
VOX PATRUM 95 (2025)  499-522
DOI:  10.31743/vp.18501

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie 
w I i II wieku (część 2)

Bishops and Presbyters in the Church of Rome 
in the 1st and 2nd Century (part 2)

Ks. Leszek Misiarczyk1

Abstract:  All sources relating to the  Church of Rome confirm that it was led by 
πρεσβύτεροι in the sense of “elders”, or superiors of the community, sometimes identified 
with ἐπίσκοποι. However, never in sources related to Rome, was the term πρεσβύτεροι 
understood as the  second degree of the  ecclesiastical hierarchy, as in the  Epistles of 
Ignatius of Antioch. The task of these bishops and elders was λειτουργία, i.e., leadership 
of the community, celebration of worship, as well as charity to needy brethren. However, 
nowhere in the sources does the phrase like “college of presbyters” appear. We have all 
been too seduced by the perspective of the Epistles of Ignatius of Antioch, in which a three-
degrees hierarchy appears, and presbyters are the second degree of the Church hierarchy. 
On the other hand, depending on the evaluation of the list of bishops of Rome cited by 
Irenaeus, it cannot be ruled out that there was a monarchical episcopate in the Roman 
Church from the beginning, and the bishops continued to be referred to by the old generic 
term πρεσβύτεροι – “elders”, as the superiors of the community. The meeting of Polycarp, 
bishop of Smyrne and pope Anicetus confirms that in the middle of the II century there 
was a single bishop in Rome.

Keywords: bishops; presbyters; the Church of Rome

Tematyka roli biskupów i prezbiterów w Kościele pierwotnym do-
czekała się w  ostatnich dziesięcioleciach licznych opracowań zarów-
no w  językach obcych, jak i  polskojęzycznych, które obejmują róż-
ne jej aspekty.2 Ja sam w  artykule Biskupi i  prezbiterzy w  Kościołach 

1	 Ks. prof.  dr  hab.  Leszek Misiarczyk, Instytut Historii, Wydział Nauk Histo-
rycznych, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego, Warszawa, Polska; e-mail: 
l.misiarczyk@uksw.edu.pl; ORCID: 0000‑0002‑9511‑6174.

2	 Por. najważniejsze J. Rostworowski, Charakter i znaczenie biskupstwa w pierw‑
szych dwóch wiekach dziejów Kościoła, Kraków 1925; S.  Nagy, Prezbiterzy w  pier‑
wotnej gminie jerozolimskiej, RTK 8/1  (1961) s.  5‑22; S.  Nagy, Hierarchia kościel‑
na w  okresie misyjnej działalności św.  Pawła, RTK 11/2  (1964) s.  55‑79; S.  Nagy, 



500	 Ks. Leszek Misiarczyk	

I i II wieku (Jerozolima, Azja Mniejsza i Grecja, Antiocha), cz. 1 zająłem 
się szczegółową analizą źródeł z I i II wieku na temat roli biskupów i pre-
zbiterów we wspólnotach chrześcijańskich w  Jerozolimie, Azji Mniej-
szej, Grecji i Antiochii Syryjskiej3. Opracowanie stawiało sobie za cel 

Hierarchia Kościelna w ostatnim okresie życia św. Pawła, RTK 13/2 (1966) s. 23‑44; 
P. Burke, The Monarchical Episcopate at the End of the First Century, JES 7 (1970) 
s.  499‑518; E.  Dassmann, Zur Entstehung des Monoepiskppats, JACh 17  (1974) 
s. 74‑90; E. Dassmann, Hausgemeinde und Bischofsamt, w: Vivarium: Festschrift The‑
odor Klauser zum 90. Geburstag, Münster 1984, s. 82‑93; G. Schollgen, Monoepisko‑
pos und monarchischer Episkopat: Eine Bemerkung zur Terminologie, ZNW 77 (1986) 
s. 146‑151; J.T. Burtchael, From Synagoge to Church: Public Services and Offices in 
the Earliest Christian Communities, Cambridge 1992; A. Brent, The Ignatian Epistles 
and the Three-fold Ecclesiastical Order, JRH 17 (1993) s. 18‑32; M. Simonetti, Pres‑
biteri e vescovi nella Chiesa del I e II secolo, VChr 22 (1996) s. 115‑132; A. de Hal-
leux, Ministers in the  Didache, w:  The  Didache in Modern Research, red.  J.A.  Dra-
per, Leiden 1996, s. 300‑320; J.D. Zizioulas, Eucharist, Bishop, Church: The Unity of 
the Church in the Divine Eucharist and the Bishop During the First Three Centuries, 
Eugene 2001; H. Pietras, Od prezbiteratu do kapłaństwa: ewolucja pojęć i urzędu, SB 
3 (2002) s. 5‑17; J. Ihnatowicz, Dlaczego prezbiter nie może udzielać święceń? Biskup 
i prezbiter w pierwotnym Kościele, KST 2 (2003) s. 213‑232; M. Simonetti, Roma cri‑
stiana tra vescovi e presbiteri, VChr 43 (2006) s. 5‑17; F. Rivas Rebaque, Los obispos 
en Ignacio de Antioquía: Cuadros sociales dominantes de la memoria colectiva Cri‑
stiana, EE 83 (2008) s. 23‑49; D. Kasprzak, Teologia kapłaństwa i urzędu kapłańskiego 
w  I  wieku chrześcijaństwa, RBL 63/2  (2010) s.  101‑125; W.  Bielak, Kilka uwag na 
temat początków urzędu biskupiego w ujęciu historycznym, VoxP 30/55 (2010) s. 63‑76; 
J. Wagner, Die Anfänge des Amtes in der Kirche. Presbyter und Episkopen in der früh‑
christlichen Literatur, Tübingen 2011; M. Skierkowski, Od Apostołów do biskupów – 
trzy drogi, STBŁD 29 (2011) s. 29‑55. A. Stewart, The Original Bishops, Grand Rapids 
2014; A.  Zawadzki, Sylwetka i  funkcja prezbitera w  pierwszych wspólnotach chrze‑
ścijańskich na podstawie autentycznych listów św.  Pawła (lata 50‑67  po Chr.), ŁST 
25/3 (2016) s. 25‑42; P.F. Bradshaw, Presbyteroi in the First Two Christian Centuries, 
w: Papers presented at the Eigtheenth Internantional Conference on Patristic Studies 
held in Oxford 2019, t. 3: Deacons and Diakonia; Bishops, Presbyters and Laypeople, 
red. M. Vinzent – A. Smetts – B.J. Koet, Studia Patristica 106, Leuven – Paris – Bristol 
2021, s. 71‑76.

3	 L. Misiarczyk, Biskupi i prezbiterzy w Kościołach I i II wieku (Jerozolima, Azja 
Mniejsza i Grecja, Antiocha), cz. 1, VoxP 91 (2024) s. 435‑466. W tym opracowaniu 
błędnie przypisałem H. Pietrasowi bezkrytyczne powielanie poglądów M. Simonettie-
go. Jednak w artykule Od prezbiteratu do kapłaństwa: ewolucja pojęć i urzędu („Stu-
dia Bobolanum” 3 (2002) s. 5‑17) na s. 6 wyraźnie stwierdza coś zgoła przeciwnego: 
„Wydaje się, że do końca pierwszego wieku w większości wspólnot był jeden taki prze-
wodniczący [podkreślenie autora artykułu], który miał do pomocy diakonów. Nie ma 
na to bezpośrednich dowodów, ale biorąc po uwagę fakt, że później zawsze występują 



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 501

analizę jeszcze raz wszystkich źródeł dotyczących wspomnianych w ty-
tule rejonów geograficznych, w których pojawiają się terminy ἐπίσκοπος 
i πρεσβύτερος/πρεσβύτεροι, oraz doprecyzowanie rozumienia w nich ter-
minu πρεσβύτεροι. Manlio Simonettiego bowiem, wybitny włoski badacz 
antyku chrześcijańskiego, doszedł do wniosku, analizując te źródła, że 
początkowo wspólnotami chrześcijańskimi, także w  Rzymie, kierowa-
ło kolegium prezbiterów, a nie jeden biskup4. Episkopat monarchiczny 
utwierdziłby się, jego zdaniem, najwcześniej, bo już w  latach 120‑140 
we wspólnotach Pawłowych w Grecji i Azji Mniejszej (Listy Pasterskie) 
i Antiochii Syryjskiej (Listy Ignacego), a najpóźniej w Rzymie, za pon-
tyfikatu papieża Wiktora (189‑190), a w Aleksandrii za rządów biskupa 
Demetriusza (189‑232)5.

We wspomnianym artykule pisałem, że Simonetti w swojej hipote-
zie nie precyzuje wyraźnie, jak rozumie termin πρεσβύτεροι w źródłach 
I i II wieku. Dzisiaj już wiemy, że termin ten w tekstach Nowego Testa-
mentu i pozakanonicznych pismach wczesnochrześcijańskich I i II wie-
ku początkowo posiadał zbiorcze znaczenie „starszych” jako przełożo-
nych wspólnoty, do których należeli prawdopodobnie również biskupi, 
a w niektórych wspólnotach, jak np. Pawłowych pod koniec I wieku czy 
w Antiochii na przełomie I i II wieku, oznaczał drugi stopień w hierar-
chii kościelnej6. Takie rozumienie prezbiterów jako „starszych” przed-
stawia jeszcze Ireneusz pod koniec  II  wieku, pisząc o  biskupach Rzy-
mu. Równolegle do tego, a  nie jak twierdził Simonetti później, toczył 
się w Azji Mniejszej i Antiochii Syryjskiej drugi bardzo ważny proces 

siódemkami, a  i w Dz 6,1  jest mowa o nałożeniu rąk na siedmiu wybranych mężów 
(bez używania tytułu „diakon”), jest prawdopodobne, że przynajmniej w  większych 
wspólnotach było ich siedmiu. Wyjątkiem zdaje się być kościół jerozolimski, gdzie od 
początku mamy do czynienia z kolegium Dwunastu. Widać też, że chodziło o jego kom-
pletność, gdyż apostołowie po zdradzie i śmierci Judasza dokooptowali Macieja. Jak to 
było później, nie wiadomo. Euzebiusz z Cezarei pisze, że apostołowie mieli pozostać na 
miejscu przez 12 lat (Historia Kościelna V 18, 14). Wiedział skądś, że po śmierci Jaku-
ba apostołowie wybrali jego następcę (III 11)”. Przepraszam H. Pietrasa za niedokładne 
przytoczenie jego myśli.

4	 Por. M.  Simonetti, Presbiteri e  vescovi nella Chiesa del I  e  II  secolo, 
VetChr 22  (1996) s.  115‑132; M. Simonetti, Roma cristiana tra vescovi e  presbiteri, 
VetChr 43 (2006) s. 5‑17.

5	 Por. Simonetti, Presbiteri e  vescovi, s.  130‑132; Simonetti, Roma cristiana, 
s. 15‑17.

6	 Por. J. Wagner, Die Anfänge des Amtes in der Kirche. Presbyter und Episkopen 
in der frühchristlichen Literatur, Tübingen 2011, s. 21‑22.



502	 Ks. Leszek Misiarczyk	

potwierdzony przez Listy Pasterskie i  właśnie Listy Ignacego z Antio-
chii, w  którym krystalizuje się rozumienie terminu πρεσβύτερος jako 
drugiego stopienia w hierarchii kościelnej i rozszerza na inne wspólno-
ty. Podobnie termin ἐπίσκοποι rozumiany był dwojako w interesującym 
nas okresie. W sensie ogólnym oznaczał „nadzorcę/stróża/opiekuna” nad 
wspólnotą i obejmował wszystkich, którzy mieli takie zadanie, a z cza-
sem przyjął znaczenie tego najważniejszego i jedynego biskupa stojącego 
na czele wspólnoty7. Musimy dokładnie badać kontekst występowania 
tych terminów, aby dobrze zrozumieć ich właściwe znaczenie, bo w prze-
ciwnym razie można dojść do błędnego wniosku, że biskupi na zmianę 
byli prezbiterami i pełnili ich funkcje, a prezbiterzy – biskupami i rów-
nież pełnili ich funkcje. Taki obraz wyłania się rzeczywiście ze źródeł 
I i II wieku, ale tylko w przypadku rozumienia πρεσβύτεροι jako zbior-
czego określenia na „starszych”, a ἐπίσκοποι – jako ogólnego określenia 
„nadzorców” wspólnoty, ale źródła nie potwierdzają w żadnym wypadku 
wymiennego stosowania terminów πρεσβύτεροι rozumianych jako drugi 
stopień w  hierarchii kościelnej, a  ἐπίσκοπος jako episkopatu monar-
chicznego. Simonetti zatem, twierdząc, że wspólnotami chrześcijańskimi 
w Jerozolimie, Azji Mniejszej i Grecji kierowali prezbiterzy, miał rację, 
jeśli termin πρεσβύτεροι rozumieć ogólnikowo jako „starszych” wspól-
noty, ale nie ma racji, jeśli należałoby ich rozumieć, tak jak w Antiochii, 
jako drugi stopień hierarchii kościelnej.

W niniejszym opracowaniu chciałbym zająć się rekonstrukcją funk-
cji biskupów i prezbiterów w Kościele w Rzymie, opierając się na ana-
lizie tekstów źródłowych, takich jak 1  List do Koryntian Klemensa 
Rzymskiego, Pasterz Hermasa, i  informacji na temat „starszych” Ko-
ścioła Rzymskiego w  Adversus Haereses Ireneusza z  Lyonu. Terminy 
greckie πρεσβύτερος/πρεσβύτεροι i  ἐπίσκοπος/ἐπίσκοποι pojawiają się 
kilkadziesiąt razy w  pismach Ojców Apostolskich, z  tego kilkanaście 
razy w źródłach związanych z Rzymem, czyli w 1 Liście do Koryntian 
Klemensa Rzymskiego oraz Pasterzu Hermasa8. Zobaczmy teraz kon-
tekst ich występowania i znaczenie.

7	 Por. A.  Stewart, The  Original Bishops, Grand Rapids 2014, s.  187‑298; 
P.F. Bradshaw, Presbyteroi in the First Two Christian Centuries, w: Papers presented 
at the Eigtheenth Internantional Conference on Patristic Studies held in Oxford 2019, 
t.  3: Deacons and Diakonia; Bishops, Presbyters and Laypeople, red.  M.  Vinzent  – 
A. Smetts – B.J. Koet, Studia Patristica 106, Leuven – Paris – Bristol 2021, s. 71‑76.

8	 Por. E.J. Goodspeed, Index Patristicus sive Clavis Patrum Apostolicorum Ope‑
rum, Leipzig 1907, s. 87‑88, 204.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 503

1.  Biskup/biskupi (ἐπίσκοπος/ἐπίσκοποι)

Analizy warto rozpocząć od 1 List do Koryntian Klemensa Rzym-
skiego, który, jak wiemy, powstał we wspólnocie Kościoła rzymskiego 
pod koniec I wieku i adresowany był do Kościoła w Koryncie z powodu 
podziałów, jakie w nim nastąpiły9. W tekście nie ma nic na temat autor-
stwa Klemensa tego Listu, ale jest to atrybucja późniejsza, choć zapewne 
pojawiła się już w II lub III wieku10.

Autor 1  List do Koryntian, jak zobaczymy, używa zamiennie ter-
minów πρεσβύτερος/πρεσβύτεροι i  ἐπίσκοπος/ἐπίσκοποι, stąd nie za-
wsze jest łatwo śledzić tok jego rozumowania. Rozpocznijmy od analizy 
fragmentów dotyczących biskupów. Po raz pierwszy termin ἐπίσκοπος/
ἐπίσκοποι pojawia się w  42,4‑5. Autor przekonuje na początku tego 
rozdziału, że Apostołowie głosili Ewangelię, którą otrzymali od Jezusa 
Chrystusa, Chrystus zaś został posłany przez Ojca. Apostołowie, przeko-
nani i umocnieni w wierze po zmartwychwstaniu Chrystusa, wyruszyli na 
cały świat głosić dobrą nowinę o zbawieniu i w tym kontekście pojawia 
się interesujący nas fragment 42,4‑5:

Nauczając po różnych krajach i miastach spośród pierwocin [swojej pracy] 
wybierali ludzi wypróbowanych duchem i  ustanawiali ich biskupami 
i diakonami dla przyszłych wierzących (εῖς ἐπισκόπους καὶ διακόνους τῶν 
μελλόντων πιστεύειν). A  nie jest to nic nowego. Przed dawnymi wiekami 
pisano o biskupach i diakonach (περὶ ἐπισκόπων καὶ διακόνων). Tak bowiem 
mówi gdzieś Pismo Święte: „Ustanowię biskupów ich w  sprawiedliwości 
(Καταστήσω τοὺς ἐπισκόπους αὐτῶν τοὺς ἐπισκόπους αὐτῶν ἐν δικαιοσύνη), 
a diakonów ich w wierze (καὶ τοὺς διακόνους αὐτῶν ἐν πίστει)”11.

9	 Por. W.D. Lebek, Das Datum des ersten Clemensbriefes, w: Von Homer bis Lan‑
dino. Beiträge zur Antike und Spätantike sowie zu deren Rezeptions- und Wirkungsge‑
schichte, red. B.R. Suchla, Berlin 2011, s. 133‑206.

10	 Por. J. Quasten, Patrologia, t. 1, Casale Monferrato 1980, s. 46‑55; M. Staro-
wieyski, Interwencja Biskupa Rzymu – św. Klemens Rzymski, w: Pierwsi świadkowie, 
red. M. Starowieyski, BOK 10, Kraków 1998, s. 45‑50; P.F. Beatrice, Clemente Romano, 
NDPAC I 1073‑1077; B. Pouderon, Clément de Rome, Flavius Clemens et le Clément 
juif, w: Studi su Clemento Romano, red. P. Luisier, Orientalia Christiana Analecta 268, 
Rome 2003, s. 197‑218.

11	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I  42, 4‑5, ed.  J.B.  Lighfoot  – 
J.R. Harmer, The Apostolic Fathers. Greek Text and English Translation of their Wri‑
tings, Grand Rapids 1992, s. 74, tł. A. Świderkówna, Pierwsi świadkowie, BOK 10, 
Kraków 1998, s. 70.



504	 Ks. Leszek Misiarczyk	

Tekst wyraźnie potwierdza, że urzędy biskupów (ἐπισκόπους) i dia-
konów (διακόνους) zostały ustanowione przez Apostołów i  autor Listu 
opiera je na wersecie Iz 60,17, modyfikując go na użytek swojej argu-
mentacji. Ponieważ List powstał w  języku greckim, należałoby oczeki-
wać tutaj cytatu ze Starego Testamentu według Septuaginty, ale nie po-
chodzi on dokładnie z tej wersji. W Septuagincie czytamy bowiem: „Dam 
twoich rządzących w pokoju i twoich nadzorców (biskupów) w sprawie-
dliwości (δώσω τοὺς ἄρχοντάς σου ἐν εἰρήνη καὶ τοὺς ἐπισκόπους σου 
ἐν δικαιοσύνη)”. Werset został wyraźnie zmieniony po to, aby stanowił 
fundament biblijny dla urzędu biskupów i diakonów, trudno jednak roz-
strzygnąć, czy zmienił go autor Listu, czy też korzystał z wersji tekstu bi-
blijnego zmienionego już wcześniej. Tekst nie mówi jednak nic na temat 
funkcji czy zadań, jakie mieliby pełnić owi biskupi i diakoni we wspól-
nocie. Jedynie z wcześniejszego kontekstu można się domyślać, że mieli 
oni kontynuować misję Apostołów, czyli nauczanie i głoszenie Ewangelii 
przyszłym wierzącym (τῶν μελλόντων πιστεύειν)12. Warto również za-
uważyć, że nie są w ogóle wzmiankowani w tym fragmencie prezbiterzy.

Drugim fragmentem, w  którym pojawia się termin ἐπίσκοπος/
ἐπίσκοποι, jest 44,1‑4. Autor stwierdza w nim zaraz na początku:

Także nasi Apostołowie wiedzieli od Pana naszego Jezusa Chrystusa, że będą 
spory o godność biskupią (ὅτι ἔρις ἔσται ἐπὶ τοῦ ὀνόματος τῆς ἐπισκοπῆς). 
Z tego też powodu, w pełni świadomi, co przyniesie przyszłość (τὴν αἰτίαν 
πρόγνωσιν εἰληφότες τελείαν), wyznaczyli biskupów i  diakonów (τοὺς 
προειρημένους), a  później dodali jeszcze zasadę (καὶ μεταξὺ ἐπινομὴν 
δεδώκασιν), że kiedy oni umrą, inni wypróbowani mężowie mają przejąć 
ich posługę (διαδέξωνται ἕτεροι δεδοκιμασμένοι ἄνδρες τὴν λειτουργίαν 
αὐτῶν)13.

Zacznijmy od pewnych uwag na temat polskiego tłumaczenia tego 
fragmentu, gdyż budzi ono wiele wątpliwości. A. Świderkówna przetłu-
maczyła „spory o godność biskupią”, ale wyrażenie ἐπὶ τοῦ ὀνόματος τῆς 
ἐπισκοπῆς oznacza raczej spory „o urząd biskupstwa”. Dalej, πρόγνωσιν 
εἰληφότες oznacza, że Apostołowie otrzymali pełne wcześniejsze po-
znanie od Boga, a nie, że byli w pełni świadomi. Chodzi tutaj bardziej 

12	 Por. J. Rostworowski, Charakter i  znaczenie biskupstwa w pierwszych dwóch 
wiekach dziejów Kościoła, Kraków 1925, s. 115‑132.

13	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 44, 1‑2; Lighfoot – Harmer, s. 77; 
BOK 10, s. 70‑71.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 505

o objawienie wewnętrzne, niż o wzrost w samoświadomości. Następnie 
w tekście mamy zwrot κατέστησαν τοὺς προειρημένους, który dosłownie 
oznacza „ustanowili wcześniej wspomnianych”. Bezpośredni kontekst 
nie wymienia jednak diakonów, tylko samych biskupów. Pojawiają się 
oni, co prawda, w 42,4, ale dołączanie tutaj diakonów jest, moim zda-
niem, nadużyciem tłumaczki. Kontekst bezpośredni dotyczy duchownych 
złożonych z urzędu we wspólnocie korynckiej i w bezpośrednim kontek-
ście 44,1‑5 autor Listu wymienia jedynie biskupów i „starszych”, gdyż 
oni stali na czele wspólnoty, nie zaś diakoni: najpierw tekst wspomina, że 
Apostołowie wiedzieli od Chrystusa, że w przyszłości będą spory o bi-
skupstwo, nie o diakonat, więc „wcześniej wspomniani” to tylko biskupi. 
Niewykluczone zresztą, że określenie biskupi i wspomniani „starsi” to 
jedna i  ta sama grupa. Dalej, zwrot μεταξὺ ἐπινομὴν δεδώκασιν lepiej 
przetłumaczyć „i potem nadali urzędowi trwałość”, tak że jeśli oni umrą, 
inni zaaprobowani mężczyźni (ἕτεροι δεδοκιμασμένοι ἄνδρες) powinni 
ich zastąpić w posłudze (λειτουργίαν). Apostołowie zatem dzięki Chry-
stusowi wiedzieli, że w przyszłości będą spory o urząd biskupi, dlatego 
dzięki uprzedniej wiedzy, jaką otrzymali, ustanowili biskupów, a potem 
nadali temu urzędowi (to lepsze tłumaczenie niż „godność”) trwałość 
w ten sposób, że jeśli oni umrą, inni zaakceptowani przez nich mężczyź-
ni przejmą ich posługę. Jeśli zaś chodzi o zadania biskupów, autor Li‑
stu określa je za pomocą terminu λειτουργία, i  jest to najstarsze użycie 
tego terminu w źródłach wczesnochrześcijańskich. Zatem biskupi mieli 
sprawować λειτουργία, ale, jak wiemy, termin ten oznaczał początko-
wo w grece chrześcijańskiej „publiczną służbę/posługę” albo „czynności 
kultowe”14. W przypadku biskupów obejmowałby to posługę, która ozna-
czała zarówno publiczną służbę, jaką było kierowanie lokalną wspólno-
tą chrześcijan, jak też celebrację kultu. Ponieważ biskupi są tutaj wspo-
minani w  liczbie mnogiej, trudno zatem rozstrzygnąć, czy chodzi tutaj 
o episkopat monarchiczny z jednymi biskupami stojącymi na czele róż-
nych wspólnot, czy bardziej o pierwotne znaczenie etymologiczne jako 
„nadzorcy/stróża/opiekuna”.

W 44,3 autor Listu przestrzega członków wspólnoty korynckiej, że 
nie jest rzeczą słuszną odsuwać od tej posługi ludzi, którzy albo zostali 
wyznaczeni jeszcze przez Apostołów, albo później przez innych wybit-
nych mężów, za zgodą całego Kościoła lokalnego, i pełnili wspomnia-
ną posługę (λειτουργήσαντας) w  sposób nienaganny, z pokorą, którym 

14	 Por. R. Popowski, Wielki Słownik Grecko-Polski, Warszawa 1997, s. 365.



506	 Ks. Leszek Misiarczyk	

wszyscy od dawna dają dobre świadectwo. I potem w 44,4 pojawia się 
interesujący fragment: „I nie mały byłby to błąd pozbawić godności bi-
skupiej tych, co składają ofiary w  nieskazitelnej pobożności (ἁμαρτία 
γὰρ οὐ μικρὰ ἡμῖν ἔσται, ἐὰν τοὺς ἀπέμπτως καὶ ὁσίος προσενεγκόντας 
τὰ δῶρα τῆς ἐπισκοπῆς ἀποβάλωμεν)”15. Oryginał grecki jest o  wiele 
mocniejszy niż tłumaczenie polskie: „Byłoby niemałym naszym grze-
chem”, a nie tylko „błędem”. Dalej, A. Świderkówna przetłumaczyła τὰ 
δῶρα przez „ofiary”, ale lepiej chyba byłoby zostawić to jako „dary” 
z szerszym znaczeniem, podobnie jak τῆς ἐπισκοπῆς oddała przez „god-
ności biskupiej”, ale lepiej byłoby oddać to przez „urząd biskupstwa”. 
Na to, że rozumienie τῆς ἐπισκοπῆς jako tylko „godność biskupia” jest 
błędne zarówno w poprzednim fragmencie, jak i teraz, wskazuje użycie 
terminu λειτουργία. Autor kładzie bardzo duży nacisk na to, że „nie jest 
rzeczą słuszną odsuwać od tej posługi (τούτους οὐ δικαίως νομίζομεν 
ἀποβάλλεσθαι τῆς λειτουργίας) biskupów pełniących ją godnie. Zatem 
chodzi tutaj o odsunięcie ich od pełnienia konkretnych funkcji w publicz-
nej służbie wspólnocie i celebracji kultu, a nie tylko pozbawienie samej 
godności, która nie wiązałaby się z żadną funkcją.

Z kolei w 50,3 pojawia się użycie wyrażenia ἐν τῆ ἐπισκοπῆ w zna-
czeniu „w godzinie przyjścia/w nawiedzeniu królestwa Chrystusa (ἐν τῆ 
ἐπισκοπῆ τῆς βασιλείας τοῦ Χριστοῦ)”16, ale jest to poza kontekstem na-
szych rozważań o roli biskupów w pierwotnych wspólnotach. Ostatni raz 
termin „biskup” pojawia się w tzw. Wielkiej modlitwie końcowej w roz-
dziale 59, gdzie sam Bóg jest określany jako „Stwórca i Opiekun każde-
go ducha (τὸν παντὸς πνεύματος κτίστην καὶ ἐπίσκοπον)”17. Zauważa-
my tutaj bardzo ciekawą rzecz, a mianowicie, że sam Bóg jest nazwany 
ἐπίσκοπον w znaczeniu „opiekun, stróż”, co wskazuje na to, że źródeł 
chrześcijańskiego użycia tego terminu należy szukać raczej w  tekstach 
biblijnych, np.  cytowanym Iz  60,17  i  w  takim określeniu Boga, a  nie 
w terminologii pogańskiej albo w języku potocznym. Biskupi byliby więc 
powołani do tego, aby na wzór samego Boga byli stróżami i opiekunami 
powierzonych im wspólnot. W tej misji mają naśladować samego Boga. 
Widzimy więc, że dla autora Listu bycie stróżem i opiekunem uczniów 

15	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 44, 4; Lighfoot – Harmer, s. 79; 
BOK 10, s. 71.

16	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 50, 3; Lighfoot – Harmer, s. 84; 
BOK 10, s. 74.

17	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 59, 3; Lighfoot – Harmer, s. 94; 
BOK 10, s. 78.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 507

Chrystusa przez biskupów ma o wiele głębszy sens, niż jak to zazwyczaj 
sądzono, bycie zwykłym stróżem czy nadzorcą w sensie świeckim, po-
zareligijnym.

Podsumowując dotychczasowe analizy, widzimy, że w  1  Liście do 
Koryntian Klemensa Rzymskiego pojawia się termin ἐπίσκοπος w liczbie 
pojedynczej, jak i ἐπίσκοποι w liczbie mnogiej, a także słowo ἐπισκοπῆ. 
Kontekst użycia terminu ἐπίσκοπος, a  zwłaszcza jego liczba mnoga 
ἐπίσκοποι, wskazuje, że nie oznaczał on jeszcze jednego biskupa w for-
mie episkopatu monarchicznego, tak jak wykształci się on później, ale 
rozumiany był etymologicznie jako „nadzorca/opiekun/stróż”. Potwier-
dza to fragment 44,5, w którym autor Listu naprzemiennie pisał o bisku-
pach i prezbiterach w znaczeniu „starszych”. Pojawia się jednak nowy 
element: biskupi i owi starsi sprawują λειτουργία, czyli pełnią posługę 
publicznej funkcji służby i nadzoru oraz czynności kultyczne. Mogło tu 
chodzić o celebrację sakramentów, zwłaszcza Eucharystii, ale nie mamy 
w tekście żadnej precyzyjnej wzmianki na ten temat. I jeśli chcemy twier-
dzić, że biskupi w  I wieku „sprawowali liturgię”, to można to uczynić 
pod warunkiem, że termin λειτουργία będziemy rozumieć tak, jak był on 
rozumiany w tamtym czasie, a nie w późniejszych wiekach.

Z kolei Pasterz Hermasa, według świadectwa Kanonu Muratorie‑
go, został napisany w Rzymie za pontyfikatu papieża Piusa I18, odzwier-
ciedla więc sytuację Kościoła w  Rzymie i  może być wykorzystany do 
rekonstrukcji roli biskupów oraz prezbiterów w tym Kościele. Terminy 
ἐπίσκοπος/ἐπίσκοποι pojawiają się w tym dziele dwa razy, w Visio 3, 5, 
1 i Similitudo 9, 21, 5. Moje analizy rozpocznę od pierwszego fragmentu. 
Hermas ujrzał pewną kobietę, która wyjaśnia mu budowę wieży symbo-
lizującej Kościół i w Visio 3, 5, 1 dodaje:

Posłuchaj teraz, co ci powiem o  kamieniach używanych na budowę. Te 
więc kamienie czworokątne, białe i  przylegające do siebie spojeniami 
(συμφωνοῦντες ταῖς ἁρμογαῖς αὐτῶν), są to apostołowie, biskupi, nauczyciele 
i diakoni (οὗτοι εἰσιν οἱ ἀπόστολοι καὶ ἐπίσκοποι καὶ διδάσκαλοι καὶ διάκονοι), 

18	 Por. J. Quasten, Patrologia, t. 1, Casale Monferrato 1980, s. 89‑100; F. Szulc, 
Spór o „Pasterza” Hermasa, VoxP 3 (1982) s. 340‑350; F. Szulc, „Pasterz” Hermasa 
jako problem badawczy, VoxP 10 (1992) s. 117‑136; M. Starowieyski, W kręgu chrze‑
ścijańskiego wizjonerstwa  – Hermas, w:  Pierwsi świadkowie, red.  M.  Starowieyski, 
BOK 10, Kraków 1998, s. 205‑210; G. Lusini, Nouvelles recherches sur le texte du „Pa‑
steur” d’Hermas, „Apocrypha” 12 (2001) s. 79‑97; P. Nautin, Erma (Pastore), NDPAC 
I 1726‑1728.



508	 Ks. Leszek Misiarczyk	

którzy postępowali zgodnie ze świętością Boga (οἱ πορευθέντες κατὰ τὴν 
σεμνοτητα τοῦ θεοῦ), wypełniając swoją posługę biskupa, nauczyciela czy 
diakona (ἐπισκοπήσαντες καὶ διδάξαντες καὶ διακονήσαντες) w sposób czysty 
i  święty dla dobra wybranych Boga (ἁγνῶς καὶ σεμνῶς οῖς ἐκλεκτοῖς τοῦ 
θεοῦ). Jedni z nich pomarli, inni jeszcze żyją, a zawsze byli ze sobą zgodni, 
zachowywali wzajemnie pokój i jedni drugich słuchali. Dlatego i w budowie 
wieży spojenia ich przylegają do siebie19.

Białe, czworokątne kamienie, używane do budowania wieży, sym-
bolizują Apostołów, biskupów, nauczycieli i  diakonów. Widzimy tu-
taj, że autor łączy razem biskupów i  diakonów (ἐπισκοπήσαντες καὶ 
διακονήσαντες), którzy w przyszłości będą stanowili hierarchię kościel-
ną, z  nauczycielami (διδάξαντες), którzy byli raczej przedstawicielami 
charyzmatycznej części Kościoła. Oni to jako kamienie są jakby w sym-
fonii, przylegają do siebie w  budowie spojeniami (συμφωνοῦντες ταῖς 
ἁρμογαῖς αὐτῶν), dlatego że postępowali zgodnie ze świętością Boga, 
czyli wypełniali w  sposób czysty i  święty powierzone im posługi. Nie 
wiemy, co autor miał na myśli, pisząc o wypełnianiu przez nich posługi 
„w sposób czysty i święty” (ἁγνῶς καὶ σεμνῶς). Być może chodzi o czy-
stość w wierze, prawowierność i wierność nakazom Boga. Nieco więcej 
światła rzuca na ten wątek dalszy tekst: „Zawsze byli ze sobą zgodni, za-
chowywali wzajemnie pokój i jedni drugich słuchali (καὶ πάντοτε ἑαυτοῖς 
συνεφώνησαν καὶ ἐν ἑαυτοῖς εἰρήνην ἔσχον καὶ ἀλλήλων ἤκουον)”. Za-
chowywanie jedności między sobą, posiadanie pokoju w  sobie samym 
i słuchanie innych to spełnianie swojej posługi w sposób czysty i świę-
ty. Zaskakuje jednak duży akcent położony na jedność, wzajemny pokój 
i słuchanie siebie nawzajem. Czyżby tego właśnie brakowało w Kościele 
w Rzymie w połowie II wieku? Pamiętajmy jednak, że tekst ma charakter 
apokaliptyczny, więc raczej jest to zachęta na przyszłość, a nie opis aktu-
alnej sytuacji. A posługi, jakie pełnili, to ἐπισκοπήσαντες καὶ διδάξαντες 
καὶ διακονήσαντες, czyli posługę biskupa (dosł. „biskupując = nadzoru-
jąc”), nauczając i służąc. Ani sam autor, ani kontekst jego wypowiedzi 
nie pozwala jednak precyzyjnie określić, na czym polegała ta posługa 
biskupa. W sensie ogólnym możemy się domyślać, że tak jak w przypad-
ku Apostołów była to posługa głoszenia Ewangelii dla dobra wybranych 

19	 Hermas, Pastor, Visio 3, 5, 1, ed. J.B. Lighfoot – J.R. Harmer, The Apostolic 
Fathers. Greek Text and English Translation of their Writings, Grand Rapids 1992, 
s. 354, tł. A. Świderkówna, Pierwsi świadkowie, red. M. Starowieyski, BOK 10, Kra-
ków 1998, s. 219.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 509

Boga (οῖς ἐκλεκτοῖς τοῦ θεοῦ). Ciekawe, że w Liście Klemensa, jak wi-
dzieliśmy, biskupi zostali ustanowieni dla nauczania „przyszłych wierzą-
cych”, tutaj natomiast – dla „wybranych Boga”.

Drugim fragmentem z  Pasterza Hermasa, w  którym pojawia się 
terminologia dotycząca biskupów, jest Similitudo 9, 21, 5:

A oto wierzący z  dziesiątej góry, gdzie drzewa osłaniają swoim cieniem 
owce: Są to biskupi i  ludzie gościnni (ἐπίσκοποι καὶ φιλόξενοι), którzy 
zawsze chętnie przyjmowali w swoich domach sługi Boże bez żadnej obłudy 
(οἵτινες ἡδέως εἰς τοὺς οἴκους ἑαυτῶν πάντοτε ὑπεδέξαντο τοὺς δούλους 
τοῦ θεοῦ ἄτερ ὑποκρίσεως). Biskupi w swej posłudze ochraniali nieustannie 
wdowy i wszystkich cierpiących niedostatek, zawsze też prowadząc święte 
życie (οἱ δὲ ἐπίσκοποι πάντοτε τοὺς ὑστερημένους καὶ τὰς χήρας τῇ διακονίᾳ 
ἑαυτῶν ἀδιαλείπτως ἐσκέπασαν καὶ ἁγνῶς ἀνεστράφησαν πάντοτε). Ich 
więc wszystkich będzie Pan ochraniał przez całą wieczność. Ci, którzy tak 
postępowali, mają chwałę u Boga, a miejsce ich jest już razem z aniołami, 
jeśli tylko wytrwają aż do końca w służbie Panu (οἱ οὖν ταῦτα ἐργασάμενοι 
ἔνδοξοί εἰσι παρὰ τῷ θεῷ καὶ ἤδη ὁ τόπος αὐτῶν μετὰ τῶν ἀγγέλων ἐστίν, 
ἐὰν ἐπιμείνωσιν ἕως τέλους λειτοργοῦντες τῷ κυρίῳ)20.

Fragment wspomina o biskupach i  ludziach gościnnych, którzy za-
wsze przyjmowali chętnie sługi Boże w swoich domach. O ile we wcze-
śniejszych tekstach rolą biskupów było głoszenie Ewangelii dla przy-
szłych wierzących i  wybranych Boga, w  tym fragmencie jest mowa 
bardziej o  społecznej funkcji biskupa: przyjmowanie w  gościnę ludzi 
w swoim domu. Dalej, nieustannie ochranianie wdów i wszystkich cier-
piących niedostatek, czyli znowu działalność charytatywna, a  nie ma 
tutaj żadnej wzmianki o nauczaniu czy głoszeniu Ewangelii. Ta posłu-
ga charytatywna biskupów w  liczbie mnogiej (οἱ ἐπίσκοποι) określona 
jest w  tekście przez wyrażenie τῇ διακονίᾳ, prawdopodobnie dlatego, 
że chodzi właśnie o ich aktywność społeczno-charytatywną, służbę po-
trzebującym braciom. Ci biskupi, którzy wspierają cierpiących niedo-
statek i  najsłabszych, czyli wdowy w potrzebie, już teraz mają chwałę 
u Boga (ἔνδοξοί εἰσι παρὰ τῷ θεῷ), a ich miejsce jest z aniołami (καὶ ἤδη 
ὁ τόπος αὐτῶν μετὰ τῶν ἀγγέλων ἐστίν), jeśli tylko wytrwają do końca 
w służbie Panu (ἐὰν ἐπιμείνωσιν ἕως τέλους λειτοργοῦντες τῷ κυρίῳ). 

20	 Hermas, Pastor, Similitudo 9, 27, 1‑3; Lighfoot – Harmer, s. 510‑512; BOK 
10, s. 285.



510	 Ks. Leszek Misiarczyk	

W końcowej części ta „służba Panu” biskupów jest ponownie określona 
terminem λειτουργία, który we wcześniejszych tekstach, ze względu na 
kontekst, oznaczał nauczanie, głoszenie Ewangelii, a także sprawowanie 
funkcji kultycznych, tutaj natomiast łączy się bardziej z ich działalnością 
społeczno-charytatywną, która, co ciekawe, jest określana również termi-
nem λειτουργία.

2.  Prezbiter/prezbiterzy (πρεσβύτερος/πρεσβύτεροι)

W 1 Liście do Koryntian Klemensa Rzymskiego termin πρεσβύτεροι 
pojawia się po raz pierwszy w 1, 3, gdzie autor chwali zachowanie Ko-
ryntian przed buntem wobec prezbiterów: „Wszystko bowiem czynili-
ście, nie mając żadnego względu na osoby i postępowaliście stosownie 
do praw Bożych, poddani zwierzchnikom i oddając należną cześć star-
szym pomiędzy wami (τιμὴν καθήκουσαν ἀπονέμοντες τοῖς παρ᾽ ὑμιν 
πρεσβυτέροις)”21. W dalszej części autor kontynuuje wychwalanie Ko-
ryntian, dodając, że młodym zalecali postawę godną i pełną umiaru, na-
pominali też kobiety, by wypełniały swoje obowiązki z sumieniem nie-
skazitelnym. Pojawiające się więc zaraz potem wspomnienie młodych 
wiekiem mogłoby sugerować, że starsi, którym oddawali należną cześć, 
to po prostu ludzie starsi wiekiem. Jednak kontekst uprzedni, w którym 
autor stwierdza, że Koryntianie postępowali zgodnie z prawami Bożymi 
(τοῖς νομίμοις τοῦ θεοῦ) i byli poddani zwierzchnikom (ὑποτασσόμενοι 
τοῖς ἡγουμένοις ὑμῶν), wskazuje raczej na to, że pisząc o  poddaniu 
zwierzchnikom i starszym, miał na myśli raczej „starszych”, którzy prze-
wodzili wspólnocie chrześcijańskiej. W takim razie πρεσβύτεροι w tym 
fragmencie, to „starsi” Kościoła w Koryncie. Jak jednak należy rozumieć 
ten termin: jako ogólnie „starszych” wspólnoty czy należących do dru-
giego stopnia hierarchii kościelnej? Nie ma wątpliwości, że chodzi tutaj 
zdecydowanie o pierwsze znaczenie, jako kierujących wspólnotą.

Po raz drugi termin pojawia się w 3, 3, ale jest on cytatem z Iz 3,5 i do-
tyczy osób starszych wiekiem, więc zostanie tutaj pominięty. Po raz 
trzeci natomiast, interesujący nas termin pojawia się w 21, 6: „Czcijmy 
Pana Jezusa Chrystusa, którego krew została za nas wylana, szanujmy 
zwierzchników (τοὺς προηγουμένους ἡμῶν αἰδεσθῶμεν), poważajmy 

21	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I  1, 3; Lighfoot  – Harmer, s.  28; 
BOK 10, s. 51.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 511

starszych (τοὺς πρεσβυτέρους τιμήσωμεν), młodych wychowujmy w bo-
jaźni Bożej, a  żony nasze kierujmy ku dobremu”22. Autor zachęca Ko-
ryntian do oddawani czci Chrystusowi, gdyż Jego krew została wylana 
za wszystkich, do szanowania zwierzchników i  poważania starszych. 
W  poprzednim fragmencie była mowa o  poddaniu się zwierzchnikom 
wyrażonym za pomocą terminu τοῖς ἡγουμένοις ὑμῶν, tutaj natomiast 
jest zachęta do szanowania ich. Choć w  poprzednim fragmencie owi 
zwierzchnicy to po grecku ἡγουμένοι, tutaj natomiast προηγουμένοι, to 
jednak sens jest jednakowy. Starszym należy się cześć, nawet jeśli w tek-
ście tłumaczka oddała to przez „poważajmy”. Na to, że chodzi o to samo, 
jednoznacznie, wskazuje wyraźnie użycie rzeczownika greckiego τιμὴν 
w pierwszym tekście i czasownika τιμήσωμεν w drugim. Dla nas jednak 
najważniejsze jest pytanie, jak rozumieć termin τοὺς πρεσβυτέρους: jako 
„starszych” przewodzących wspólnocie czy po prostu jako starszych lu-
dzi? Ze względu na duże podobieństwa w treści i praktycznie identyczną 
terminologię wydaje się bardziej prawdopodobne, że chodzi „starszych”, 
którzy stali na czele wspólnoty. Czyli „starsi” w sensie ogólnym, a nie 
prezbiterzy jako drugi stopień kapłaństwa w hierarchii kościelnej.

Kolejnym fragmentem 1 Listu do Koryntian Klemensa Rzymskiego, 
w którym pojawia się termin πρεσβύτεροι, jest 44,5‑6:

Szczęśliwi ci prezbiterzy, którzy zakończyli swoją drogę (μακάριοι οἱ 
προοδοιπορήσαντες πρεσβύτεροι)! Dla nich przynajmniej dobiega ona 
właściwego kresu, przynosząc oczekiwane owoce (οἵτινες ἔγκαρπον καὶ 
τελείαν ἔσχον τὴν ἀνάλυν). Nie potrzebując się lękać, że ktoś może ich usunąć 
z wyznaczonego stanowiska (οὐ γὰρ εὐλαβοῦνται μὴ τις αὐτοὺς μεταστήσῃ ἀπὸ 
τοῦ ἱδρυμένου αὐτοῖς τόπου). Widzimy bowiem, że niejednego odsunęliście 
od służby Bożej, choć żyjąc szlachetnie, sprawował ją w sposób nienaganny 
i zasługujący na szacunek (ὁρῶμεν γάρ, ὅτι ἐνίους ὑμεῖς μετηγάγετε καλῶς 
πολιτευομένους ἐκ τῆς ἀμέμπτως αὐτοῖς τετιμημένης λειτουργίας)23.

Autor w  kontekście usunięcia niektórych „starszych” wspólnoty 
korynckiej z urzędu przewodniczenia wspólnocie nazywa szczęśliwy-
mi tych „starszych”, którzy zakończyli już swoją drogę. Chodzi o za-
kończenie sprawowania swojego urzędu przewodzenia wspólnocie czy 

22	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 21, 6; Lighfoot – Harmer, s. 54; 
BOK 10, s. 61.

23	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 44, 5‑6; Lighfoot – Harmer, s. 78; 
BOK 10, s. 71.



512	 Ks. Leszek Misiarczyk	

też śmierć? Wydaje się, że autor ma na myśli to drugie. Potwierdza to 
następne zdanie, że dla nich droga dobiega właściwego kresu i przynosi 
dobre owoce. Warto pamiętać kontekst tej wypowiedzi. W 44, 3‑4 autor 
pisał o  biskupach w  liczbie mnogiej, którzy godnie sprawowali swój 
urząd i zostali usunięci, a zaraz w 44, 5 nazywa ich πρεσβύτεροι. Nie 
ulega żadnej wątpliwości, że chodzi tutaj o tych samych przywódców 
wspólnoty, którzy raz są określani „biskupami”, czyli „opiekunami/
stróżami/zarządcami”, innym zaś razem πρεσβύτεροι, „starszymi”. Nie 
chodzi więc tutaj w żadnym wypadku o prezbiterów rozumianych jako 
drugi stopień hierarchii kościelnej. Potwierdza to wyraźnie dalsza część 
tekstu, w której jest mowa o tym, że owi „starsi”, którzy już odeszli do 
Pana, nie muszą się już lękać, że ktoś może ich usunąć z  wyznaczo-
nego stanowiska. Autor nie używa tutaj jakiejś precyzyjnej greckiej 
terminologii kościelnej na opisanie tego stanowiska, ale bardziej ogól-
nego określenia „z wyznaczonego miejsca (ἀπὸ τοῦ ἱδρυμένου αὐτοῖς 
τόπου). W kontekście jednak całej wypowiedzi nie ma wątpliwości, że 
chodzi o pozbawienie urzędu czy funkcji biskupa lub prezbitera w sen-
sie „starszego” przewodzenia wspólnocie korynckiej. Bardzo ciekawa 
jest też ostatnia część tej wypowiedzi. Autor z pewnym wyrzutem kon-
kluduje, że Koryntianie niejednego biskupa czy „starszego” odsunęli od 
służby Bożej, choć żył szlachetnie i sprawował ją w sposób nienaganny 
oraz zasługujący na szacunek. Ta „służba Boża”, jak zostało to prze-
tłumaczone w  tym miejscu na język polski, jest ponownie wyrażona 
w  języku greckim za pomocą terminu λειτουργία. A  ponieważ zada-
niem zarówno ἐπίσκοποι, jak i  πρεσβύτεροι jest λειτουργία, potwier-
dza to, że należy ich identyfikować ze sobą jako ogólnie przełożonych 
wspólnoty. Wskazuje na to wyraźnie liczba mnoga i  absurdem było-
by widzenie tutaj w  terminie ἐπίσκοποι episkopatu monarchicznego, 
a w πρεσβύτεροι – drugiego stopnia hierarchii kościelnej. I jedni, i dru-
dzy to „stróże/nadzorcy i starsi” jako przewodzący wspólnocie24. Wiemy 
zaś z poprzednich fragmentów, że λειτουργία wyraża służbę publiczną 
przewodzenia wspólnocie, sprawowanie kultu, ale także działalność 
społeczno-charytatywną ἐπίσκοποι i  πρεσβύτεροι. Od takiej właśnie 
„liturgii” odsunęli Koryntianie swoich zwierzchników.

24	 Por. F. Rivas Rebaque, Modelos de hospitalidad en la primera Carta de Clemen‑
te a  los Corintios, w: Reimaginando los orígenes del cristianismo. Relevancia social 
y  eclesial de los estudios sobre Orígenes del cristianismo, red. C. Bernabé – C. Gil, 
Navarra 2008, s. 373‑398.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 513

Kolejnym fragmentem, w  którym pojawia się termin πρεσβύτεροι, 
jest 47, 6 w kontekście upomnienia Koryntian: „To wstyd, umiłowani, 
wielki wstyd i rzecz niegodna życia w Chrystusie, słyszeć, że ów nieza-
chwiany i stary Kościół w Koryncie przez jedną czy dwie osoby buntuję 
się przeciw prezbiterom (πρὸς τοὺς πρεσβυτέρους)”25. Autor nawiązu-
je tutaj do centralnej kwestii Listu, czyli do buntu niektórych członków 
wspólnoty korynckiej przeciw „straszym”, którzy przez to zasiali zamęt 
w  lokalnym Kościele26. Autor określa to jako wielki wstyd i  rzecz nie-
godną życia w Chrystusie, że z powodu jednej czy dwóch osób prastary 
Kościół, założony przez św. Pawła Apostoła, buntuje się przeciwko „star-
szym”. Z punktu widzenia naszych analiz najważniejsze jest pytanie, jak 
w  tym fragmencie rozumieć termin πρεσβύτεροι: jako ogólnie „star-
szych” wspólnoty czy też jako drugi kapłaństwa w hierarchii kościelnej? 
Nie ulega wątpliwości, że w kontekście dotychczas przeanalizowanych 
fragmentów Listu jego autor zdecydowanie miał na myśli ogólne rozu-
mienie terminu πρεσβύτεροι jako „starszych”, przewodzących wspólno-
cie. Przywołany powyżej fragment wpisuje się w  tę samą logikę i  nie 
zawiera żadnych elementów, które sugerowałyby, że należy tutaj widzieć 
drugi stopień kapłaństwa.

Jeszcze bardziej dobitnie wybrzmiewa ten wątek w 54, 2, gdzie autor 
zachęca do odważnej postawy, aby ci, którzy są powodem rozłamu, ode-
szli i oddalili się od wspólnoty:

Któż wśród was jest wspaniałomyślny, współczujący, pełen miłości? Niech 
powie: Jeśli to ja jestem powodem buntu, niezgody, rozłamów, odchodzę, 
oddalę się, dokąd zechcecie, i zrobię to, co poleci zgromadzenie (εἰπάτω·Εἰ 
δι᾿ἐμὲ στάσις καὶ ἔρις καὶ σχίσματα, ἐκχωρῶ, ἄπειμι, οὗ ἐὰν βούλησθε, καὶ 
ποιῶ τὰ προστασσόμενα ὑπὸ τοῦ πλήθους). Byleby tylko trzódka Chrystusowa 
żyła w pokoju razem z wyznaczonymi sobie prezbiterami (μόνον τὸ ποίμνιον 
τοῦ Χριστοῦ εἰρηνευέτω μετὰ τῶν καθεσταμένων πρεσβυτέρων)27.

Autor zachęca sprawców buntu, aby mieli odwagę powiedzieć, że 
jeśli oni są powodem buntu, niezgody czy rozłamów (στάσις καὶ ἔρις καὶ 

25	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 47, 6; Lighfoot – Harmer, s. 82; 
BOK 10, s. 72.

26	 Por. E. Prinzivalli, La Prima Lettera di Clemente: le ragioni di un conflitto, ASE 
26 (2009) s. 23‑46.

27	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 54, 1‑2; Lighfoot – Harmer, s. 88; 
BOK 10, s. 75.



514	 Ks. Leszek Misiarczyk	

σχίσματα), odejdą, oddalą się (ἐκχωρῶ, ἄπειμι) i uczynią to, co poleci im 
większość, czyli wspólnota Kościoła (ποιῶ τὰ προστασσόμενα ὑπὸ τοῦ 
πλήθους)28. Chodzi o to, aby wspólnota, określana w tekście jako „trzód-
ka Chrystusa” (τὸ ποίμνιον τοῦ Χριστοῦ) żyła w  pokoju z  ustanowio-
nymi prezbiterami (εἰρηνευέτω μετὰ τῶν καθεσταμένων πρεσβυτέρων). 
Pojawia się tutaj bardzo ważne określenie „z ustanowionymi prezbite-
rami” (μετὰ τῶν καθεσταμένων πρεσβυτέρων), co wyraźnie wskazuje 
na to, że chodzi o ważnie ustanowionych przełożonych wspólnoty, a nie 
o kogokolwiek. W tym fragmencie, podobnie jak w poprzednich, termin 
πρεσβύτεροι oznacza ogólnie „starszych” przewodzących wspólnocie, 
a nie prezbiterów jako drugi stopień kapłaństwa hierarchicznego.

Termin πρεσβύτεροι pojawia się następnie w 55, 4, ale jest to wspo-
mnienie starotestamentalnej Judyty, która „w czasie oblężenia miasta 
uprosiła starszych (ᾐτήσατο παρὰ τῶν πρεσβυτέρων), by pozwolili jej 
pójść do obozu nieprzyjaciół. Choć kontekst tej wypowiedzi jest wyraź-
nie inny, to jednak warto odnotować obecność terminu „starszych” w ży-
dowskich wspólnotach i ich roli przewodzenia tymże wspólnotom.

Ostatnim wreszcie fragmentem z  1  Listu do Koryntian Klemen-
sa Rzymskiego, w  którym pojawia się termin πρεσβύτεροι, jest tekst 
z 57, 1. Autor zachęca buntowników do podporzadkowania się prezbite-
rom, przyjęcia zasłużonej kary jako drogi do nawrócenia i uległości. Nas 
interesuje tutaj początek tego wywodu:

Wy zatem, którzy daliście początek buntowi (Ὑμεῖς οὖν οἱ τὴν καταβολὴν τῆς 
στάσεως ποιήσαντες), podporządkujcie się waszym prezbiterom (ὑποτάγητε 
τοῖς πρεσβυτέροις), przyjmijcie karę jako drogę do nawrócenia, zginając 
kolana waszego serca (παιδεύθητε εἰς μετάνοιαν, κάμψαντες τὰ γόνατα τῆς 
καρδίας ὑμῶν)29.

Autor Listu wyraźnie adresuje swoje wezwanie do buntowników 
w  Koryncie i  zachęca ich do poddania się „starszym” (ὑποτάγητε τοῖς 
πρεσβυτέροις), czyli uznania ich za prawowitych przełożonych wspólno-
ty korynckiej. Dalej zachęca ich do wejścia na drogę nawrócenia poprzez 
pokorne przyjęcie kary i  „zgięcie kolan” swojego serca. Kontekst tej 
wypowiedzi ponownie sugeruje wyraźnie, że termin τοῖς πρεσβυτέροις 

28	 Por. N.  Widok, Droga do świętości według Klemensa Rzymskiego, VoxP 
32 (2012) s. 727‑735.

29	 Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I 57, 1; Lighfoot – Harmer, s. 92; 
BOK 10, s. 77.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 515

oznacza tutaj znowu „starszych” jako przełożonych wspólnoty korync-
kiej, a nie prezbiterów jako drugi stopień kapłaństwa hierarchicznego.

Podsumowując, należy stwierdzić, że interesujący nas termin pojawia 
się w 1 Liście do Koryntian tylko w liczbie mnogiej jako πρεσβύτεροι. 
Prezentowani są oni zamiennie z ἐπίσκοποι i sprawowali oni, podobnie 
jak ἐπίσκοποι, λειτουργία, który to termin oznaczał służbę przewodzenia 
wspólnocie i celebracje kultu, a także działalność społeczno-charytatyw-
ną. Nie ulega zatem wątpliwości, że termin πρεσβύτεροι w 1 Liście do 
Koryntian Klemensa Rzymskiego oznacza zawsze „starszych” jako prze-
łożonych wspólnoty, nigdy zaś drugi stopień kapłaństwa hierarchiczne-
go, tak jak np. w Listach Ignacego z Antiochii.

Jeśli chodzi natomiast o Pasterza Hermasa, to termin πρεσβύτεροι 
pojawia się w nim trzy razy: Visio 2, 4, 2‑3; 3, 11, 2‑3 i 3, 12, 2‑3. Jednak 
drugi i  trzeci cytat dotyczą osób starszych wiekiem lub duchem, które 
zostaną tutaj pominięte. Jedynym fragmentem, który dotyczy naszej te-
matyki, jest Visio 2, 4, 2‑3. Po początku, w 2, 4, 1 Hermas opisuje widze-
nie, jakie otrzymał podczas snu pięknego młodzieńca, który wypytywał 
go, kim jest owa starsza kobieta (Τὴν πρεσβυτέραν), i kiedy odparł, że 
to Sibilla, tamten skorygował go, mówiąc, że to Kościół (Ἡ Ἐκκλησία). 
I dalej czytamy:

Później miałem widzenie w moim domu. Przyszła sędziwa niewiasta i zapytała 
mnie, czy już dałem książeczkę starszym (τοῖς πρεσβυτέροις). Zaprzeczyłem. 
„Dobrze uczyniłeś, rzecze, bo mam jeszcze kilka słów do dodania. Kiedy 
ukończę całość, ty słowa te oznajmisz wszystkim wybranym (διὰ σοῦ 
γνωρισθήσεται τοῖς ἐκλεκτοῖς πᾶσιν). Sporządzisz zatem dwa odpisy małej 
książeczki i poślesz jeden Klemensowi, a drugi Grapte. Klemens swój pośle 
innym miastom, to bowiem zostało mu zlecone. Grapte zaś będzie pouczała 
wdowy i sieroty. A ty odczytasz [tę książeczkę] w tym mieście w obecności 
starszych kierujących Kościołem (σὺ δὲ ἀναγνώσῃ εἰς ταύτην τὴν πόλιν μετὰ 
τῶν πρεσβυτέρων τῶν προϊταμένων τῆς ἐκκλησίας)30.

Termin πρεσβυτέροι pojawia się w tym fragmencie dwa razy. Na po-
czątku starsza kobieta, symbol Kościoła, pyta Hermasa, czy już dał ksią-
żeczkę objawień, którą napisała prezbiterom (τοῖς πρεσβυτέροις). Samo 
użycie tego terminu w  tym miejscu jeszcze nie przesądzałoby o  jego 
znaczeniu, ale późniejszy kontekst potwierdza, że chodzi o „starszych” 

30	 Hermas, Pastor, Visio 2, 4, 2‑3; Lighfoot – Harmer, s. 344‑346; BOK 10, s. 216.



516	 Ks. Leszek Misiarczyk	

kierujących Kościołem w Rzymie. Kiedy bowiem ukończy poprawianie 
owej książeczki, Hermas ma dać poznać jej słowa wszystkim wybranym 
(τοῖς ἐκλεκτοῖς πᾶσιν). Bezpośredni kontekst nie wskazuje, o kogo chodzi, 
ale całość dzieła sugeruje, że owi wybrani to członkowie lokalnej wspól-
noty chrześcijańskiej. Hermas ma im obwieścić słowa tej książeczki nie 
bezpośrednio, ale poprzez „starszych” (μετὰ τῶν πρεσβυτέρων). Na za-
kończenie tekstu wspomniana kobieta poleca mu bowiem, aby odczytał 
tę książeczkę w obecności prezbiterów kierujących Kościołem (μετὰ τῶν 
πρεσβυτέρων τῶν προϊταμένων τῆς ἐκκλησίας). Nie mamy więc żadnej 
wątpliwości, że chodzi tutaj o  prezbiterów w  sensie ogólnym  – „star-
szych”, którzy mieli za zadanie przewodzić Kościołowi w Rzymie.

Termin πρεσβύτεροι zatem w Pasterzu Hermasa oznacza wyraźnie 
„starszych” w sensie ogólnym, którzy kierowali wspólnotą, a nie drugi 
stopień hierarchii kościelnej. Oni to przewodzili Kościołowi w Rzy-
mie i  nie mamy w  tym dziele żadnej wzmianki na temat biskupów, 
choć niewykluczone, że w kategorii „starsi” mieścili się również oni. 
W połowie II wieku w Rzymie nie wyróżniano ich spośród grona „star-
szych”. Nie ma też żadnej wzmianki o jednym biskupie, który kiero-
wałby Kościołem w  Rzymie na początku  II  wieku. Źródła związane 
z Kościołem w Rzymie w I  i  II wieku, takie jak 1 List do Koryntian 
Klemensa Rzymskiego i Pasterz Hermasa, nie potwierdzają istnienia 
episkopatu monarchicznego, Kościołem zaś w  tym mieście kierowa-
li prezbiterzy, ale rozumiani jako „starsi” przewodzący wspólnocie. 
Żadne natomiast ze źródeł dotyczących Rzymu nie potwierdza, że ter-
min πρεσβύτεροι należałoby rozumieć jako drugi stopień hierarchii 
kościelnej, ani też istnienia jakiegoś „kolegium prezbiterów”, którzy 
kierowaliby Kościołem rzymskim. Nie występuje w nich ani żaden ter-
min typu „kolegium prezbiterów”, ani sama idea nie jest wyrażona za 
pomocą innego słownictwa.

Oprócz tych dwóch pism powstałych w środowisku rzymskim mamy 
jeszcze dwie, bardzo ciekawe wzmianki dotyczące naszej tematyki w tek-
stach Ireneusza z Lyonu. Z jednej strony Euzebiusz z Cezarei przytacza 
fragmenty Listu Ireneusza do papieża Wiktora, który włączył się w ten 
sposób w  kontrowersję dotyczącą daty świętowania Paschy, która, jak 
wiemy, była celebrowana w Azji Mniejszej 14 Nisan według zwyczaju 
żydowskiego (tzw.  kwartodecymanie), natomiast w  Rzymie i Aleksan-
drii – w pierwszą niedzielę po 14 Nisan. Kiedy papież Wiktor „powziął 
zamiar odłączenia od jedności Kościoła wszystkich gmin azjatyckich 
i Kościołów sąsiednich” (HE V 24, 9), biskup Polikrates z Efezu, jako 



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 517

przywódca Kościołów w Azji Mniejszej, napisał do niego List, broniąc 
zwyczaju małoazjatyckiego jako mającego pochodzenia apostolskie od 
Jana Apostoła. Euzebiusz w takim kontekście przytacza fragmenty Listu 
Ireneusza:

Wśród nich byli także prezbiterzy, którzy przed Soterem stali na czele 
Kościoła, któremu ty teraz przewodzisz (οἱ πρὸ Σωτῆρος πρεσβύτεροι, οἱ 
προστάντες τῆς ἐκκλησίας ἡς σὺ νῦν ἀφηγῆ), a więc Anicet, Pius, Hygin, 
Telesfor, Sykstus, ale ani oni sami nie zachowywali takiego zwyczaju 
[celebracji 14 Nisan], ani nie pozwalali na to swoim podwładnym, a jednak 
[…] żyli w  pokoju z  wiernymi, którzy przychodzili do nich z  Kościołów, 
w  których istniał ten zwyczaj […]. I  nigdy się nie zdarzyło, by z  tego 
powodu ktokolwiek miał być wykluczony; co więcej, prezbiterzy, twoi 
poprzednicy (οἱ πρὸ σοῦ πρεσβύτεροι τοῖς ἀπὸ τῶν παροικιῶν τηροῦσιν 
ἔπεμπον εὐχαριστίαν), którzy sami nie zachowywali tego zwyczaju, posyłali 
Eucharystię wiernym Kościołów zachowujących go31.

Ireneusz nazywa poprzedników Wiktora, którzy kierowali Kościo-
łem w  Rzymie przed Soterem, πρεσβύτεροι, ale termin ten należy ro-
zumieć zdecydowanie jako „starsi” przewodzący wspólnocie, a nie jako 
drugi stopień hierarchii kościelnej. Liczba mnoga nie dowodzi istnienia 
żadnego „kolegium prezbiterów”, ale odnosi się po prostu do wielu po-
przedników Wiktora. Potwierdza to wyraźnie dalsza część tekstu, w któ-
rej wymienia imiennie tych poprzedników, cofając się wstecz: Anicet, 
Pius, Hygin, Telesfor, Sykstus. Euzebiusz, powołując się na Ireneusza, 
przytacza pełną listę biskupów Rzymu po Piotrze: Linus, Anaklet, Kle-
mens, Ewaryst, Aleksander, Sykstus, Telesfor, Hygin, Pius, Anicet, Soter, 
Eleuteros32. Zatem za pontyfikatu Wiktora (189‑199), pod koniec II wie-
ku nadal używano terminu πρεσβύτεροι na określenie „starszych” i prze-
łożonych Kościoła w Rzymie, choć równocześnie kierowali nim już po-
jedynczy biskupi, którzy byli zaliczani do grona owych „starszych”. Jeśli 
natomiast przyjąć, że πρεσβύτεροι oznacza tutaj drugi stopień w hierar-
chii kościelnej, tak jak w Antiochii, wtedy dochodzimy do absurdu, że bi-
skupi byli jednocześnie biskupami i prezbiterami. Kontekst wypowiedzi 
nie pozwala jednak na takie jego rozumienie.

31	 Eusebius Caesariensis, HE V 24, 14‑15; Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, 
tł. A. Caba, ŹMT 70, Kraków 2013, s. 366‑367.

32	 Eusebius Caesearensis, HE V 6, 4, ŹMT 70, s. 325.



518	 Ks. Leszek Misiarczyk	

Drugi fragment pochodzi z Adversus Haereses III 3, 3 i pojawia się 
w kontekście argumentacji za sukcesją apostolską przekazywaną przez 
kolejnych biskupów: „Wkrótce po założeniu i  ustanowieniu Kościoła 
błogosławieni Apostołowie przekazali zadanie kierowania tymże Kościo-
łem Linusowi (τήν τῆς ἐπισκοπῆς λειτουργίαν ἐνεχείρισαν). To tego wła-
śnie Linusa wspomniał Paweł w swoich listach do Tymoteusza”33. W tym 
fragmencie Ireneusz wyraźnie stwierdza, że Apostołowie po założeniu 
i  ustanowieniu Kościoła w Rzymie przekazali kierowanie nim Linuso-
wi, co potwierdza również starożytne łacińskie tłumaczenie tego zwrotu: 
Lino episcopatum administrandae ecclesiae tradiderunt. Zauważmy, że 
powraca znane nam już wcześniej wyrażenie τῆς ἐπισκοπῆς, tłumaczone 
już tutaj jednoznacznie na język łaciński przez episcopatum, co potwier-
dza, że oznaczał on urząd biskupi, a nie tylko godność, a owo zadanie 
kierowania Kościołem w Rzymie nazwane jest ponownie λειτουργία. Nie 
znajdujemy jednak żadnego wyjaśnienia, na czym miałoby konkretnie 
polegać to kierowanie Kościołem w Rzymie, ani jak konkretnie rozumieć 
termin λειτουργία. Znajdujemy więc zadziwiającą zbieżność terminolo-
gii Ireneusza z 1 Listem do Koryntian Klemensa Rzymskiego i Pasterzem 
Hermasa. Teolog z Lyonu stara się wykazać, że Apostołowie od początku 
ustanowili jednego swojego następcę do kierowania Kościołem w Rzy-
mie, właśnie Linusa, i katalizatorem dla niego, jak pewnie słusznie przy-
puszcza Simonetti, były prawdopodobnie działania gnostyków powołu-
jących się na tradycję sekretną. Nie ma natomiast tutaj mowy o żadnym 
rzekomym „kolegium prezbiterów”, które miałoby kierować Kościołem 
rzymskim.

Przyjmując rozumienie terminu πρεσβύτεροι jako drugi stopień hie-
rarchii kościelnej, tak jak w Antiochii, uczeni, zwłaszcza w obszarze języ-
ka niemieckiego, zaproponowali hipotezę Hauskirchen (Hausgemeinden) 
do wyjaśnienia początków Kościoła w Rzymie34. Opiera się ona na stwier-
dzeniach Pawła Apostoła z Rz 16,3‑14 i 1Kor 16,15 w których pozdrawia 
on m.in. Pryskę i Akwilę oraz „Kościół, który jest w ich domu”, a także 
na tzw. tituli kościołów, które nie dotyczyły świętych, ale prawdopodob-
nie właścicieli domów prywatnych, w których odbywały się celebracje 

33	 Iraeneus Lugdunensis, Adversus Haereses III 3, 3, ed. A. Rousseau – L. Doute-
leau, Irénée de Lyon. Contre les Hérésies, t. 2, Paris 2017, s. 34‑35, tł. J. Brylowski, 
Św. Ireneusz z Lyonu, Adversus Haereses, Pelplin 2018, s. 206‑207.

34	 Por. P. Lampe, Die Stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunder‑
ten, Tübingen 1989, tł. M. Steinhauser, From Paulus to Valentinus. Christians at Rome 
in the First Two Centuries, Minneapolis 2003.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 519

liturgii. Stąd wysunięto wniosek, że Kościół w  Rzymie składałby się 
z  małych, rodzinnych wspólnot, które udostępniałyby swoje domy dla 
większych celebracji wspólnotowych. Te wspólnoty byłyby względnie 
autonomiczne, kierować miał nimi prezbiter, „starszy” albo biskup-pre-
zbiter („starszy”), a całym Kościołem w Rzymie w II wieku kierowałoby 
kolegium prezbiterów złożone z prezbiterów kierujących wspomnianymi 
kościołami domowymi. Brent i Stewart-Sikes poszli jeszcze dalej, suge-
rując, że taka struktura wielu małych wspólnot w Rzymie utrzymałaby 
się aż do pontyfikatu papieża Korneliusza, czyli do połowy  III  wieku. 
Hipoteza błyskotliwa, ale niemająca żadnego uzasadnienia w zachowa-
nych źródłach z I i II wieku oraz należąca do gatunku fantasy. Simonetti, 
jak wspomniałem, jest zdania, że episkopat monarchiczny utrwaliłby się 
w Rzymie za pontyfikatu papieża Wiktora (189‑198), czyli w ostatnim 
dziesięcioleciu II wieku, i za nim powtarza to większość uczonych35. Nie 
ma jednak żadnych przekonujących argumentów za taką datacją. Wie-
my od Euzebiusza (HE V 24), że podczas sporu na temat daty celebracji 
Paschy biskup Polikarp ze Smyrny przybył do Rzymu jako przedstawi-
ciel Kościołów Azji Mniejszej i kwartodecyman, aby przedyskutować tę 
kwestię z papieżem Anicetem (154‑166). Nie spotkał się jednak wtedy 
w Rzymie z żadnym rzekomym „kolegium prezbiterów”, ale z jednym bi-
skupem stojącym na czele Kościoła rzymskiego. A to oznacza, że episko-
pat monarchiczny istniał w Kościele w Rzymie już w połowie II wieku, 
kierował nim jeden biskup, nazywany również zgodnie z dawnym zwy-
czajem ogólnie „starszym”, czyli przełożonym wspólnoty, a nie prezbite-
rem rozumianym jako drugi stopień w hierarchii kościelnej. Nie wiemy 
jednak, jak do końca ocenić listę biskupów Rzymu przytaczaną przez Ire-
neusza. Jeśli jest ona próbą przeniesienia statusu episkopatu monarchicz-
nego z końca II wieku na lata sześćdziesiąte I wieku w celu wykazania 
gnostykom ciągłość tradycji i sukcesji apostolskiej od Piotra aż do jego 
czasów, wtedy byłaby ona mało wiarygodna, ale jeśli nie, to potwierdza-
łaby istnienie w Rzymie episkopatu monarchicznego praktycznie od sa-
mego początku, od Piotra. Ci biskupi Rzymu byli jednocześnie nazywani 
πρεσβύτεροι, co należy rozumieć ogólnie jako „starszych”. I  jeśli ktoś 
kwestionuje wiarygodność listu Ireneusza, na nim spoczywa obowiązek 
udowodnienie tego, nie na tym, kto ją krytycznie przyjmuje.

35	 Por. M. Simonetti, Una nuova ipotesi su Ippolito, „Augustinianum” 36 (1996) 
s.  13‑46; M.  Simonetti, Roma cristiana tra vescovi e  presbiteri, VetChr 43  (2006) 
s. 5‑17 (zwł. s. 11‑14).



520	 Ks. Leszek Misiarczyk	

Podsumowując, wszystkie źródła dotyczące Kościoła w Rzymie po-
twierdzają, że kierowali nim πρεσβύτεροι w sensie „starsi”, czyli przeło-
żeni wspólnoty, utożsamiani niekiedy z  ἐπίσκοποι. Nigdy jednak w źró-
dłach związanych z Rzymem termin πρεσβύτεροι nie był rozumiany jako 
drugi stopień hierarchii kościelnej, tak jak w Listach Ignacego z Antiochii. 
Zadaniem tych biskupów i starszych była λειτουργία, czyli przewodzenie 
wspólnocie, celebracja kultu, a także działalność charytatywna wobec po-
trzebujących braci. Nigdzie jednak w źródłach nie pojawia się określenie 
typu „kolegium prezbiterów”, wyraźnie wymyślone przez uczonych. Ko-
ściołem w  Rzymie kierowali πρεσβύτεροι, ale rozumiani jako „starsi”, 
a nie jako drugi stopień hierarchii kościelnej, gdyż źródła nie potwierdza-
ją w żadnym wypadku takiego rozumienia. W zależności od oceny listy 
biskupów Rzymu przytaczanej przez Ireneusza nie można wykluczyć, że 
w Kościele rzymskim od początku, czyli od Piotra, istniał episkopat mo-
narchiczny, choć biskupi nadal byli określani dawnym ogólnym terminem 
πρεσβύτεροι – „starsi”, jako przełożeni wspólnoty. Dyskusja pomiędzy Po-
likarpem a papieżem Anicetem potwierdza, że mamy wyraźny dowód na 
istnienie episkopatu monarchicznego w Rzymie już w połowie II wieku.

Bibliography

Sources

Clemens Romanus, Epistula ad Corinthios I, ed. J.B. Lighfoot – J.R. Harmer, The Ap‑
ostolic Fathers. Greek Text and English Translation of their Writings, Grand Rapids 
1992, tł. A. Świderkówna, List do Kościoła w Koryncie, w: Pierwsi świadkowie, 
red. M. Starowieyski, BOK 10, Kraków 1998, s. 51‑87.

Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica, tł. A. Caba, Euzebiusz z Cezarei, Historia 
kościelna, ŹMT 70, Kraków 2013.

Iraeneus Lugdunensis, Adversus Haereses, ed. A. Rousseau – L. Douteleau, Irénée de 
Lyon, Contre les Hérésies, t. 3, Paris 2017, tł. J. Brylowski, Św. Ireneusz z Lyonu, 
Adversus Haereses, Pelplin 2018.

Hermas, Pastor, ed.  J.B.  Lighfoot  – J.R.  Harmer, The Apostolic Fathers. Greek Text 
and English Translation of their Writings, Grand Rapids 1992, tł. A. Świderkówna, 
Pasterz Hermasa, w: Pierwsi świadkowie, red. M. Starowieyski BOK 10, Kraków 
1998, s. 211‑299.



	 Biskupi i prezbiterzy w Kościele w Rzymie	 521

Studies

Beatrice P.F., Clemente Romano, w: Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cristia‑
ne, t. 1, red. A. di Berardino, Genova 2007, k. 1073‑1077.

Bielak W., Kilka uwag na temat początków urzędu biskupiego w ujęciu historycznym, 
„Vox Patrum” 30/55 (2010) s. 63‑76.

Bradshaw P.F., Presbyteroi in the First Two Christian Centuries, w: Papers presented at 
the Eigtheenth Internantional Conference on Patristic Studies held in Oxford 2019, 
t. 3: Deacons and Diakonia; Bishops, Presbyters and Laypeople, red. M. Vinzent – 
A. Smetts – B. J. Koet, Studia Patristica 106, Leuven – Paris – Bristol 2021, s. 71‑76.

Brent A., The  Ignatian Epistles and the  Three-fold Ecclesiastical Order, „Journal of 
Religious History” 17 (1993) s. 18‑32.

Burtchael J.T., From Synagoge to Church: Public Services and Offices in the Earliest 
Christian Communities, Cambridge 1992.

Burke P., The  Monarchical Episcopate at the  End of the  First Century, „Journal of 
Evangelical Studies” 7 (1970) s. 499‑518.

Dassmann E., Zur Entstehung des Monoepiskppats, „Jahrbuch für Antikes Christentum” 
17 (1974) s. 74‑90.

Dassmann E., Hausgemeinde und Bischofsamt, w:  Vivarium: Festschrift Theodor 
Klauser zum 90. Geburstag, Münster 1984, 82‑93.

Goodspeed E.J., Index Patristicus sive Clavis Patrum Apostolicorum Operum, Leipzig 1907.
Halleux de A., Ministers in the  Didache, w:  The  Didache in Modern Research, 

red. J.A. Draper, Leiden 1996, s. 300‑320.
Ihnatowicz J., Dlaczego prezbiter nie może udzielać święceń? Biskup i prezbiter w pier‑

wotnym
Kościele, „Kieleckie Studia Teologiczne” 2 (2003) s. 213‑232.
Kasprzak D., Teologia kapłaństwa i  urzędu kapłańskiego w  I wieku chrześcijaństwa, 

„Ruch Biblijny i Liturgiczny” 63/2 (2010), s. 101‑125.
Lampe P., Die Stadtrömischen Christen in den ersten beiden Jahrhunderten, Tübingen 

1989, tł. M. Steinhauser, From Paulus to Valentinus. Christians at Rome in the First 
Two Centuries, Minneapolis 2003.

Lebek W.D., Das Datum des ersten Clemensbriefes, w: Von Homer bis Landino. Beiträ‑
ge zur Antike und Spätantike sowie zu deren Rezeptions- und Wirkungsgeschichte, 
red. B.R. Suchla, Berlin 2011, s. 133‑206.

Lusini G., Nouvelles recherches sur le texte du „Pasteur” d’Hermas, „Apocrypha” 
12 (2001) s. 79‑97.

Misiarczyk L., Biskupi i prezbiterzy w Kościołach I i II wieku (Jerozolima, Azja Mniejsza 
i Grecja, Antiocha), cz. 1, „Vox Patrum” 91 (2024) s. 435‑466.

Nagy S., Prezbiterzy w pierwotnej gminie jerozolimskiej, „Roczniki Teologiczno-Ka-
noniczne” 8/1 (1961) s. 5‑22.

Nagy S., Hierarchia kościelna w  okresie misyjnej działalności św.  Pawła, „Roczniki 
Teologiczno-Kanoniczne” 11/2 (1964) s. 55‑79.



522	 Ks. Leszek Misiarczyk	

Nagy S., Hierarchia Kościelna w  ostatnim okresie życia św.  Pawła, „Roczniki 
Teologiczno-Kanoniczne” 13/2 (1966) s. 23‑44.

Nautin P., Erma (Pastore), w: Nuovo Dizionario Patristico e di Antichità Cristiane, t. 1, 
red. A. di Berardino, Genova 2007, k. 1726‑1728.

Pietras H., Od prezbiteratu do kapłaństwa: ewolucja pojęć i urzędu, „Studia Bobola-
num” 3 (2002) s. 5‑17.

Popowski P., Wielki Słownik Grecko-Polski, Warszawa 1997.
Pouderon B., Clément de Rome, Flavius Clemens et le Clément juif, w: Studi su Cle‑

mento Romano, red.  P.  Luisier, Orientalia Christiana Analecta 268, Roma 2003, 
s. 197‑218.

Prinzivalli E., La Prima Lettera di Clemente: le ragioni di un conflitto, „Annali di Storia 
dell’Esegesi” 26 (2009) s. 23‑46.

Quasten J., Patrologia, t. 1, Casale Monferrato 1980.
Rivas Rebaque F., Modelos de hospitalidad en la primera Carta de Clemente a los Co‑

rintios, w: Reimaginando los orígenes del cristianismo. Relevancia social y eclesial 
de los estudios sobre Orígenes del cristianismoi, red. C. Bernabé – C. Gil, Navarra 
2008, s. 373‑398.

Rivas Rebaque F., Los obispos en Ignacio de Antioquía: Cuadros sociales dominantes 
de la memoria colectiva Cristiana, „Estudios Ecclesiasticos” 83 (2008) s. 23‑49.

Rostworowski J., Charakter i znaczenie biskupstwa w pierwszych dwóch wiekach dzie‑
jów Kościoła, Kraków 1925.

Schollgen G., Monoepiskopos und monarchischer Episkopat: Eine Bemerkung zur Ter‑
minologie, „Zeitschrift für Neutestamentliche Wissenschaft” 77 (1986) s. 146‑151.

Simonetti M., Una nuova ipotesi su Ippolito, „Augustinianum” 36 (1996) s. 13‑46.
Simonetti M., Presbiteri e vescovi nella Chiesa del I e II secolo, „Vetera Christianorum” 

22 (1996) s. 115‑132.
Simonetti M., Roma cristiana tra vescovi e presbiteri, „Vetera Christianorum” 43 (2006) 

s. 5‑17.
Skierkowski M., Od Apostołów do biskupów – trzy drogi, „Studia Teologiczne. Białys-

tok, Drohiczyn, Łomża” 29 (2011) s. 29‑55.
Starowieyski M., Interwencja Biskupa Rzymu  – św.  Klemens Rzymski, w:  Pierwsi 

świadkowie, red. M. Starowieyski, BOK 10, Kraków 1998, s. 45‑50.
Stewart A., The Original Bishops, Grand Rapids 2014.
Szulc F., Spór o „Pasterza” Hermasa, „Vox Patrum” 3 (1982) s. 340‑350.
Szulc F., „Pasterz” Hermasa jako problem badawczy, „Vox Patrum” 10 (1992) 

s. 117‑136.
Wagner J., Die Anfänge des Amtes in der Kirche. Presbyter und Episkopen in der 

früh-christlichen Literatur, Tübingen 2011.
Widok N., Droga do świętości według Klemensa Rzymskiego, „Vox Patrum” 32 (2012) 

s. 727‑735.
Zawadzki A., Sylwetka i funkcja prezbitera w pierwszych wspólnotach chrześcijańskich 

na podstawie autentycznych listów św. Pawła (lata 50‑67 po Chr.), „Łódzkie Studia 
Teologiczne” 25/3 (2016) s. 25‑42.

Zizioulas J. D., Eucharist, Bishop, Church: The Unity of the Church in the Divine Eu‑
charist and the Bishop During the First Three Centuries, Eugene 2001.


