
VOX PATRUM 96 (2025)  325-352
DOI:  10.31743/vp.18600

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Św. Ambroży Autpert 
Książeczka o konflikcie wad i cnót

(CCCM 27b, pp. 907-931: Libellus de conflictu 
vitiorum atque virtutum missus ad Lantfredum 

presbyterum et abbatem in Baioaria constitutum)

Michał Wojciech Barczak (wstęp i tłumaczenie)1

1.  Wstęp

1.1.  Autorstwo

Libellus de conflictu vitiorum atque virtutum w ciągu dziejów przy-
pisywane było wielu autorom, spośród których na pierwszy plan wybi-
ja się Augustyn z Hippony, odnotowywany w aż 71 średniowiecznych 
kopiach dzieła2. Poza nim podawano też imiona Ambrożego z Medio-
lanu, Izydora z  Sewilli, Grzegorza Wielkiego, Leona Wielkiego czy 
Leona IX3. Tradycje o powiązaniu tego utworu ze słynnymi pisarzami 
były na tyle silne, że znalazły one odzwierciedlenie jeszcze w Patrolo-
gia Latina Migne’a, która czterokrotnie (choć w nieco odmiennych wa-
riantach tekstowych) podaje treść tegoż dzieła, za każdym razem łącząc 
je z kim innym4.

1	 Michał Wojciech Barczak, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Lu-
blin, Polska; e-mail: barczak.mi@gmail.com; ORCID: 0009-0001-1778-5831.

2	 H. Silvestre, A propos de la rècent edition des „Opera Omnia” d’Ambroise Au-
tpert, „Scriptorium” 36/2 (1982) s. 109.

3	 S. Faustini, Le fonti del „De conflictu vitiorum atque virtutum” di Ambrogio 
Autperto, Università degli studi di Padova 2018-2019, s.  6  w:  https://thesis.unipd.it/
retrieve/f72ddb38-6c52-4b27-bff0-48b0ade0d401/Sonia_Faustini_2019.pdf (dostęp: 
09.05.2025).

4	 Tom 17 podaje jako autora Ambrożego z Mediolanu (z adnotacją incertus), tom 
40 – Augustyna (choć w admonitio przed tekstem zastrzega realne autorstwo Autperta), 
tom 83 – Izydora z Sewilli, a tom 143 – Leona IX.



326	 Michał Wojciech Barczak	

Niemniej już badania maurystów wykazały, że ostatecznie Libellus 
należy uznać za pracę Ambrożego Autperta5, żyjącego w  VIII  wieku 
najpierw intelektualisty na dworze Pepina Małego6, później zaś mnicha 
benedyktyńskiego i opata klasztoru św. Wincentego nad rzeką Volturno, 
znanego dziś głównie jako jeden z pierwszych krzewicieli kultu maryj-
nego w  Kościele zachodnim7. Za  jego autorstwem Libelli przemówiło 
duże podobieństwo do jednoznacznie Autpertowego Expositio in Apo-
calypsin – monumentalnego komentarza poświęconego ostatniej księdze 
Nowego Testamentu8. Również analiza samej treści utworu wskazuje nie 
na kogo innego, jak właśnie na rzeczonego opata znad Volturno. W wie-
lu bowiem miejscach dostrzegalne są wyraźne nawiązania do Moralia 
in Iob Grzegorza Wielkiego (najistotniejszym jest zapożyczenie stamtąd 
prawie w  całości listy wad), którego słowa zostały jednakże twórczo 
przez autora Libelli przekształcone i rozwinięte9. Nie jest to zatem pra-
ca samego Grzegorza, a zarazem należy wykluczyć autorów wcześniej-
szych. Odpada więc Augustyn, Ambroży Mediolański i  Leon Wielki. 
Izydora zaś, którego autorstwo (pod wpływem Sigeberta z  Gembloux) 
sugerują manuskrypty hiszpańskie10, dosyć łatwo odrzucić nie tylko ze 
względów chronologicznych jako współczesnego Grzegorzowi, ale też 
ze względu na ustęp w ostatnim rozdziale, w którym dokonuje się krótka 
pochwała reguły benedyktyńskiej, wskazująca niedwuznacznie na to, że 
autorem był benedyktyn11. Leon IX zaś urodził się później, niż powstała 
najstarsza zachowana kopia Libelli (Ashburnham 83  z  pierwszych de-
kad  IX  wieku)12. W  takim świetle teoria o  autorstwie Autperta wydaje 
się zdecydowanie najlepsza, ma ona też poparcie m.in. w trzech znaczą-
cych bawarskich manuskryptach z  IX, X-XI i  XII wieku: Clm 14500, 
Clm 6010 i Clm 1308013, przechowywanych w Bayerische Staatsbiblio-
thek w Monachium14.

5	 J. Winandy, L’œuvre littéraire d’Ambroise Autpert, RBen 60/1-4 (1950) s. 98.
6	 T. Gacia – J.R. Marczewski – A. Strycharczuk, Maioris ad limina templi… Po-

ezja epigraficzna epoki karolińskiej. Badania i przekłady, Lublin 2021, s. 51-52.
7	 R. Gustaw, Ambroży Autpert, EK I 416.
8	 D.G. Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert et ses points d’attache avec la 

Bavière, RBen 27/1-4 (1910) s. 206.
9	 R. Weber, La Prière d’Ambroise Autpert contre les vices et son „Conflictus vi-

ciorum et virtutum”, RBen 86/1-2 (1976) s. 114.
10	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 205.
11	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 206.
12	 Faustini, Le fonti del „De conflictu vitiorum atque virtutum”, s. 9.
13	 Winandy, L’œuvre littéraire, s. 99.
14	 Faustini, Le fonti del „De conflictu vitiorum atque virtutum”, s. 9-10.



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 327

Przeciwko atrybucji tego dzieła Autpertowi wysuwano jednak je-
den argument z samego tekstu. W ostatnim rozdziale bowiem według 
wielu rękopisów pada fragment: „Ecce, ut ad uicinos nostros ueniamus, 
Protasius et Geruasius in propria hac Mediolanensi ciuitate propriaque 
domo manentes ac per decem annos monachorum uitam exercentes ita 
perfecti sunt, ut martyres fierent”15. Użycie postawionego w ablatywie 
zaimka wskazującego hac w odniesieniu do Mediolanensi civitate suge-
rowałoby bardzo jasno, że autor wypowiada swoje słowa, przebywając 
właśnie w Mediolanie albo w każdym razie w jego pobliżu. Tymczasem 
wiadomo, że klasztor św.  Wincentego nad rzeką Volturno jest odda-
lony od tego miasta o prawie 600 km. Problem próbowano rozwiązać 
na trzy sposoby. Mauryści odwoływali się do kontekstu – wspomniany 
cytat podaje ostatni przykład świętych, którzy osiągnęli doskonałość 
w swojej ojczyźnie, i następuje po wyliczeniu kilku takich z odległych 
od Italii stron, jak Palestyna czy Egipt. Wobec tego zacytowane sfor-
mułowanie byłoby uzasadnione kontrastem pomiędzy dalekimi krajami 
a rodzimą Italią, co jednak nie wydaje się zadowalająco wyjaśniać za-
stosowania owego hac16. Zdaniem Winandy’ego z kolei do rozwiązania 
trudności wystarczy przyjąć, że Autpert po prostu udał się kiedyś poza 
swoje opactwo17. Wreszcie Morin (którego pogląd wydaje się najbar-
dziej przekonujący) skupia się na porównaniu źródeł i odnotowuje, że 
w żadnym z trzech wspomnianych już rękopisów bawarskich nie poja-
wia się fraza in propria hac Mediolanensi; zamiast tego jest napisane: 
in propria, hoc est Mediolanensi. Ta lekcja nie jest już w żaden sposób 
problematyczna18.

1.2.  Struktura i treść

Libellus de  conflictu vitiorum atque virtutum napisany został do 
pierwszego opata klasztoru benedyktyńskiego w Benediktbeuern, Lant-
freda19, jako list. Mimo to jednak zarówno struktura tekstu, jak też i uwaga 
poczyniona na końcu przez samego autora, pozwala wyraźnie spostrzec, 
że o wiele bardziej niż z  listem ma się tu do czynienia z  teologicznym 
wykładem o wadach i cnotach.

15	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 209.
16	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 209-210.
17	 Winandy, L’œuvre littéraire, s. 100.
18	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 210.
19	 Winandy, L’œuvre littéraire, s. 99.



328	 Michał Wojciech Barczak	

Rozpoczyna się on od oryginalnej interpretacji zdania św.  Pawła 
z Drugiego Listu do Tymoteusza: „Wszyscy, którzy pobożnie chcą żyć 
w Chrystusie Jezusie, prześladowanie będą cierpieć”20. Autpert – pragnąc 
zachować bezwyjątkowość tego apostolskiego twierdzenia – wykazuje, 
że to prześladowanie pobożnych polega nie tyle na zadawaniu chrze-
ścijanom fizycznych cierpień, co na atakowaniu cnotliwych ludzi przez 
moralne wady. Następnie, wyliczywszy na zasadzie kontrastu zarówno 
dobre, jak i złe skłonności, dzieło pod koniec rozdziału pierwszego prze-
chodzi wprost do przedstawienia tytułowego konfliktu pomiędzy nimi.

Starcie, stanowiące przedmiot całej pracy, zaprezentowane jest w for-
mie dialogu opartego na następującym schemacie. Najpierw przemawia 
konkretna wada, która – według własnej natury – kusi człowieka do złego 
postępowania. Następnie odpowiada jej przeciwna do niej cnota, która 
zbija argumentację tamtej, zachęcając do dobrego. W ten sposób ułożo-
nych zostało 25  kolejnych rozdziałów (2–26)  – drobne odstępstwa da 
się odnotować tylko w rozdziale 18 i 19, gdzie przeciwko jednej cnocie 
przemawiają po dwie blisko spokrewnione ze sobą wady.

Po przedstawieniu tej dyskusji, ukazującej sposoby działania zła, 
Autpert pod koniec rozdziału 26 wskazuje, że szatan działa nie tylko za 
pomocą wad, ale wykorzystuje też dziwne zjawiska (jak straszenie ludzi 
czy ich fizyczne atakowanie). W rozdziale 27 podpiera to swoje twier-
dzenie opowieścią, znaną sobie „z czyjejś relacji”, mówiącą o pewnym 
zakonniku, który regularnie znajdował na swym ubraniu plamy niezna-
nego pochodzenia, które zdaniem autora mogły być wyrazem jego nie-
czystego serca. Ten fragment dzieła jest o  tyle interesujący, że Autpert 
zasadniczo stronił od przekazów niepopartych bardzo mocnymi dowoda-
mi, czym wyróżniał się na tle pisarzy religijnych swoich czasów, lubują-
cych się w apokryfach i opowieściach o nadzwyczajnych zjawiskach21. 
Autor jednak mimo wszystko nie poddaje się tej tendencji, gdyż wyraź-
nie podkreśla, że abstrahując od kwestii autentyczności wspomnianych 
przez siebie wydarzeń, można na ich podstawie wyciągnąć pewne ogól-
niejszej natury wnioski.

W ostatnim rozdziale Autpert skupia się na specyficznym proble-
mie oziębłości dotykającym klasztoru, w  którym opatem jest adresat 
dzieła, Lantfred. Udziela bardzo konkretnych pouczeń zachęcających 
do gorliwości w dążeniu do doskonałości, uwypuklając zwłaszcza po-
trzebę przestrzegania Reguły św. Benedykta. Na samym końcu zaś za-
mieszcza krótkie podsumowanie swej pracy, nadaje jej tytuł i zachęca 

20	 2Tm 3,12.
21	 J. Winandy, Ambroise Autpert, moine et théologien, Paris 1953, s. 20-21.



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 329

adresata do podzielenia się jej treścią z  innymi, jeśli znajdzie w  niej 
„coś budującego”.

1.3.  Warianty tekstu

Mnogość rękopisów Libelli stała się przyczyną niejednoznaczności 
nie tylko przy określaniu autorstwa dzieła, lecz także przy ustalaniu do-
kładnego jego tekstu. Pomijając w  tym miejscu drobne różnice pomię-
dzy poszczególnymi wydaniami (jak wstawianie pojedynczych wyrazów, 
posługiwanie się wyrażeniami synonimicznymi czy niejednobrzmiące 
cytaty biblijne), należy przede wszystkim wskazać istnienie dwóch za-
sadniczych wersji Książeczki – dłuższej i krótszej.

Ponieważ wersja dłuższa stanowi podstawę niniejszego opraco-
wania, jej struktura została już szczegółowo omówiona wyżej. Wersja 
krótsza natomiast różni się od dłuższej tym, że pomija zakończenie 
rozdziału 26  (z wyjątkiem pierwszego zdania), całość 27  oraz więk-
szą część 28, przechodząc od razu do zdań podsumowujących z  tego 
ostatniego. Tak ułożona, nie zawiera więc opowieści o tajemniczo bru-
dzących się szatach mnicha, pouczeń o  dążeniu do doskonałości we 
własnej ojczyźnie ani zachęty do przestrzegania Reguły św. Benedyk-
ta22. W ten sposób zachowuje więc większą jedność strukturalną i tema-
tyczną, wszak ani nie zaburza schematu dyskusji wad i cnót, ani też nie 
wprowadza nowych wątków.

Mimo to istnieją co najmniej dwie przesłanki za autentycznością 
pomijanych przez krótszą wersję fragmentów. Po pierwsze, ich obec-
ność jest potwierdzana przez rękopisy, w tym wszystkie trzy wspomina-
ne już rękopisy bawarskie. Ponadto można zauważyć, że po usunięciu 
wspomnianych części tekstu, zakończenie pojawia się w  sposób dosyć 
nagły i  sprawia wrażenie wyraźnie niekompletnego23  – między pierw-
szym jego zdaniem (wziętym z rozdziału 26), podsumowującym walkę 
wad i cnót, a kolejnymi trzema (z rozdziału 28), które mówią adresatowi 
o samym dziele, nie ma bezpośredniej łączności. W wersji dłuższej pro-
blem ten rzecz jasna nie występuje. W świetle tego można więc z dużym 
prawdopodobieństwem przyjąć, że to ona dokładniej odpowiada temu, 
co wyszło spod pióra Autperta.

22	 Silvestre, A propos de la rècent edition, s. 309.
23	 Morin, Le Conflictus d’Ambroise Autpert, s. 209.



330	 Michał Wojciech Barczak	

1.4.  O tłumaczeniu

Choć Libellus de conflictu vitiorum atque virtutum w Polsce był zna-
ny najpóźniej w XIV wieku, o czym świadczy cytowanie jednego jego 
zdania (wraz ze staropolskim tłumaczeniem) w  Kazaniach świętokrzy-
skich24, do dziś dnia nie przełożono jeszcze dzieła w całości. Niniejszy 
pierwszy polski przekład opiera się na wydaniu krytycznym z  Corpus 
Christianorum Continuatio Mediaevalis, ze względu na jednolitość pracy 
nie uwzględniając innych wersji. Cytaty z Pisma Świętego tłumaczone są 
bezpośrednio z tekstu Libelli. Sigla przyporządkowane do tych cytatów 
odpowiadają tym zaproponowanym przez wydawcę podstawy przekładu.

2.  Najważniejsze wydania tekstu

Liber de conflictu viciorum et virtutum, ed. G. Husner, Strasbourg c. 1474.
De conflictu vitiorum atque virtutum liber unus, w:  S.  Augustini Opera, t.  6, 

ed. Maurinorum, Parisii 1685, appendix, s. 219-228.
Liber de vitiorum virtutumque conflictu, ad Simplicianum, PL 17, 1057-1074C.
De conflictu vitiorum et virtutum liber unus, PL 40, 1091-1106.
De conflictu vitiorum et virtutum, PL 83, 1131-1144D.
De conflictu vitiorum atque virtutum libellus, PL 143, 559-578A.
Libellus de  conflictu vitiorum atque virtutum missus ad Lantfredum presbyterum 

et abbatem in Baioaria constitutum, ed.  R.  Weber, CCCM 27b, Turnholti 1979, 
s. 907-931 (podstawa przekładu).

3.  Przekłady nowożytne

Angielski
Ambrose Autpert, On the  conflict between the  vices and the  virtues, tł.  M.  Spoeth, 

w: https://westminsterabbey.ca/wp-content/uploads/2018/07/Conflict-Between-the-
Vices-and-Virtues-english.pdf (dostęp: 09.05.2025).

Włoski
Ambrogio Autperto, Libello del presbitero Ambrogio Autperto sul conflitto di vizi e virtù 

mandato al presbitero e abate Lantfrid all’interno della costituzione della Baviera, 

24	 M. Mejor, Łacińskie cytaty w „Kazaniach Świętokrzyskich”, „Pamiętnik Lite-
racki” 95/1 (2004) s. 25.



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 331

tł. S. Faustini, w: S. Faustini, Le fonti del „De conflictu vitiorum atque virtutum” di 
Ambrogio Autperto, Università degli studi di Padova 2018-2019, w: https://thesis.
unipd.it/retrieve/f72ddb38-6c52-4b27-bff0-48b0ade0d401/Sonia_Faustini_2019.
pdf (dostęp: 09.05.2025).

Bibliografia

Faustini S., Le fonti del „De conflictu vitiorum atque virtutum” di Ambrogio Autperto, 
Università degli studi di Padova 2018-2019, w:  https://thesis.unipd.it/retrieve/
f72ddb38-6c52-4b27-bff0-48b0ade0d401/Sonia_Faustini_2019.pdf (dostęp: 
9.05.2025).

Gacia T.  – Marczewski J.R.  – Strycharczuk A., Maioris ad limina templi… Poezja 
epigraficzna epoki karolińskiej. Badania i przekłady, Lublin 2021.

Gustaw R., Ambroży Autpert, EK I 416-417.
Mejor M., Łacińskie cytaty w  „Kazaniach Świętokrzyskich”, „Pamiętnik Literacki” 

95/1 (2004) s. 19-32.
Morin D.G., Le Conflictus d’Ambroise Autpert et ses points d’attache avec la Bavière, 

„Revue Bénédictine” 27/1-4 (1910) s. 204-212.
Silvestre H., A propos de  la rècent edition des „Opera Omnia” d’Ambroise Autpert, 

„Scriptorium” 36/2 (1982) s. 304-313.
Weber R., La Prière d’Ambroise Autpert contre les vices et son „Conflictus viciorum et 

virtutum”, „Revue Bénédictine” 86/1-2 (1976) s. 109-115.
Winandy J., Ambroise Autpert, moine et théologien, Paris 1953.
Winandy J., L’œuvre littéraire d’Ambroise Autpert, „Revue Bénédictine” 60/1-4 (1950) 

s. 93-119.

4.  Przekład

1. Apostolski głos woła przez świat i mówi do uzbrojonych wiarą, 
aby nie odrętwieli w  beztrosce: „Wszyscy, którzy pobożnie chcą żyć 
w Chrystusie Jezusie, prześladowanie będą cierpieć” (2Tm 3,12). A oto 
ponieważ społeczność chrześcijańska także w osobach swoich przywód-
ców jest już bogobojna i wierząca, to na pobożnie żyjących w Chrystusie 
Jezusie nie czekają kajdany, razy, bicze, więzienia, szubienice, krzyże 
ani  – jeśli są jakieś jeszcze  – inne rodzaje tortur. W  jaki więc sposób 
miałoby być prawdą to, co powiedział Apostoł, że wszyscy pobożnie ży-
jący będą cierpieć prześladowanie? Czy może w czasie pokoju nikt nie 
chce pobożnie żyć w  Chrystusie i  dlatego tych [rzeczy] nie ma? Któż 
mógłby tak zwodniczo powiedzieć! To zdanie Apostoła należy więc ro-
zumieć w ten sposób, że nie mówi ono o szczególnym prześladowaniu 



332	 Michał Wojciech Barczak	

niektórych, lecz ogólnym wszystkich. Otóż na łonie Matki Kościoła 
znajduje się wielu takich, którzy, pobożnie żyjąc w Chrystusie, cierpią 
zniewagi i  są nękani gorzkimi zelżywościami, niesprawiedliwościami 
i szyderstwami. Czyż nie jest to tym ogólnym prześladowaniem, o któ-
rym Apostoł pisze, że cierpią je wszyscy pobożnie żyjący w Chrystusie? 
Nie przyznawałbym tego tak łatwo, niektórzy bowiem są tak bogobojni, 
że nikt niegodziwy nie ośmieliłby się im w twarz ubliżyć. Należy więc 
rozumieć, że chodzi tu o coś innego, co jest większe i uciążliwsze, i nie 
o to, w co wikła materialna srogość, lecz o to, co rodzą wrogie wady. Kie-
dy bowiem przeciw pokorze występuje pycha, przeciw bojaźni Pańskiej 
próżna chwała, przeciw prawdziwej religijności pozorowanie, przeciw 
podległości pogarda, przeciw dzieleniu radości z bratem zazdrość, prze-
ciw kochaniu nienawiść, przeciw wolności sprawiedliwego pouczenia 
obmowa, przeciw cierpliwości gniew, przeciw łagodności bezczelność, 
przeciw uniżeniu duma, przeciw duchowej radości troska światowa, prze-
ciw ćwiczeniu cnoty odrętwienie albo gnuśność, przeciw mocnej statecz-
ności rozpuszczona tułaczka, przeciw ufności nadziei rozpacz, przeciw 
potępieniu świata chciwość, przeciw miłosierdziu zatwardziałość, prze-
ciw niewinności oszustwo i złodziejstwo, przeciw prawdzie omamianie 
i  kłamstwo, przeciw wstrzemięźliwości w  posiłkach żarłoczność brzu-
cha, przeciw umiarkowanemu smutkowi niestosowna wesołość, przeciw 
dyskretnemu milczeniu wielomówstwo, przeciw cielesnej nietkniętości 
nieczystość oraz rozpusta, przeciw czystości serca duchowy nierząd; gdy, 
występując przeciw umiłowaniu niebieskiej ojczyzny, wpycha się pożą-
danie obecnego świata – to czym innym jest to, co sroży się przeciw woj-
sku zgromadzonych cnót, jeśli nie okrutnym prześladowaniem pobożnie 
żyjących? O jak srogie, o  jak gorzkie jest nagromadzenie pychy, która 
aniołów zrzuciła z nieba, ludzi wygnała z raju (por. Rdz 3), której hufcem 
i orężem w starciu są wady, które krótko ujmując, wspomnieliśmy! Lecz 
zobaczmy, jak zapalczywie ścierają się obozy nieba i piekła, jak wojują 
armia Chrystusa i grzeszna armia diabła.

2. Otóż pycha mówi:
Z pewnością od wielu – owszem, nawet od prawie wszystkich – je-

steś lepszy pod względem mowy, nauki, zamożności, zaszczytów. Masz 
też pod dostatkiem wszystkich cielesnych i  duchowych darów łaski. 
Na wszystkich zatem spoglądaj z góry, patrz na siebie jak na stojącego 
wyżej od wszystkich.

Ale prawdziwa pokora odpowiada:
Pamiętaj, że jesteś prochem (por.  Rdz  3,19), że jesteś popiołem, 

zgnilizną i robakiem (por. Hi 25,6), i nawet jeśli czymś jesteś, to jeżeli 
nie uniżysz się tak bardzo, jak bardzo jesteś wielki, całkiem tracisz to, 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 333

czym jesteś (por. Syr 3,20). Czy jesteś wyższy niż pierwszy z aniołów 
(por. Ez 28,14)? Czy jesteś wspanialszy na ziemi, niż Lucyfer był w nie-
bie (por. Iz 14,12)? Bo skoro on z takiej wysokości upadł przez pychę, 
to jak ty w  swojej pysze miałbyś z  niskości wejść na takie niebieskie 
wyżyny? Ty, który – jak długo tu żyjesz – trwasz w takim stanie, o któ-
rym pewien mędrzec powiedział: „Ciało, które się niszczy, obciąża du-
szę, a ziemskie mieszkanie przygniata umysł wiele myślący” (Mdr 9,15). 
Czy myślimy, jak gęste ciemności pychy spowijają naszą glinę na ziemi 
(por.  Iz 44,8), skoro gwiazda rano wschodząca na niebie mogła zgubić 
kule swego światła (por. Iz 14,12)? Słuchaj więc raczej Światłości praw-
dy, mówiącej: „Kto idzie za Mną, nie będzie chodzić w ciemnościach, 
ale będzie mieć światło życia” (J 8,12). W czym zaś winno się Ją naśla-
dować, wskazała gdzie indziej, mówiąc: „Uczcie się ode Mnie, iż cichy 
jestem i  pokorny sercem, a  znajdziecie odpoczynek duszom waszym” 
(Mt 11,29). Słuchaj, dumo pychy! Słuchaj jeszcze mówiącego Nauczy-
ciela pokory: „Wszelki, który się wywyższa, będzie poniżony, a  który 
się uniża, będzie wywyższony” (Łk 14,11). I tego słuchaj: „Na kim od-
pocznie duch Mój, jeśli nie na pokornym i cichym, i drżącym na mowy 
Moje?” (Iz 66,2). Słuchaj także, co o Nim mówi Apostoł, który zaprasza 
cię, by za tym podążać. Rzecze bowiem: „Który, choć był w postaci Boga, 
nie uznał za grabież, że jest równy Bogu, ale siebie samego się wyzbył, 
przyjmując postać sługi, na podobieństwo ludzi się stawszy, i wyglądem 
odnaleziony jak człowiek. Uniżył samego siebie, stawszy się posłuszny 
aż do śmierci, śmierci zaś krzyżowej” (Flp 2,6-8). Jeśli więc taką pokorą 
uniżył się boski majestat, to czym miałaby się pysznić ludzka niemoc?

3. Próżna chwała mówi:
Czyń dobro, na ile możesz, [i] pokazuj wszystkim dobro, które czy-

nisz, by wszyscy nazywali cię dobrym, by wszyscy obwoływali cię świę-
tym i  czcigodnym, by mienili cię wybrańcem Bożym, by nikt cię nie 
lekceważył, nikt tobą nie gardził, ale by wszyscy oddawali ci należny 
szacunek.

Ale bojaźń Pańska odpowiada:
Jeśli czynisz coś dobrego, nie czyń tego dla doczesnych, ale dla 

wiecznych zaszczytów. To, co czynisz, na ile możesz, ukrywaj. Jeśli zaś 
zgoła nie możesz, miej w duszy wolę tego ukrycia, a wtedy nie będzie 
żadnej zuchwałości płynącej z  chełpienia się. Nie będzie też występ-
kiem, gdy niekiedy ujawni się to, co zawsze chcesz mieć ukrytym. Co 
więcej, okaże się, że wypełniłeś w  ten sposób dwa pozornie sprzeczne 
zdania Odkupiciela, w których mówi: „Gdy ty czynisz jałmużnę, niech 
nie wie lewica twoja, co czyni prawica twoja, ale niech będzie jałmużna 
twoja w skrytości, a Ojciec twój, który widzi w skrytości, odda tobie” 



334	 Michał Wojciech Barczak	

(Mt 6,3-4) oraz: „Niech widzą wasze dobre uczynki i chwalą Ojca wasze-
go, który jest w niebiosach” (Mt 5,16). Krótko mówiąc, strzeż się, aby nie 
dotyczyło cię owo zdanie, które mówi o obłudnikach: „Wszystkie uczyn-
ki swoje czynią, aby byli błogosławieni od ludzi. Zaprawdę, powiadam 
wam, otrzymali zapłatę swoją” (Mt  23,5; 6,5)  – to są pochwały, które 
ukochali, tylko od ludzi. Uważaj na siebie we wszystkim, co czynisz, 
abyś, zaznawszy wywyższenia, nie usłyszał wraz z tymi, którzy chlubi-
li się nawet z cudownych znaków: „Widziałem Szatana jak błyskawicę 
z nieba spadającego” (Łk 10,18).

4. Pozorowanie prawdziwej religijności mówi:
Ponieważ w skrytości nie czynisz nic dobrego, to – abyś nie był przez 

wszystkich wzgardzony, gdy się o tym dowiedzą – udawaj na zewnątrz, 
że jesteś taki, jakim nie chcesz być wewnątrz.

Ale prawdziwa religijność odpowiada:
Owszem, raczej postaraj się stać dobrym, jakim nie jesteś, bo czym 

innym jest pokazywanie ludziom tego, jaki nie jesteś, jeśli nie potępie-
niem? Zatem pamiętaj, co jest powiedziane: „Biada wam, uczeni i faryze-
usze obłudnicy, którzy oczyszczacie, co jest na zewnątrz kielicha i misy, 
wewnątrz zaś napełnieni jesteście grabieżą i  nieczystością. Faryzeuszu 
ślepy, oczyść pierwej, co jest wewnątrz kielicha i misy, by i to, co jest na 
zewnątrz, stało się czyste” (Mt 23,25-26), a także to, co powtarza się dla 
wpojenia: „Biada wam, uczeni i faryzeusze obłudnicy, bo podobni jeste-
ście grobom pobielanym, które z zewnątrz zdają się ludziom wyborne, 
wewnątrz zaś napełnione są kośćmi zmarłych i wszelkim plugastwem. 
Tak i wy z zewnątrz właśnie zdajecie się ludziom sprawiedliwi, wewnątrz 
zaś napełnieni jesteście obłudą i niegodziwością” (Mt 23,27-28), również 
i  to, co o  takich zapisano: „Przychodzą do was w  szatach owiec, we-
wnątrz zaś są wilkami drapieżnymi” (Mt 7,15).

5. Nieposłuszeństwo mówi:
Kim ty jesteś, byś miał się słuchać gorszych i mniej ważnym ofiaro-

wywał służbę? Tobie bardziej przystoi rządzić niż im, którzy nie mogą ci 
dorównać wrodzonymi zdolnościami ani pracowitością. Bądź więc raczej 
posłuszny władzy Pańskiej i nie przejmuj się nikim.

Ale błogosławione poddanie odpowiada:
Jeśli ma się właściwie podporządkować władzy Pana, konieczne jest 

poddać się zarządzaniu ludzkiemu. Sam bowiem Pan mówi: „Kto was 
słucha, Mnie słucha, a kto wami gardzi, Mną gardzi, kto zaś Mną gardzi, 
gardzi Tym, który Mnie posłał” (Łk 10,16). Mówisz, że tak być powinno, 
ale [co], jeśli rządzący nie jest taki, przez jakiego rządziłby Bóg? Niemniej 
Apostoł [idzie] w  innym kierunku: „Nie ma władzy, jeśli nie od Boga. 
Która zaś jest, została ustanowiona przez Boga. Tak też kto sprzeciwia się 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 335

władzy, sprzeciwia się ustanowieniu Bożemu” (Rz 13,1-2). Nie podlega 
bowiem dyskusji podwładnych to, jacy powinni być ci, którzy rządzą. 
Przecież i  sam Pan mówi pierwszym pasterzom Kościoła: „Wiecie, że 
królowie narodów panują nad nimi, a którzy władzę wykonują między 
nimi, nazywani są dobroczyńcami. Wy zaś nie tak, ale kto chce wśród 
was być większy, będzie sługą wszystkich, jak syn człowieczy nie przy-
szedł, aby mu służono, ale aby służyć” (por. Mt 20,25-28; Mk 10,42-45; 
Łk 22,25-26). Ponieważ jednak przewidział, że nie wszyscy tacy będą, to 
włączając między uczniów osoby wszystkich podwładnych, przestrzegł, 
mówiąc: „Na katedrze Mojżesza zasiedli uczeni i faryzeusze. Co mówią 
wam, czyńcie: czego zaś czynią, nie czyńcie. Nakładają bowiem na barki 
ludzi ciężary ciężkie i nieznośne, palcem zaś swoim nie chcą ich ruszyć” 
(Mt 23,2-4).

6. Zazdrość mówi:
W czym jesteś gorszy od tego czy tamtego? Dlaczego więc nie jesteś 

na równi z nimi lub wyżej od nich? Jak wielkie masz znaczenie, [podczas 
gdy] oni go nie mają?

Ale dzielenie radości z bratem słusznie odpowiada:
Jeśli przewyższasz innych cnotami, to bezpieczniej zachowasz sa-

mego siebie na miejscu niższym, niż na najwyższym. Zawsze bowiem 
upadek z  wysokości jest gorszy. Jeśli zaś, jak twierdzisz, niektórzy są 
postawieni wyżej albo na równi, to co ci to przeszkadza? Co ci szko-
dzi? Krótko mówiąc, strzeż się, abyś zazdroszcząc innym wyniosłego 
miejsca, nie poszedł za wzorem tego, o którym masz napisane: „Przez 
zazdrość diabła śmierć weszła w krąg ziem: naśladują zaś go ci, którzy są 
z części jego” (Mdr 2,24-25).

7. Nienawiść mówi:
Niech nie będzie u  ciebie miłości tego, kogo we wszystkim masz 

za przeciwnika, który cię znieważa, który ci urąga, który rozdrażnia cię 
obelgami, który wyrzuca ci twoje grzechy, który ciągle śpieszy, aby prze-
ścignąć cię w  słowach, czynach i  godnościach. Gdyby bowiem ci nie 
zazdrościł, żadną miarą nie usiłowałby cię tak wyprzedzić.

Ale prawdziwa miłość odpowiada:
Czy przez to, że należy w człowieku nienawidzić tego, o czym mó-

wisz, nie należy kochać w człowieku Bożego obrazu? Tak jak Chrystus, 
który – powieszony na krzyżu – ukochał swoich nieprzyjaciół, przed tor-
turą krzyża wypowiedział pouczenie: „Kochajcie nieprzyjaciół waszych, 
dobrze czyńcie tym, którzy nienawidzą was, i módlcie się za prześladu-
jących i potwarzających was, abyście byli synami Ojca waszego, który 
jest w niebiosach” (Mt 5,44-45; por. Łk 6,27-28). I jak mówią Salomon 
oraz Apostoł: „Jeśli łaknie nieprzyjaciel twój, nakarm go; jeśli pragnie, 



336	 Michał Wojciech Barczak	

daj mu napój. To bowiem czyniąc, węgle ogniste zgromadzisz na gło-
wę jego” (Prz  25,21-22). Do tego zdania ten sam Apostoł dorzuca od 
siebie: „Nie bądź zwyciężony przez zło, ale zwyciężaj złe w  dobrym” 
(Rz  12,21). Dlatego z  drugiej strony Jan mówi o  tych, co do których 
wiadomo, że nienawidzą braci: „Kto nienawidzi brata swego, jest zabój-
cą. Wiecie zaś, że żaden zabójca nie ma w sobie samym życia wiecznie 
trwającego” (1J 3,15). I znowu: „Kto nienawidzi brata swego, w ciem-
nościach chodzi, i  nie wie, dokąd idzie, ponieważ ciemności zaślepiły 
oczy jego” (1J 2,11). Mówisz zaś: „Wystarczy mi, że kocham tych, któ-
rzy mnie miłują”. Wbrew temu jednak Pan: „Jeśli bowiem kochacie tych, 
którzy was kochają, jaką zapłatę będziecie mieli? Czyż i  celnicy tego 
nie czynią?” (Mt  5,46). I  jak temu możesz się sprzeciwiać? Z  pewno-
ścią ten, kto nienawidzi swego brata, trwa w śmierci, a kto kocha, trwa 
w Bogu, a Bóg w nim (por. 1J 3,14; 4,15). Wypluj zatem wszelką gorycz 
żółciową i jakimkolwiek możesz sposobem, spożyj słodycz miłości. Nic 
bowiem od niej słodszego, nic od niej szczęśliwszego. „Bóg – powiada 
Jan  – jest miłością” (1J  4,8). Wybitny zaś Kaznodzieja: „Miłość Boża 
rozlana jest w sercach naszych przez Ducha Świętego, który dany nam 
został” (Rz 5,5). Stąd nie bez powodu mówi się, że przykrywa występne 
czyny, jak jest napisane: „Wszelakie występki okrywa miłość” (1P 4,8).

8. Obmowa mówi:
Kto może zatrzymać, kto zachować w milczeniu, jak wielkich nie-

prawości dopuszcza się ten i ów, jeżeli przypadkiem nie ten, kto się na 
nie zgadza?

Ale wolność sprawiedliwego pouczenia odpowiada:
Nie wolno zła bliźniego ani przemilczeć, ani się na nie zgadzać, ale 

z braterską miłością trzeba bliźniego twarzą w twarz napomnieć, a nie go 
po kryjomu obmawiać. Bo jeśli ktoś wbrew temu twierdzi, że dlatego nie 
chce brata zganić w oczy, żeby ten, nie korzystając z pouczenia, poucze-
niem tym się jeszcze nie zgorszył, to wybiega mu naprzeciw Pismo Świę-
te i przeciwnie to właśnie [postępowanie] ukazuje jako [jeszcze] większe 
zgorszenie, mówiąc: „Siedząc naprzeciw, brata twego obmawiałeś i prze-
ciw synowi matki twojej czyniłeś zgorszenie” (Ps 49,20). Bardziej bowiem 
zgorszony jest ten, kto poznaje swego obmówcę, niż ten, kto znosi [ko-
goś], kto go poucza. Ponieważ zaś niekiedy błędy występnych należy do 
czasu okryć milczeniem, aby były naprawione w stosowniejszym czasie, 
dorzucono: „To uczyniłeś, a zamilczałem” (Ps 49,21). Aby jednak z racji 
tego przezornego milczenia nie przyklaskiwali sobie obmówcy, którzy – 
zawsze woląc po kryjomu znieważać – nigdy nie powstają do otwartego 
pouczenia, dodaje się jeszcze: „Mniemałeś niesprawiedliwość, że będę 
tobie podobny” (Ps  49,21), jak gdyby powiedziano: „Niesprawiedliwe 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 337

jest myśleć, że z tego powodu okażę się podobny obmówcy. Stąd do cza-
su powstrzymując się i nie obmawiając, oczekuję chwili odpowiedniej na 
pouczenie”. Dlatego też dalej dodaje się: „Skarcę cię i postawię naprze-
ciw oblicza twego” (Ps 49,21), jakoby powiedziano: „Nie w skrytości, 
jak jest twoim zwyczajem, ale otwarcie, jak o  to zabiegam, oczekując 
właściwego czasu na pouczenie, skarcę grzesznika i  postawię mu jego 
występki prosto w twarz”. Powiesz jednak: „Nie nienawidzę, ale miłuję 
tego, kogo tak osądzając, ganię w ukryciu”. Właśnie raczej nienawidzisz 
i nie kochasz przez to, że obmawiasz, a nie pouczasz. Jak zaś należy się 
brzydzić obmawianiem bliźniego, w rozlicznych miejscach świadczą bo-
skie wypowiedzi. Stąd jest to: „Obmowę czyniącego przeciw bliźniemu 
swemu skrycie – tego prześladowałem” (Ps 100,5) i  to: „Kto obmawia 
brata, znieważa prawo”(Jk 4,11)25, i to: „Kto obmawia brata, będzie wy-
korzeniony” (por. Prz 20,13 LXX), a także i to Apostoła Pawła: „Patrzcie, 
gdy się wzajemnie kąsacie, abyście się nawzajem nie zjedli” (Ga 5,15).

9. Gniew mówi:
Tego, co się z tobą robi, nie można znieść pobłażliwie. Owszem, cier-

pliwe znoszenie tego jest grzechem, ponieważ jeśli z wielką surowością się 
temu nie przeciwstawisz, potem nagromadzi się to przeciw tobie bez miary.

Ale cierpliwość odpowiada:
Jeśli przywoła się na myśl mękę Odkupiciela, to nie ma nic tak trudne-

go, czego sprawiedliwa dusza by nie zniosła. „Chrystus bowiem – jak po-
wiada Piotr – umęczony został za nas, zostawiając nam przykład, abyśmy 
podążali Jego śladami” (por. 1P 2,21). Mówi On zaś: „Jeśli ojca rodziny 
Belzebubem nazwali, o ileż bardziej domowników jego!” (Mt 10,25). „Je-
śli Mnie prześladowali, i was prześladować będą” (J 15,20). Jakie jednak 
są w porównaniu z Jego cierpieniami te, które my cierpimy? On bowiem 
zniósł obelgi, wyśmiewania, zniewagi, policzki, plucie, bicze, cierniową 
koronę i  krzyż (por.  J  18–19), a  my, nędzni, ku swemu zawstydzeniu 
bywamy umęczeni przez jedno zdanie, dajemy się powalić jednym sło-
wem. A  cóż robimy z  tym, co powiedziano: „Jeśli nie współcierpimy, 
nie będziemy też współkrólować” (por.  2Tm  2,12)? Dlatego musimy 
przytępić kolce gniewu i bać się jego potępienia. Stąd czytamy, jak jest 
napisane: „Kto gniewa się na brata swego, winien będzie sądu. Kto zaś 
powie bratu swemu: Racha, winien będzie rady. Kto zaś powie: Głupcze, 
winien będzie ognia gehenny” (Mt 5,22). Niżej jednak podaje się, gdzie 

25	 Łac. „Qui detrahit fratri, detrahit legi”. Pojawia się tu dwukrotnie ten sam cza-
sownik detraho, znaczący zarówno ‘znieważać’, jak i ‘obmawiać’. Ponieważ cytat ten 
użyty jest przeciwko obmowie, przekład rezygnuje z oddania gry słów na rzecz wyraże-
nia sensu.



338	 Michał Wojciech Barczak	

się znajduje lekarstwo: „Jeśli przynosisz dar twój do ołtarza i tam przypo-
mnisz sobie, iż brat twój ma coś przeciw tobie, zostaw tam dar twój przed 
ołtarzem, a idź pierwej pojednać się z bratem twoim, a wtedy przycho-
dząc, przyniesiesz dar twój” (Mt 5,23-24). Jakoby powiedzieć: „Nie wy-
lewaj w sercu cichej modlitwy, jeśli wcześniej poprzez zadośćuczynienie 
nie doprowadzisz obrażonego bliźniego do łagodnej łaskawości. Naszym 
bowiem darem jest nasza modlitwa, a naszym ołtarzem jest serce”. Kto 
zaś pragnie tak czynić, ilekroć między dwoma będzie się bez przyczyny 
wzbudzał gniew, ten żadną miarą nie ściągnie na siebie wspomnianego 
potępienia. Jest jednak wielu, którzy nie przebaczają proszącym o  da-
rowanie im win. Przeciwko nim przybywa to zdanie Pańskie, w którym 
mówi się: „Jeśli nie odpuścicie ludziom grzechów ich, i Ojciec wasz nie-
bieski nie odpuści wam grzechów waszych” (por. Mt 18,35). „Liczne są 
[rzeczy] – powiesz – których on się dopuścił, zbyt często mnie obrażał”. 
Na to odpowiadam nie ja, lecz Pan. Bo gdy Piotr do Niego rzekł: „Ile-
kroć zgrzeszy przeciw mnie brat mój, a odpuszczę mu? Aż siedemkroć?” 
(Mt 18,21), to Ten mówi do niego: „Nie powiadam ci: aż siedemkroć; ale 
aż siedemdziesięćkroć siedemkroć” (Mt 18,22). Jak wielu zaś jest takich, 
którzy swoje krzywdy przepuszczają powoli, a  krzywdy Boże przeba-
czają szybciej! I  dzieje się niekiedy, że przy sposobności pomszczenia 
krzywd Pańskich, rozgniewani, mszczą się za własne. Co też trzeba po-
wiedzieć o  tych, którzy w  zaślepionej gniewności posuwają się aż do 
słów złorzeczenia, jeśli nie to, co rzekł Apostoł: „Ani złorzeczący kró-
lestwa Bożego nie posiądą” (1Kor 6,10)? Górnolotnie potępiając, mówi 
o tym Jakub: „Języka nikt z ludzi poskromić nie może: niespokojne zło, 
pełen jadu śmiercionośnego. Nim to błogosławimy Boga i  Ojca i  nim 
złorzeczymy ludziom, którzy na obraz i  podobieństwo Boże uczynieni 
zostali. Z  tych samych ust pochodzi błogosławienie i  złorzeczenie. To 
nie może, bracia moi, tak się dziać. Czyż źródło z tego samego otworu 
wylewa słodką i gorzką wodę?” (Jk 3,8-11). Z tego powodu mówi się też 
gdzie indziej: „Śmierć i życie w ręku języka” (Prz 18,21).

10. Bezczelność mówi:
Czyż tym głupim i bezmyślnym, i tępym zwierzętom mają być rzucane 

łagodne słowa, a nie raczej najsurowsze, jak to im się należy, skoro grzeszą?
Ale łagodność odpowiada:
Nie należy iść w  tej sprawie za twoim mniemaniem, ale za nauką 

Apostoła, który na ten temat poucza ukochanego ucznia, mówiąc: „Star-
szego nie łajaj, ale proś jak ojca, młodych jak braci, starsze niewiasty jak 
matki, młode jak siostry, we wszelkiej czystości” (1Tm  5,1-2). I  dalej 
mówi: „Słudze Pańskiemu nie godzi się spierać, lecz łagodnym być dla 
wszystkich, nauczycielem cierpliwym, ze skromnością karcącym tych, 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 339

którzy się sprzeciwiają” (2Tm 2,24-25). I  znowu: „Karć, proś, gań we 
wszelkiej cierpliwości i nauce” (2Tm 4,2). Bo, rzecz jasna, zło srogości 
gorzej jeszcze szkodzi poddanym niż przełożonym. Zbyt często bowiem 
się zdarza, że gardzą wypowiedzianym łagodnie i ze słodyczą miłości po-
uczeniem, a przeciw pokornym słowom miotają oszczepami lekceważe-
nia. Dlatego napisano: „Kto karci prześmiewcę, sam sobie czyni krzyw-
dę” (Prz 9,7). Przeciwnie o tym, który dzięki naganie się poprawia, mówi 
się: „Karć mądrego, a umiłuje cię” (Prz 9,8).

11. Duma mówi:
Świadkiem masz Boga w niebie – nie troszcz się o to, o co cię podej-

rzewają ludzie na ziemi.
Ale pokorne uniżenie odpowiada:
Nie wolno tworzyć sposobności do obmowy ani podejrzeń do szem-

rania, ale albo trzeba ujawnić, jeśli jest coś do poprawy, albo – jeśli na 
pewno nic takiego nie ma – zaprzeczyć temu pokornym odparciem zarzu-
tu. Bo i Apostoł poucza, żeby nie dawać przeciwnikowi żadnej sposob-
ności do złorzeczenia (por. 1Tm 5,14). Brzydził się wszak również tymi, 
którzy, nazywając się imieniem chrześcijan, zasiadali do stołu w świąty-
ni bałwana. I choć sami, uważając bałwana za nic, spożywali ofiary jak 
nieszkodliwe jedzenie, pociągali jednak przez to słabe sumienia braci do 
bezbożnych obrzędów bałwochwalczych (por. 1Kor 8,10).

12. Smutek mówi:
Cóż masz, z czego miałbyś się cieszyć, gdy doświadczasz tak wiele 

zła od bliźnich? Zważ, z  jakim żalem trzeba spoglądać na wszystkich 
tych, którzy żyją w tak wielkiej gorzkiej złośliwości względem ciebie.

Ale duchowa radość odpowiada:
Poznałem, że smutek jest dwojaki – owszem, poznałem, że są dwa 

smutki: jeden mianowicie, który przyczynia się do zbawienia, drugi zaś, 
który przyczynia się do zguby; jeden, który pociąga do pokuty, drugi 
zaś, który doprowadza do rozpaczy (por. 2Kor 7,10). Ty26 zaś wydajesz 
się być jednym z nich, ale tym właśnie, który przyczynia się do śmierci. 
Nie należy więc zasmucać się tym, czym radzisz [aby się smucić], lecz 
przeciwnie  – raczej cieszyć się z  tego, czego jeszcze nie rozumiesz, 
ponieważ również wieczny Dawca radości powiedział: „Gdy prześla-
dować was będą ludzie i mówić będą wszystko złe przeciw wam, kła-
miąc, ze względu na imię Moje, cieszcie się w owym dniu i radujcie: 
oto bowiem zapłata wasza wielka w niebie” (Mt 5,11-12). Pamiętaj, że 
apostołowie naszej religii „szli, ciesząc się, od oblicza rady, albowiem 
godnymi uznani zostali za imię Jezusa zelżywość cierpieć” (Dz 5,41). 

26	 Zdanie skierowane do wady smutku.



340	 Michał Wojciech Barczak	

Nie może być zatem żadnego miejsca dla smutku tam, gdzie przychodzi 
taka radość.

13. Odrętwienie albo gnuśność mówi:
Jeśli ciągle przykładasz się do nieustannego badania pism, oślepną 

ci oczy. Jeśli nieustannie wylewasz łzy, stracisz i same oczy. Jeśli, prze-
dłużając czuwania, odmawiasz wyznaczone psalmy, nabawisz się proble-
mów z głową. Jeśli wyniszczasz się codziennym trudem, kiedy powsta-
niesz do duchowego dzieła?

Ale ćwiczenie cnoty odpowiada:
Czemu na zrobienie tego dajesz sobie tak wielką ilość czasu? Czy 

wiesz [z pewnością], że jutro będziesz żył? A  nawet, że choćby jedną 
godzinę dopełnisz w tym życiu (por. Jk 4,13-15)? Czy przypadkiem nie 
wypadło ci z głowy to, co Zbawiciel mówi w Ewangelii: „Czuwajcie, bo 
nie znacie dnia ani godziny” (Mt 25,13)? Dlatego rozprosz bezczynność 
ciała i  zawsze pamiętaj, że królestwo niebieskie zdobędą nie letni, nie 
miękcy, nie leniwi, ale gwałtowni i czyniący przymus (por. Mt 11,12).

14. Niespokojna tułaczka mówi:
Skoro wierzysz, że Bóg jest wszędzie, to czemu trzymasz się tylko 

jednego miejsca, w którym dokonuje się tak wielkie zło, a nie przenie-
siesz się raczej do innego?

Ale mocna stateczność odpowiada:
Jeśli jest tak, jak twierdzisz – bo przyznajesz, że Bóg jest wszędzie – 

to nie trzeba też opuszczać tego miejsca, z którego chcesz uciekać, bo 
Bóg jest i  w  nim. Powiesz zaś: „Szukam lepszego, znajduję lepsze”. 
Ale odpowiadam: czy znajdujesz miejsce lepsze albo choćby równe 
z tym, które – jak wiesz – stracił diabeł i człowiek? Tak więc pamiętaj, 
że pierwszy anioł runął z nieba, a pierwszy człowiek, wygnany z  raju, 
przeszedł do utrapienia tego wieku (por. Rdz 3,17). Przywołaj sobie, że 
Lot, wypróbowany doświadczeniem złych, był święty między sodomita-
mi (por. Rdz 19,1-29), na górze jednak, odrętwiały w beztrosce, pijany, 
zgrzeszył z córkami (por. Rdz 19,30-35). Wiadomo, że tułacze zniechę-
cenie ma nadto drugi rodzaj – gdy niektórych, nawet trwających w jed-
nym miejscu, usiłuje albo wikłać zajęciami ziemskimi, albo posiąść naj-
lichszymi rzeczami, aby odciągnąć ich od spraw duchowych, działając 
na przekór słowom Apostoła, który mówi: „Nikt walczący dla Boga nie 
wikła się zajęciami świeckimi, aby temu się podobał, komu się oddał” 
(2Tm 2,4). I znowu: „Bez przerwy się módlcie, za wszystko dzięki czyń-
cie” (1Tes 5,17-18).

15. Rozpacz mówi:
[Patrz], czym i  jak bardzo zawiniłeś, jak ciężkimi zbrodniami, jak 

licznymi występkami, a [aż] dotąd prawie nie zmieniłeś życia na lepsze, 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 341

nie poprawiłeś swego postępowania na stosowniejsze. Oto bowiem, jak 
widzisz, złe przyzwyczajenie trzyma cię spętanym. Próbujesz powstać, 
ale przygnieciony ciężarem grzechów, upadasz. Co więc robić, kiedy za 
przeszłość grozi pewne potępienie, a w  teraźniejszości nie pojawia się 
żadna poprawa? Chyba tylko nie odrzucać przyjemności rzeczy docze-
snych, skoro nie można podążać za radościami przyszłego wieku.

Ale ufność nadziei odpowiada:
Jeśli mowa o zbrodniach i występkach, oto Dawid, winien naraz cu-

dzołóstwa i zabójstwa, jest opisany jako wyzwolony przez miłosierdzie 
Pańskie od czeluści piekła (por. 2Sm 12,13). Oto Manasses – niejniego-
dziwszy ze wszystkich grzeszników, najbardziej nieczysty i najbardziej 
skalany, a  także najbardziej zwodniczy i  splamiony zbrodnią  – dzięki 
pokucie wrócił ze śmierci do życia (por. 2Krn 33,1-13). Oto Maria Mag-
dalena, skalana niezliczonymi brudami nierządu, biegnąc przygnębiona 
do zdroju dobrotliwości i stopy Pańskie zraszając łzami, wycierając wło-
sami oraz obcałowując i  wylizując, i  namaszczając maścią, zasłużyła, 
aby być oczyszczoną (por. Łk 7,37-38). Oto Piotr, spętany więzami swe-
go wyrzeczenia się, łzami największej goryczy rozwiązał węzły niewier-
ności (por.  Łk  22,56-62). Oto łotr, winien naraz zamieszek i  przelania 
bratniej krwi, w jednej chwili i dzięki jednemu słowu wyznania z krzyża 
przeszedł do raju (por. Łk 23,40-43). Oto Szaweł, prześladujący Kościół 
Boży, uciskający wielu ze względu na imię Chrystusa, i, że tak powiem, 
oblewający całego siebie krwią męczenników, stawszy się Apostołem, 
został przemieniony w wybrane naczynie (por. Dz 9,15). Gdzie więc idą 
na przedzie takie i tak wspaniałe przykłady, niech ustąpią im miejsca złe 
słowa rozpaczy, skoro jest też napisane: „W którymkolwiek dniu grzesz-
nik nawrócony pożałuje, zbawiony będzie” (por.  Ez  18,21). I  znowu: 
„Nie chcę śmierci niezbożnego, mówi Pan” (Ez 33,11). Cóż innego zaś 
odpowiem na temat postępowania, którego nie zmienia się na lepsze, jeśli 
nie to, aby każdy dziś – póki jeszcze dane mu żyć – uczynił to, czego nie 
zrobił wczoraj? Niech nie odkłada tego z dnia na dzień, skoro nie wie, 
czy będzie miał chociaż jeden dzień na poprawę. Mając zaś na względzie 
siły dane z góry, przy sprzeciwianiu się złemu przyzwyczajeniu niech za-
wsze rano i wieczorem mówi: „Teraz począłem, ta jest odmiana prawicy 
Wysokiego” (Ps 76,11).

16. Chciwość mówi:
Na pewno jesteś bez winy, jeśli pragniesz mieć niektóre [rzeczy], bo 

nie dążysz do pomnażania, lecz boisz się być biednym, a to, czym drugi 
źle dysponuje, sam cenisz właściwiej.

Lecz potępienie świata odpowiada:



342	 Michał Wojciech Barczak	

I u  ludzi świeckich nikt nie zarządza tym27 bez niebezpieczeństwa 
czy zagrożenia. Bo im więcej ktoś ma, tym więcej mieć pożąda – i do-
chodzi do tego, że nie ma miary w pożądaniu, zabiegany wokół służenia 
troskom tego wieku. Jak bowiem mówi Pismo: „Chciwiec pieniędzmi się 
nie nasyci” (Koh 5,9). Jak mianowicie należy tego nienawidzić, wskazuje 
Paweł, mówiąc: „I chciwość, która jest służeniem bałwanom” (Kol 3,5). 
Ten sam, wyjaśniając, jak jest szkodliwa, powiada: „Którzy chcą boga-
tymi się stać, wpadają w pokusę i w sidło diabła, i w pragnienia liczne 
nieużyteczne oraz szkodliwe, które zanurzają ludzi w zatracenie i zgu-
bę” (1Tm  6,9). Jak należy jej nienawidzić, pewien mędrzec oznajmia, 
gdy mówi: „Od chciwca nie ma nic nikczemniejszego” (Syr 10,9). Jak 
jest szkodliwa, ukazuje Jakub, mówiąc: „Nuże teraz, bogaci, płaczcie, 
narzekając na nędze wasze, które przyjdą na was. Bogactwa wasze zbu-
twiały, szaty wasze przez mole zjedzone zostały, złoto i  srebro wasze 
pordzewiało, a rdza ich na świadectwo wam będzie i pożre ciała wasze 
jak ogień” (Jk 5,1-3). Ale i nasz Odkupiciel nie chciał pominąć tego, jak 
szkodliwe jest zło chciwości. Mówi bowiem: „Z trudem, którzy pienią-
dze mają, do królestwa niebios wejdą” (Mk 10,23). I  znowu: „Łatwiej 
jest, żeby wielbłąd przez ucho igielne przeszedł, niż żeby bogaty wszedł 
do królestwa niebios” (Mt 19,24). Jeśli więc dla świeckich ludzi skrzęt-
ność w chciwości jest tak niebezpieczna, to o ileż bardziej niebezpieczna 
jest dla tych, którzy w zachowaniu się i sposobie życia już przestali być 
światowymi i którzy w całości poświęcili życie Panu. Do nich to szcze-
gólnie skierowane są słowa Odkupiciela, dzięki którym może być znisz-
czona choroba chciwości. Powiada: „Nie troszczcie się, co będziecie jeść 
albo co będziecie pić, albo czym się będziecie okrywać. Tego bowiem 
wszystkiego poganie szukają. Szukajcie zaś najpierw królestwa Bożego 
i sprawiedliwości Jego, a to wszystko dodane wam będzie” (Mt 6,31-33). 
O jak szczęśliwe, o jak pewne, o jak godne uścisku [miłości] zdanie! Nikt 
w tym życiu nie jest tak bezpieczny jak ten, który, nie pragnąc posiadać 
niczego poza Chrystusem, okazuje się pod takim ślubem mieć wszystko, 
co konieczne. Tak jak mówił najbogatszy biedak Paweł: „Jak nic niema-
jący, a wszystko posiadający” (2Kor 6,10). Wszystko oczywiście nie to, 
co zbyteczne, ale tylko to, co konieczne, jak sam potwierdza, mówiąc: 
„Mając pożywienie i odzienie, z tego jesteśmy zadowoleni” (1Tm 6,8). 
Powiesz może: „Zatem święci mężowie zakonnicy winni wiele posiadać, 
aby raczej oni, niż pospolici ludzie, udzielali tego ubogim Chrystusa”. I ja 
się z tym zgadzam, ale co do przełożonych, a nie podwładnych, których 
najbardziej odstrasza przykład niewiasty Lota, która to, gdy wychodząc 

27	 Tj. bogactwem.



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 343

z Sodomy spojrzała za plecy, zamieniona w słup soli, wyzionęła ducha 
(por. Rdz 19,26). Dlatego też Chrystus oznajmia, czego należy się strzec, 
mówiąc: „Nikt przykładający rękę swoją do pługa, a patrzący się wstecz, 
nie jest zdatny do królestwa niebios” (Łk 9,62). Stąd Piotr mówi: „Lepiej 
było im nie poznawać drogi sprawiedliwości, niż po poznaniu odwrócić 
się wstecz od tego, które im przekazano, świętego przykazania. Dotyczy 
bowiem ich owo z prawdziwego przysłowia: «Pies powrócił do swego 
wymiotu» i: «Świnia umyta w kałuży błota»” (2P 2,21; por. Prz 26,11). 
Ta właśnie choroba chciwości nigdy nie jest ujarzmiana lepiej niż wtedy, 
gdy nie zapomina się rozmyślać o dniu śmierci, gdy rozważa się, jakim 
będzie człowiek po krótkim czasie w  grobie. Z  pewnością mocno po-
zostawało to w pamięci tego, który mówił: „Człowiek zgnilizna, a  syn 
człowieczy robak” (Hi 25,6). Nie wyszło to z pamięci tego, który mówił: 
„We wszelkich dziełach twoich pamiętaj na koniec twój, a na wieki nie 
zgrzeszysz” (Syr 7,40). Na co się wtedy, pytam, na co się wtedy przyda-
dzą zachowane bogactwa (por. Syr 5,10)? Słuchaj, na co: „Nagi wysze-
dłem z łona matki mojej, nagi wrócę się tam” (Hi 1,21). Słuchaj, na co: 
„Niczego nie wnosimy na ten świat, ale i zabrać niczego nie możemy” 
(1Tm 6,7).

17. Zatwardziałość mówi:
Jeśli to, co posiadasz, rozdajesz ubogim, to z czego wyżywisz pod-

władnych, unikając nędzy?
Ale miłosierdzie odpowiada:
Jeśli w tej sprawie będziesz się trzymał sposobu Apostoła, to będziesz 

w stanie zrobić obie te [rzeczy]. Otóż dlatego mówi do Koryntian: „Jeśli 
wola jest chętna, to z tego, co ma, zostaje uznana, nie według tego, czego 
nie ma. Bo nie żeby inni mieli ulgę, a wy ucisk, lecz według równości. 
W obecnym czasie wasza obfitość ich niedostatek dopełnia, aby i ich ob-
fitość waszego niedostatku była uzupełnieniem, aby była równość, jak 
napisane zostało: «Który wiele, nie obfitował, a który mało, nie miał za 
mało»” (2Kor 8,12-15; por. Wj 16,18). Stąd pewien sprawiedliwy poucza 
ukochane potomstwo, mówiąc: „Jeśli wiele będziesz miał, obficie udzie-
laj, jeśli zaś mało, i samo to chętnie dawaj” (Tb 4,9). Stąd także wcielona 
Prawda mówi: „Co zaś zbywa, dajcie na jałmużnę, a oto wszystko czyste 
wam będzie” (Łk 11,41). Słuchaj, zatwardziałe serce, co mówi wieczne 
miłosierdzie! Powiada: „Sąd bez miłosierdzia temu, kto nie czynił mi-
łosierdzia” (Jk  2,12). Stąd też z  drugiej strony poucza przez Proroka, 
mówiąc: „Ułam łaknącemu chleb swój, a ubogich i tułaczy wprowadź do 
domu twego. Gdy ujrzysz nagiego, odziej go, a ciałem twoim nie gardź” 
(Iz  58,7). Pamiętaj, co spotkało odzianego w  purpurę bogacza, który 
nie dlatego został potępiony, że zabrał [rzecz] cudzą, lecz dlatego, że ze 



344	 Michał Wojciech Barczak	

swego nie udzielił potrzebującemu ubogiemu, i on, który tutaj odmawiał 
[rzeczy] małych, umieszczony w piekle doszedł do tego, że prosił o [rze-
czy] najmniejsze (por. Łk 16,19-24). Zważ też, co Sędzia niebieski po-
wie do postawionych po lewicy. Rzeknie: „Idźcie w ogień wieczny, który 
przygotowany jest diabłu i aniołom jego, łaknąłem bowiem, a nie daliście 
mi jeść” (Mt 25,41-42) i tak dalej, jak się tam straszliwie wylicza.

18. Złodziejstwo i oszustwo, jakkolwiek w różnym stopniu, to jednak 
mówią to samo.

Złodziejstwo bowiem mówi:
Jeśli nie zabierzesz cudzego, to z własnego nie będziesz mógł być ani 

bogaty, ani dostatnio żyjący.
Oszustwo mówi:
Jeśli wszystko, co przełożony powierzył twojej opiece, nieuszczu-

plone spiszesz i zdecydujesz, że ani trochę nie zachowasz dla siebie, to 
z czego zaradzisz własnym potrzebom i czym przypodobasz się przyja-
ciołom czy towarzyszom?

Ale niewinność odpowiada obojgu:
Lepiej być biednym i  żyć w  niedostatku, i  nikomu nie przypodo-

bywać się podarkiem, niż komukolwiek zaszkodzić złodziejstwem lub 
oszustwem. Kto bowiem w  jakikolwiek sposób niesprawiedliwie przy-
właszcza sobie [rzecz] cudzą, ten zamyka sobie wejście do królestwa 
niebieskiego. Stąd też wybitny Kaznodzieja gani niektórych, mówiąc: 
„W ogóle występkiem jest wśród was, że sądy miewacie między sobą. 
Czemu raczej nie przyjmujecie nieprawości? Czemu raczej nie znosi-
cie oszustwa? Wy jednak nieprawość czynicie i  oszukujecie, i  to [wo-
bec] braci. Czy nie wiecie, że nieprawi królestwa Bożego nie posiądą?” 
(1Kor 6,8-9). Pomiędzy innymi zaś dorzuca: „Ani złodzieje, ani łupieżcy 
królestwa Bożego nie posiądą” (1Kor 6,10).

19. One również, omamianie i kłamstwo, jedno mówią. Omamianie 
bowiem dokonuje się przez spryt, kłamstwo zaś – przez proste słowo.

Omamianie więc, aby użyć jednego z wielu przykładów, gdy nie da-
jąc czegoś, usiłuje kogoś łudzić, mówi:

Czemu, prosząc, zarzucasz [mi] zwlekanie? Nie mam [niczego], co 
mógłbym ci dać.

Ten, kto ma, zataja oczywiście w sercu albo to, że zachowuje to dla 
siebie, albo to, że jeśli będzie mieć wolę, udzieli tego komu innemu.

Kłamstwo mówi:
W ogóle nie mam tego, o co prosisz.
Zatem oszukuje proszącego nie kunsztownym sprytem, jak omamia-

nie, ale prostym słowem zaprzeczenia.



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 345

Jednak prawda odpowiada obojgu:
Ani kunsztownym sprytem, ani prostym słowem nie wolno nikogo 

zwodzić, ponieważ w  jakikolwiek by sposób ktoś nie kłamał, to „usta, 
które kłamią, zabijają duszę” (Mdr 1,11). „A wszystkim kłamcom udział 
ich będzie w jeziorze ognia gorejącego siarką” (Ap 21,8).

20. Żarłoczność brzucha mówi:
Bóg stworzył wszystko jako czyste do jedzenia, kto zaś gardzi na-

sycaniem się pokarmem, cóż innego czyni, niż [to, że] sprzeciwia się 
udzielonemu darowi?

Ale wstrzemięźliwość w posiłkach odpowiada:
Jedna z  [rzeczy], o  których mówisz, jest prawdziwa. Bo aby czło-

wiek nie umarł z głodu, Bóg uczynił wszystko jako czyste do jedzenia 
(por.  Rdz  1,29-30), aby jednak [tenże człowiek] nie przekraczał mia-
ry w  spożywaniu, nakazał wstrzemięźliwość. Również Sodoma, wśród 
pozostałego swego zła, zginęła przede wszystkim przez sytość chleba, 
o czym świadczy Pan, który mówi do Jerozolimy przez proroka: „Ta jest 
nieprawość siostry twojej Sodomy: sytość chleba” (Ez 16,49). Dlatego 
każdy powinien podchodzić do uczty, którą ma spożyć, jak chory do leku, 
to znaczy żadną miarą nie szukając na niej przyjemności, lecz wycho-
dząc naprzeciw konieczności. Dlatego wcielona Prawda mówi w Ewan-
gelii: „Uważajcie, by nie ociężały serca wasze w obżarstwie i opilstwie” 
(Łk 21,34). Z drugiej zaś strony o nienasyconej żarłoczności Żydów Apo-
stoł mówi: „Wielu postępuje  – o  których często mówiłem wam, teraz 
zaś i płacząc, mówię – jak nieprzyjaciele krzyża Chrystusowego, których 
bogiem brzuch, a chwała we wstydzie ich, którzy o [rzeczach] ziemskich 
myślą” (Flp 3,18-19). I znowu: „Pokarmy dla brzucha, a brzuch dla po-
karmów. Bóg zaś i jego, i je zniweczy” (1Kor 6,13). Ten zaś w pełni prze-
zwycięży tę wadę, kto przy spożywaniu posiłków nie tylko zachowuje 
wstrzemięźliwość (tak iż, rozumie się, posiłek urządza zawsze dlatego, 
że jest głodny), ale również nie dba o lepsze i zarazem smaczniejsze po-
trawy, poza wypadkami choroby ciała oraz podejmowania gości.

21. Niestosowna wesołość mówi:
Jak to ukrywasz wewnątrz radość duszy? Wyjdź wesoły do ludzi, po-

wiedz na zewnątrz coś, z czego pośmiejesz się albo ty, albo bliźni: uczyń 
ich wesołymi twoim weselem!

Ale umiarkowany smutek odpowiada:
Skąd masz w sobie tak wielką radość? Czy już zwyciężyłeś diabła? 

Czy już uszedłeś kar piekła? Czy już z wygnania wróciłeś do ojczyzny? 
Czy już masz pewność swego wybrania? Czy może nie poszło w zapo-
mnienie to, co mówi Pan: „Świat będzie się cieszył, wy zaś smucić się 



346	 Michał Wojciech Barczak	

będziecie, ale smutek wasz obróci się w  radość” (J  16,20)? Czy może 
wyszło z pamięci to, co mówi On gdzie indziej: „Biada wam, którzy te-
raz się śmiejecie, bo będziecie zawodzić i  płakać” (Łk  6,25)? I  to, co 
mówi Salomon: „Śmiech z bólem zmieszany, a końce radości żal posia-
da” (Prz 14,13)? I z drugiej strony Ewangelia: „Błogosławieni, którzy się 
smucą, albowiem oni będą pocieszeni” (Mt 5,5). I  znowu powiada Sa-
lomon: „Nie wie człowiek, czy miłości, czy nienawiści godzien jest, ale 
wszystko na przyszłość zachowane jest niepewne” (Koh 9,1-2). Pohamuj 
więc próżną wesołość, ponieważ jeszcze nie uszedłeś utrapienia kary. 
Czy nie jest przez wszystkich uznawany za szalonego ten, kto próbuje się 
cieszyć, będąc zamknięty w więziennych ciemnościach?

22. Wielomówstwo mówi:
Nie ten będzie uznany za winnego, który mówi wprawdzie dużo, ale 

dobrze, lecz ten, który okazuje się mówić źle, choćby mówił niewiele.
Odpowiada mu dyskretne milczenie:
Prawdą jest to, co mówisz. Ale choć wydaje się, że mówi się wiele 

dobrego, to często się zdarza, że mówienie, rozpoczęte od dobrych [rze-
czy], schodzi na coś nieprawego. O tym samym powiada Pismo Święte, 
ponieważ „w wielomówstwie grzechu nie brakuje” (Prz 10,19). Czasem 
zaś wśród niezliczonych słów uniknie się tych zbrodniczych, ale czy 
można uniknąć słów niepotrzebnych i próżnych, z których w przyszłości 
trzeba będzie zdać sprawę (por. Mt 12,36)? Należy więc zachować miarę 
w mówieniu i strzec się tych niekiedy niepotrzebnych słów, jak czytamy, 
że czynił to błogosławiony Psalmista. Mówi bowiem: „Uniżyłem się i za-
milczałem o dobrach” (Ps 38,3).

23. Nieczystość mówi:
Nie jest wielką zbrodnią, aby bez współżycia mężczyzny i kobiety 

brukać się swoimi albo czyimiś rękami.
Ale nietkniętość ciała odpowiada:
Nie tak mówi Apostoł. Co więc mówi? „Ani nieczyści – powiada – 

królestwa Bożego nie posiądą” (1Kor 6,9).
24. Rozpusta mówi:
Czemu nie rozpłyniesz się trochę w swojej przyjemności, skoro nie 

wiesz, co cię czeka? Nie powinieneś marnować otrzymanego czasu [tyl-
ko] na pragnienia, bo nie wiesz, jak szybko [on] przeminie. Gdyby bo-
wiem Bóg nie chciał, aby ludzie łączyli się w rozkoszy współżycia, na 
samym początku rodzaju ludzkiego nie stworzyłby mężczyzny i kobiety.

Lecz nieskalana wstydliwość odpowiada:
Nie chcę, byś się stał nieświadomy tego, co masz otrzymać po tym 

życiu. Jeśli bowiem będziesz żył pobożnie i czysto, bez końca będziesz 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 347

się radował, jeśli jednak niezbożnie i  rozpustnie, będziesz wrzucony 
w wieczne płomienie. Dlatego zaś powinieneś żyć jeszcze czyściej, że 
nie wiesz, jak szybko przeminie otrzymany czas, o czym sam mówisz. 
To zaś, co wspominasz o  stworzeniu przez Boga mężczyzny i  kobiety 
na początku rodzaju ludzkiego (por. Rdz 1,27) – że mieli się łączyć wza-
jemnymi uściskami  – mówisz ogólnie jak najbardziej zgodnie z  praw-
dą. Ale nie zwracasz uwagi, że niektórym dano możliwość zawierania 
małżeństwa (to jest tym, którzy nie ślubowali dziewictwa albo wdowiej 
czystości), a niektórym jej się nie udziela, to znaczy tym, którzy posta-
nowili być dziewicami lub celibatariuszami. Nikomu zaś nie pozwala się 
na bezkarny nierząd. Czy to, co mówi rozwiązłym Apostoł, uważasz za 
godne potępienia: „Uciekajcie od nierządu, bracia. Jakikolwiek grzech 
czyni człowiek, poza ciałem jest; kto zaś nierząd uprawia, przeciw ciału 
swemu grzeszy” (1Kor 6,18)? Bo jeśli uważasz to za sprawę małej wagi, 
to słuchaj, wszak potem na wieczność będziesz płakać i jęczeć: „Ani cu-
dzołożnicy – powiada – ani nierządnicy, ani mężczyźni ze sobą spółku-
jący królestwa Bożego nie posiądą” (1Kor 6,9-10). O, jak krótka godzi-
na spółkowania, przez którą ginie przyszłe życie! Jaką korzyść, pytam, 
przynosi ciału albo jaki zysk daje mu to, co tak prędko duszę wprowadza 
do piekła?

25. Duchowy nierząd mówi:
Czy robi coś godnego potępienia ten, kto w sercu zgadza się na roz-

pustę, ale do czynu pożądanej rozpusty nie przechodzi?
Ale czystość serca odpowiada:
W ogóle grzeszy, kto nie strzeże czystości duszy. Stąd też Źródło 

czystości mówi w Ewangelii: „Kto ujrzy kobietę dla pożądania jej, już 
cudzołożył z nią w sercu swoim” (Mt 5,28). Z drugiej strony Hiob mówi: 
„Zawarłem przymierze z  oczyma moimi, abym mianowicie nie myślał 
o pannie. Jaką bowiem część miałby we mnie Bóg z góry i dziedzictwo 
Wszechmogący z  wysokości?” (Hi  31,1-2). Gdyby bowiem Stwórcy 
naszemu podobała się myśl przyzwalająca na niegodziwość, nie powie-
działby przez Izajasza: „Zabierzcie zło myśli waszych od oczu moich” 
(Iz 1,16), a w Ewangelii nie powiedziałby faryzeuszom: „Czemuż my-
ślicie zło w sercach waszych?” (Mt 9,4)? Ale i Paweł Apostoł nie powie-
działby: „Myśli między sobą nawzajem oskarżających się czy też bronią-
cych, w dniu, którego sądzić będzie Bóg tajemne sprawy ludzi według 
Ewangelii mojej” (Rz 2,15-16).

26. Miłość obecnego świata mówi:
Cóż piękniejszego, cóż zacniejszego, cóż powabniejszego albo cóż 

rozkoszniejszego może być niż to, co dostrzegamy codziennie w obec-
nym życiu? O, jak cudowne jest sklepienie nieba w  przyjemnym 



348	 Michał Wojciech Barczak	

powietrzu, w świetle słońca, w powiększaniu się i zmniejszaniu księżyca, 
w różnorodności gwiazd i ich biegu! Jak miła ziemia w kwiatach gajów, 
w słodyczy owoców, w urokliwości łąk i strumyków, w bujnie rosnących 
źdźbłach zasianych pól, w  winnych liściach i  gałęziach pełnych wino-
gron, w cieniach lasów i równinnych źródłach, w biegach koni i psów, 
w skokach jeleni i kóz, w lotach jastrzębi, w piórach i skrzydłach pawi, 
gołębi i  turkawek, w malowanych ścianach i powałach, w dźwięczącej 
grze organów i  wszelkich instrumentów, w  powabnych obliczach nie-
wiast, w ich brwiach i włosach, oczach i policzkach, szyi i wargach, no-
sie i rękach oraz różnorakich noszonych na zewnątrz ozdobach ze złota 
i szlachetnych kamieni, i w tym, co jeszcze jest innego, a czego już umysł 
nie jest w stanie przywołać.

Ale miłość niebieskiej ojczyzny odpowiada:
Jeśli tak rozkoszne jest dla ciebie to, co pod niebem, to czemu nie jest 

dla ciebie bardziej rozkoszne to, co ponad niebem? Jeśli więzienie jest tak 
piękne, to jakaż jest ojczyzna, jakiż jest kraj i dom? Jeśli takim jest to, 
co zamieszkują pielgrzymi, to jakież musi być to, co posiadają synowie? 
Jeśli śmiertelnicy i nędznicy w tym życiu są tak obdarowani, to jak obda-
rowani są nieśmiertelni i błogosławieni w tamtym życiu? Dlatego niech 
odstąpi miłość obecnego świata, na którym nikt nie rodzi się takim, by 
nie miał umrzeć, i niech przyjdzie miłość przyszłego świata, w którym 
wszyscy tak są ożywiani, że powtórnie nie umrą, gdzie żadna przeciw-
ność nie burzy, żadna konieczność nie uciska, żadna uciążliwość nie nie-
pokoi, ale króluje nieustanne wesele. Pytasz jednak, co jest tam, gdzie 
trwa taka i tak wielka szczęśliwość? Nie można powiedzieć inaczej niż 
w ten sposób, że cokolwiek jest dobrego, to tam jest. Cokolwiek zaś jest 
złego, tego nigdzie tam nie ma. Co zaś – dopytujesz – jest tym dobrem? 
Czemu mnie pytasz? Zostało to określone przez Proroka i Apostoła. Po-
wiadają: „Czego oko nie widziało ani ucho nie słyszało, ani w serce ludz-
kie nie wstąpiło, co przygotował Bóg tym, którzy miłują Go” (1Kor 2,9; 
por.  Iz 64,4). Do tej radości wzdychał Dawid, który zgromadził liczne 
bogactwa tego świata, kiedy mówił: „Cóż mi pozostaje w niebie i czego 
zechciałem na ziemi oprócz Ciebie?” (Ps 72,25). Obfitując na licznych 
ucztach królewskich, powiadał: „Będę nasycony, gdy ukaże się chwała 
Twoja” (Ps 16,15). I znowu: „Pragnęła dusza moja Boga żywego: kiedy 
przyjdę i pokażę się przed obliczem Boga?” (Ps 41,3). I jeszcze: „Biada 
mi, że mój pobyt na obczyźnie przedłużył się” (Ps 119,5). Stąd też Paweł 
[powiada]: „Pragnę być rozwiązanym i z Chrystusem, o wiele to zaś lep-
sze” (Flp 1,23).

Tak przemierzywszy te sprawy, choć wiele [rzeczy] pominąłem, to 
jednak, jak mi się zdaje, wskazałem mocniejsze obozy naszego wroga, 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 349

z których nie przestaje on nacierać na pobożnie żyjących w Chrystusie28. 
Nie dosyć mu jednak na tym – zwraca się on i ku innym środkom, gdy 
niektórym w snach zwykle objawia prawdę, aby w końcu pociągnąć ich 
do fałszu, gdy śpiących wzbudza przed wyznaczoną godziną czy porą, 
aby zmorzyć ich głębokim snem w czasie czuwania, gdy śpiewającym 
psalmy i modlącym się przeszkadza syczeniem, skrzypieniem, różnora-
kim wyciem i  bezkształtnymi głosami, a  nawet rzucaniem kamieniami 
i gnojem, aby w jakikolwiek sposób, odciągając ich od duchowego dzie-
ła, sprawić, by wszystko robili na próżno. Ty jednak, człowiecze Boży, 
wytęż się ku gorliwej pilności i dawaj wiarę, gdy będę opowiadał [rze-
czy] jeszcze bardziej zdumiewające.

27. Tego, o czym mówię, dowiedziałem się kiedyś z czyjejś relacji. 
Pewien zakonnik, będący w stanie mniszym, teraz, w naszych czasach, 
był uciskany niesłychanym kuszeniem starodawnego wroga, tak, że sam 
zły duch plugawił kawałki jego szat (nawet tych, których nie miał na so-
bie i które trzymano pod kluczem) bardzo licznymi brudnymi plamami, 
które miały na tyle straszny wygląd, były tak wstrętne i  szkodliwe, że 
ta część ubrania, której tenże zły duch dotknął, już dla nikogo nie mo-
gła być zdatna do użytku, choćby i była wyprana. Gdy zostałem spytany 
o to, czemu wszechmogący Bóg dał taką moc chytremu wężowi, odpo-
wiedziałem: „Ażeby jawnie okazać nieczystość jego serca, której nigdy 
by nie pozwolił zobaczyć na zewnątrz, dopóki by całkowicie nie zrujno-
wał swego wnętrza, mianowicie albo przez niewierność i bluźnierstwo, 
albo przynajmniej przez pustą i  próżną chwałę”. Dlatego też trucizna 
z wewnątrz, z serca, pokazała się poprzez szaty. Ponieważ mieszkał da-
leko, nie widziałem go, a jednak, jak sądzę, dojrzałem to w nim zgodnie 
z prawdą. Bo jeśli tak nie jest, to czy można sądzić, że coś stało się bez 
przyczyny? I może po to miało to miejsce, aby te plamy uratowały w nim 
czystość serca, żeby przebiegły wróg nie splamił jej skazą próżnej chwa-
ły – tak jak Paweł otrzymał kolec ciała, aby nie chlubić się z wielkości 
objawień (por. 2Kor 12,7). Tak też, czy coś z tych [rzeczy] miało miejsce, 
czy choćby i nie miało – to jednak czyż nie jest prawdziwe to, co będę 
mówił przy końcu? Jest zupełnie prawdziwe – prawdziwe jest to, co mó-
wię, że ten zewnętrzny brud nie jest szkodliwy dla duszy, jeśli starać się 
ona będzie o zachowanie wewnętrznej czystości serca.

28. Tymczasem – jak sam zatroszczyłeś się, aby mi wskazać – słyszę, 
że niektórzy u was mówią, iż w ojczyźnie swego urodzenia nikt nie może 
być doskonały. Biorą na poparcie to, co rzekł Pan: „Żaden prorok nie 

28	 Po tych słowach tekst krótszej wersji dzieła przechodzi od razu do ostatniego 
akapitu rozdziału 28.



350	 Michał Wojciech Barczak	

został przyjęty w ojczyźnie swojej” (por. Mt 13,57; J 4,44). I tak pierwsze 
[twierdzenie] ze względu na prawdę trzeba odrzucić, a potem pokazać, 
jak należy rozumieć przytoczone zdanie. Niech więc cierpliwie słuchają 
ci, którzy tak mówią, ponieważ kiedy nie zastanawiają się roztropnie nad 
sensem Pisma Świętego, potępiają prawie wszystkich świętych. Jeśli bo-
wiem jest tak, jak twierdzą, a zatem że ilu nawróconych spośród Rzymian 
żyje między Rzymianami, ilu spośród Greków między Grekami, ilu spo-
śród Italczyków między Italczykami, ilu spośród Iberyjczyków między 
Iberyjczykami, ilu spośród Germanów między Germanami, ilu spośród 
Akwitańczyków między Akwitańczykami, ilu spośród Brytów między 
Brytami, ilu spośród Anglów żyje bogobojnie między Anglami  – tylu 
też będzie niedoskonałych. Oto [jednak] Paweł i Antoniusz, Tebańczycy, 
stali się doskonali wśród Tebańczyków; oto Hilarion, Palestyńczyk, stał 
się doskonały wśród Palestyńczyków; oto Makary, Egipcjanin, stał się 
doskonały wśród Egipcjan; oto całe miasto Oksyrynchos dzięki własnym 
obywatelom stało się doskonałe; oto, aby przejść do naszego sąsiedztwa, 
Protazy i Gerwazy, pozostając we własnym mieście, to jest Mediolanie, 
i we własnym domu, i przez dziesięć lat praktykując życie mnisze, stali 
się tak doskonali, że zostali męczennikami. Czy może wasza prowincja 
jako jedyna ma z tej reguły być wyłączona i nie mieć mnichów ze swych 
własnych, ale tylko z obcych stron? Otóż raczej trzeba troszczyć się o to, 
by gdziekolwiek ktoś jest, żył tam według reguły doskonałych, nie dając 
się ani rodzicom, ani bliskim, ani krewnym zwabić do tego, aby zejść 
z drogi doskonałości. W ten sposób z pewnością będzie w stanie, zgodnie 
ze słowami Zbawiciela, zostawić ojca i matkę, braci, siostry, żony, dzie-
ci, domy, pola i wszystko, co posiada (por. Mt 19,29). Mówię to zaś nie 
dlatego, jakobym nie miał w najwyższej czci pustelników, którzy prze-
chodzą z królestwa do królestwa, spośród ludzi na pustynię, ale po to, 
by ukazać jako szczęśliwych i doskonałych także tych, którzy wychodzą 
z ojczyzny bardziej uczuciami, niż krokami. Tak więc zaklinam tych, któ-
rzy zaprzeczają, że i u nas można to uczynić, aby z gorliwą starannością 
rozważyli, czemu Pan nie powiedział: „Żaden prorok nie jest doskonały 
w  ojczyźnie swojej”, ale: „Żaden prorok nie został przyjęty w ojczyź-
nie swojej” (por. Mt 13,57; J 4,44). Co innego można tu zrozumieć niż 
to, że powiedział o braku przyjęcia, o zupełnym nieprzyjęciu? I chciał, 
by rozumiano, że powiedział to o sobie samym i o starożytnych proro-
kach, którzy przez niewiernych Żydów nie zostali przyjęci, lecz raczej 
zlekceważeni, jak to powiedział do nich Szczepan: „Którego z proroków 
nie prześladowali ojcowie wasi? Z  tych, którzy przepowiadali o przyj-
ściu Sprawiedliwego, którego wy teraz mordercami i zdrajcami się sta-
liście?” (Dz 7,52). Któż zaś nie dostrzeże, jak wielką zuchwałością i jak 



	 Św. Ambroży Autpert Książeczka o konflikcie wad i cnót	 351

wielką bezczelnością jest, gdy ktoś nadaje sobie godność proroka! Ty 
zatem z uczuciem miłości napominaj takich i zawsze staraj się żyć we-
dług reguły Ojców, szczególnie zaś świętego wyznawcy Benedykta. Nie 
odchodź od niej nigdzie i nic do niej nie dodawaj ani z niej nie ujmuj. 
Posiada bowiem wszystko, co trzeba, i nigdzie niczego nie ma za mało. 
Jej słowa i nakazy doprowadzają idących za nią do niebieskich pałaców.

Oto, Bracie najmilszy, pośród innych moich zajęć podyktowałem 
i spisałem dla Ciebie w nocnych godzinach ten wykład, lichego wszakże 
wdzięku. Ponieważ zrozumiałem, że przekroczył on miarę listu, wolałem 
nazwać go raczej „Książeczką o konflikcie wad i cnót”29. Jeśli znajdziesz 
w niej coś budującego, to i innym powinieneś dać ją do przeczytania.

29	 Łac. „Quem, quia epistolarem modum transire cognovi, libellum potius De con-
flictu vitiorum atque virtutum nuncupare malui”.




