
VOX PATRUM 96 (2025)  299-324
DOI:  10.31743/vp.18698

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Św. Hieronim
Prolog do Księgi Jozuego

(CPL 591a (J); Praefatio in libro Iosue)

Łukasz Krzyszczuk1, Adam Poznański (wstęp i tłumaczenie)2

„[…] księga ta nie tyle opowiada o czynach
syna Nawego, co raczej maluje nam tajemnice

dotyczące Pana mojego, Jezusa”3.

1.  Wstęp

W adresowanym do Paulina z Noli liście 53, który od IX wieku był 
używany jako wstęp do całej Biblii,4 św. Hieronim tak scharakteryzował 
postać starotestamentowego następcy Mojżesza:

Przejdę do Jozuego, który był figurą Pana nie tylko w działaniu, ale i w imieniu; 
przechodzi on Jordan, burzy wrogie królestwa, dzieli ziemię między naród 
zwycięski i przez miasta, wioski, góry, rzeki, potoki i pogranicza kreśli rysy 
duchowych królestw Kościoła i niebieskiego Jeruzalem5.

1	 Mgr Łukasz Krzyszczuk, asystent, Centrum Studiów Mediewistycznych, Katolic-
ki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Lublin, Polska; e-mail: lukasz.krzyszczuk@kul.pl; 
ORCID: 0000-0003-4026-8354.

2	 Dr Adam Poznański, asystent, Centrum Studiów Mediewistycznych, Katolicki 
Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Lublin, Polska; e-mail: adam.poznanski@kul.pl; 
ORCID: 0000-0001-7201-5701.

3	 Origenes, In Iesu Nave homiliae I 3, GCS 30, ed. W.A. Baehrens, Berlin 1921, 
s.  290: „[…] liber hic non tam gesta nobis filii Nave indicet quam Iesu mei Domini 
nobis sacramenta depingat” (tł. S. Kalinkowski, Orygenes, Homilie o Księgach Liczb, 
Jozuego, Sędziów, PSP 34/2, Warszawa 1986, s. 6).

4	 Por. M.P.  Sołomieniuk, Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych 
w Wulgacie – zagadnienia wstępne, VoxP 76 (2020) s. 69.

5	 Hieronymus, Ep. 53, 8, opr. H. Pietras – M. Ożóg, tł. J. Czuj, ŹMT 55, Kraków 
2010, s. 31.



300	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Nie powinno nas dziwić, że w okresie patrystycznym piśmiennictwo 
chrześcijańskie w egzegezie ponaddosłownej odnosiło czyny Jozuego do 
roli i  misji Jezusa6. Jak zwraca uwagę Hieronim, był on typem Chry-
stusa nawet w imieniu7. W łacińskiej literaturze patrystycznej Jozue był 
określany jako Iesus [filius Nave] oraz Iosue [filius Nun]8. Autorzy two-
rzący przed Hieronimem i  jemu współcześni używają tego pierwszego 
określenia9, tworzący po nim pisarze chrześcijańscy – drugiego10. Sam 
Strydończyk w swoich pismach używa obu. Wprowadzone przez wielkie-
go biblijnego komentatora11 określenie bohatera szóstej księgi biblijnej 
wpłynęło nie tylko na późniejsze piśmiennictwo łacińskie, ale i na języki 
wernakularne Europy12, odróżniając ostatecznie brzmienie imienia staro-
testamentowego Jozuego od Jezusa z Nazaretu13.

Podobnie jak z Jozuem rzecz ma się jeszcze z innym starotestamento-
wym imieniem. W swoim Komentarzu do Księgi Ozeasza Hieronim pisze 
o etymologii imienia tego proroka tak:

6	 Krótki zarys tego, jak w piśmiennictwie chrześcijańskim, począwszy od Pseudo-
-Barnaby aż do Hieronima, autorzy patrystyczni interpretowali Księgę Jozuego, zakre-
ślił o. Mieczysław  Paczkowski (Postać Jozuego w  interpretacji Cezarego z  Arles, PS 
24/4 (2020) s. 80-85).

7	 Na  gruncie łacińskim czyni to już Tertulian: „Nam et prophetam meminerat 
sanctum dei praedicasse et Iesum nomen domini esse in filio Nave” (Tertullianus, Ad-
versus Marcionem IV 7, 11, ed. E. Kroymann, CCL 1, Turnhout 1954, s. 555).

8	 Tożsamość obu określeń tej samej osoby dobitnie podsumował Piotr Comestror: 
„Liber Josue a nomine auctoris censetur, qui et Jesus dictus est. Nam Josue et Jesus idem 
est nomen. Cognominatus est autem a patre Jesus Nave, vel Josue Bennum, id est filius 
Nave, vel Nun; quod idem est” (Petrus Comestor, Historia scholastica, Historia Libri 
Iosue, praefatio, PL 198, 1259).

9	 Tak określają Jozuego m.in. Tertulian, Cyprian z Kartaginy, Wiktoryn z Patawii, 
Laktancjusz, Julius Firmicus Maternus, Fortunacjan z Akwilei, Lucyferiusz z Cagliari, 
Filastriusz z Brescii, Ambrozjaster, Rufin, Chromacjusz z Akwilei, Maksym z Turynu 
czy Ambroży z Mediolanu.

10	 Tak po raz pierwszy nazywa Jozuego św. Hieronim. Za Strydończykiem czynią 
tak Eucheriusz z Lyonu, Julian z Eklanum, Werekundus z Junca, Kasjodor, Cezary z Ar-
les, Grzegorz z Tours czy Izydor z Sewilli.

11	 Tak określił św.  Hieronima John  Moorhead (Gregory’s Literary Inheritance, 
w: A Companion to Gregory the Great, red. B. Neil – M. Dal Santo, Brill’s Companions 
to the Christian Tradition 47, Leiden – Boston 2013, s. 253): „The great biblical com-
mentator Jerome”.

12	 M.in. na język polski (Jozue), angielski (Joshua), włoski (Giosuè), niemiecki 
(Josua), francuski (Josué), hiszpański (Josué), portugalski (Josué), niderlandzki (Jo-
zua) czy węgierski (Józsué).

13	 Por. T.D. Morinelli, Reason and Doctrine. Simple Reason and the Fallacies of Chri-
stian Doctrines. Time for Christians to Rethink what They Believe, New York 2016, s. 117-120.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 301

W naszym bowiem języku Ozeasz oznacza ‘zbawiciel’. Imię to nosił 
również Jozue, syn Nuna, zanim zostało mu przez Boga zmienione imię. Nie 
został bowiem nazwany Ause, co nie znaczy zupełnie nic – jak błędnie się 
czyta w greckich i  łacińskich kodeksach – lecz Ozeasz, to jest ‘zbawiciel’. 
Zostało też dodane do jego imienia ‘Pański’, aby nazywany był zbawicielem 
Pańskim14.

Św. Hieronim nawiązuje w tym passusie do faktu, że zarówno Jozue, 
Jezus jak i prorok Ozeasz nazwani są po hebrajsku de facto jednym i tym 
samym imieniem: ַיְהוֹשֻׁע‎ (lub w formie krótszej: ַהוֹשֵׁע). Imię to pochodzi 
od rdzenia ישׁע, który znaczy ‘pomóc, ratować, wybawić’15. Imię ַיְהוֹשֻׁע 
znaczyłoby więc ‘JHWH jest wybawieniem’.

W przetłumaczonych na łacinę przez Rufina z Akwilei Homiliach 
o  Księdze Jozuego Orygenesa16 możemy odnaleźć wiele interpretacji 
alegorycznych, w których to zgodnie ze swą ratio hermeneutyczną Alek-
sandryjczyk odnosi historie z Księgi Jozuego do życia i misji Jezusa17. 
Zgodnie z zasadą przyświecającą autorom chrześcijańskim, którą świet-
nie w Mowie 160 ujął św. Augustyn, pisząc, że Nowy Testament kryje 
się w  Starym, a  Stary ujawnia się w  Nowym18, także i  sam Hieronim 
często odnosił historie z Księgi Jozuego do Chrystusa. I tak np. w swo-
im Komentarzu do Księgi Abdiasza betlejemski egzegeta, czyniąc aluzję 
do Joz 5,13-14, interpretuje wydarzenie tam opisane w kluczu chrysto-
logicznym:

14	 Hieronymus, Commentarii in Osee  1, 1, ed.  M. Adriaen, CCL 76, Turnhout 
1969, s. 6: „Osee enim, in lingua nostra, salvatorem sonat, quod nomen habuit etiam 
Iosue filius Nun, antequam ei a  Deo vocabulum mutaretur. Non enim  – ut male in 
Graecis codicibus legitur et latinis – Ause dictus est, quod nihil omnino intellegitur; sed 
Osee, id est salvator; et additum est eius nomini Dominus, ut salvator Domini diceretur” 
(tł. własne).

15	 Zob. Wielki słownik hebrajsko-polski i aramejsko-polski Starego Testamentu, 
t. 1, red. L. Koehler – W. Baumgartner – J.J. Stamm, tł. K. Madaj, Warszawa 2008, 
s. 423, s.v. ישׁע.

16	 Na język polski wszystkie te 26 homilii wraz ze wstępem Rufina przetłumaczył, 
jak pisaliśmy wyżej, Stanisław Kalinkowski: Orygenes, Homilie o Księgach Liczb, Jo-
zuego, Sędziów, PSP 34/2, Warszawa 1986, s. 3-137.

17	 Jako pierwszy na dużą skalę zestawia postaci Jozuego i  Jezusa już Justyn. 
Zob. G. Otranto, La tipologia di Giosué nel „Dialogo con Trifone ebreo” di Giustino, 
„Augustinianum” 15/1-2  (1975) s.  29-48; M.  Simonetti, Między dosłownością a  ale-
gorią. Przyczynek do historii egzegezy patrystycznej, tł. T. Skibiński, MT 26, Kraków 
2000, s. 26, 37.

18	 Augustinus Hipponensis, Sermo 160, 6, ed. F. Dolbeau, CCL 41 Bb, Turnhout 2016, 
s. 114: „Novum enim testamentum in vetere velabatur, vetus testamentum in novo revelatur”.



302	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

I, aby bitwa nie wydawała się wam zbyt ciężka ani nadzwyczajna, ja, mówi, 
pierwszy ruszę do boju. Ja będę głównodowodzącym w  bitwie, ja, który 
trzymając miecz, ukazałem się Jozuemu, synowi Nuna, a także rozgromiłem 
Amaleka w znaku Mego krzyża, gdy Mojżesz walczył przeciwko niemu19.

Dla św. Hieronima tożsamość tajemniczego męża z mieczem w ręku, 
który ukazał się Jozuemu pod Jerychem, jest oczywista  – to Chrystus. 
Jest to zgodne z  interpretacją tej perykopy u wielu wcześniejszych au-
torów chrześcijańskich20, w  tym u  wspomnianego Orygenesa21. Sam 
św. Hieronim w wielu innych miejscach swoich komentarzy podejmuje 
typologię Jozue – Jezus. Przywołajmy fragment przypisywanej mu22 ho-
milii do Ps 76:

On był zwycięzcą; on, jak mówiłem już wielokrotnie, pięciu królów zabił 
w jaskini (por. Joz 10,16-27), on nas wprowadził do ziemi obiecanej. Jemu 
dziękujemy. On jest synem Nuna, którego my nazywamy Nawe; on nazywał 
się Ozeasz, my nazywamy go Ause (por. Lb 13,9 i 17). Otóż po hebrajsku nie 
mówi się ‘Ause’, lecz Ozeasz, czyli Zbawiciel. Zaprawdę, Zbawiciel: zbawił 
nas, wyprowadził z pustyni i wprowadził do ziemi obiecanej23.

19	 Hieronymus, Commentarii in Abdiam 1, 1, ed. R. Gryson, CCL 76 bis 2, Turn-
hout 2022, s. 129: „Ac ne forsitan gravis vobis et insolita pugna videatur, «me, inquit, 
habetis primum in acie, ego ero ΑΡΧΙϹΤΡΑΤΗΓΟϹ praeliorum, qui et Iesu filio Nave 
gladium tenens apparui, et Amalec in crucis meae vexillo Moyse pugnante supera-
vi»” (tł. Ł. Krzyszczuk, Św. Hieronim, Komentarz do Księgi Abdiasza (Commentarii 
in Abdiam, CPL 589), VoxP 60 (2013) s.  582). Inny przykład egzegezy tego typu, 
por. Hieronymus, Commentarii in Amos I 2, 6-8, ed. M. Adriaen, CCL 76, Turnhout 
1969, s. 234-235.

20	 Por. Joshua, Judges, Ruth, 1-2 Samuel, red. J.R. Franke, Ancient Christian Com-
mentary on Scripture. Old Testament 4, Downers Grove 2019, s. 22-23.

21	 Por. Origenes, In Iesu Nave homiliae VI 2, GCS 30, ed. W.A. Baehrens, Berlin 
1921, s.  324, tł.  S.  Kalinkowski, Orygenes, Homilie o  Księgach Liczb, Jozuego, Sę-
dziów, PSP 34/2, Warszawa 1986, s. 34-35.

22	 Uczeni skłaniają się obecnie do wniosku, że autorem homilii na temat Księgi 
Psalmów jest Orygenes. Zob. S. Kalinkowski, Wstęp, w: S. Kalinkowski: Orygenes – 
Hieronim, Homilie o Księdze Psalmów, ŹMT 32, Kraków 2004, s. VI-VIII.

23	 Origenes – Hieronymus, Tractatus in Ps. 76, 21, ed. G. Morin, CCL 78, Turn-
hout 1958, s.  63: „Ille victor extitit: ille, quod frequenter dixi, in spelunca quinque 
reges interfecit: ille nos induxit in terram repromissionis. Illi agamus gratias; ille est 
filius Nun, quod nos legimus Nave: ille est qui dicebatur Osee, quod nos Ause legimus. 
Non enim dicitur secundum hebraicam veritatem Ause, sed Osee, hoc est salvator. Vere 
salvator: salvavit enim nos, et eduxit de deserto, et induxit in terram repromissionis” 
(ŹMT 32, s. 68-69).



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 303

Strydończyk jest tutaj w pełni zgodny z tradycją egzegetyczną epo-
ki. W wypadku chrystologicznej interpretacji postaci Jozuego i Ozeasza 
Hieronim pozostaje pod wpływem ratio hermeneutycznej Orygenesa24. 
Wydarzenia z  dziejów narodu wybranego, opisane w  Księdze Jozuego 
w  interpretacji tropologicznej, odnosi betlejemski mnich do zbawczej 
misji Chrystusa.

2.  Czas powstania Prologu do Księgi Jozuego św. Hieronima

Dokładna data dokonania przekładu Księgi Jozuego na łacinę, a co 
za tym idzie, powstania Praefatio in libro Iosue, jest niepewna. Może-
my jednak za większością badaczy wstępnie oszacować, że księgę tę 
Hieronim ze Strydonu przetłumaczył pomiędzy 398 a 404/405 rokiem25. 
W  liście 71  z  398  roku ojciec Wulgaty napisał do Lucyniusza z Bety-

24	 Por. A. Domínguez García, Introducción general, w: San Jerónimo, Comenta-
rios a los Profetas Menores. Edición bilingüe promovida por la Orden de San Jerónimo, 
tł. A. Domínguez García, Obras completas de San Jerónimo 3a. Biblioteca de Autores 
Cristianos 606, Madrid 2000, s.  XXII-XXIV. Zob.  też: M. Vessey, Jerome’s Origen: 
The Making of a Christian Literary Persona, w: Papers presented at the Eleventh In-
ternational Conference on Patristic Studies held in Oxford 1991, red. E.A. Livingsto-
ne, Leuven 1993, s. 137: „Of all the Christian writers who preceded him, the one to 
whom Jerome owed most was Origen. Scholars are still busy documenting his relation 
to the great Alexandrian exegete and theologian. The main lines of dependence were, 
however, already clear to his contemporaries. Jerome had built his literary career on 
Origen’s biblical scholarship. From his first extant piece of exegesis, thought to have 
been completed in Constantinople c. 380, to the most recent work mentioned under his 
own name in the De viris illustribus (392/3), he had translated, excerpted, adapted, and 
imitated the Alexandrian, to the point where his personal fortunes seemed inextricably 
linked to the reputation of his predecessor”.

25	 Jako pierwszy taki szacunkowy czas powstania Hieronimowego przekładu 
Oktateuchu podaje Samuel Berger w pracy Les préfaces jointes aux livres de la Bible 
dans les manuscrits de la Vulgate. Mémoire posthume (Paris 1902, s. 19). Por. A. Ka-
mesar, Jerome and the Hebrew Scriptures, w: The Oxford handbook of the Latin Bible, 
red. H.A.G. Houghton, New York 2023, s. 59; J.D.N. Kelly, Hieronim. Życie, pisma, 
spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 2003, s. 325; L.H. Cottineau, Chronologie des ver-
sions bibliques de saint Jérôme, w: Miscellanea geronimiana. Scritti varii pubblicati 
nel XV centenario dalla morte di San Girolamo, red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 67; 
C. Brown Tkacz, “Labor Tam Utilis”: The Creation of the Vulgate, VigCh 50/1 (1996) 
s. 51: „Thus, by the end of 398, of the Hebrew books only the Octateuch remained to 
translate, and he was working on it. The Octateuch consists of the Pentateuch-namely, 
the  five books attributed to Moses: Genesis, Exodus, Leviticus, Numbers, and Deu-
teronomy-with Joshua, the pair of Judges and Ruth counted as one book, and Esther. 



304	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

ki26: „Kanon hebrajskiej prawdy z  wyjątkiem ośmioksięgu, który teraz 
mam w rękach, oddałem do przepisania twoim chłopcom27 i pisarzom”28. 
Znaczyłoby to, że prace nad przekładem interesującej nas partii Stare-
go Testamentu Hieronim rozpoczął w  czasie pisania tego listu, a  więc 
ok. 398 roku. Według badaczy chronologii Hieronimowej pracy nad Wul-
gatą nad Pięcioksięgiem betlejemski mnich spędził sporo czasu29, wobec 
czego należy założyć, że sama Księga Jozuego została przetłumaczona 
bliżej 404/405 roku. Są ku temu jeszcze inne przesłanki, które pozwolą 
nam wstępne datowanie zawęzić. I tak w Apologii przeciwko Rufinowi, 
datowanej na początek V wieku30, betlejemski mnich pisze, że dokonał 
już przekładu Pięcioksięgu z języka hebrajskiego31. Nie wspomina jednak 

He finished work on the Octateuch by 404/5, thus completing his translation of the He-
brew canon”.

26	 Więcej o Lucyniuszu i jego żonie Teodorze, zob. J.S. Richardson, The Romans 
in Spain, Oxford 1998, s. 291; A. Chavarría Arnau, Villas in Hispania during the Fourth 
and Fifth Centuries, w: Hispania in Late Antiquity. Current Perspectives, red. K. Bo-
wes  – ‎M.  Kulikowski, The  Medieval and Early Modern Iberian World 24, Leiden  – 
Boston 2005, s. 542-543; H.H. Howorth, The Influence of St Jerome on the Canon of 
the Western Church. III, JTS 13/49 (1911) s. 5.

27	 Pojawiający się w tekście łacińskim rzeczownik puer lepiej chyba tutaj przetłu-
maczyć na ‘sługa’ niż ‘chłopiec’.

28	 Hieronymus, Ep.  71,  5, ŹMT 55, s.  172-173: „Canonem Hebraicae Veri-
tatis, excepto Octateucho, quem nunc in manibus habeo, pueris tuis et notariis dedi 
describendum”.

29	 Por. M.A. Kraus, Jewish, Christian, and Classical Exegetical Traditions in Je-
rome’s Translation of the Book of Exodus: Translation Technique and the Vulgate, Sup-
plements to VigCh 141, Leiden – Boston 2017, s. 107, przyp. 5.

30	 John Norman Davidson Kelly podaje, że pierwsze dwie księgi Apologii prze-
ciw Rufinowi powstały ok.  401  roku (Kelly, Hieronim, s.  286). Księgę trzecią dołą-
czył Hieronim do tego dzieła w 402 roku (por. Kelly, Hieronim, s. 292). Inną datację 
proponuje Alan Booth. Kanadyjski uczony twierdzi, że pierwsze dwie księgi Apologii 
powstały w marcu lub kwietniu 402 roku, a księga trzecia we wrześniu lub paździer-
niku tego roku. Zob. A.D. Booth, The Chronology of Jerome’s Early Years, „Phoenix” 
35/3 (1981) s. 242-243.

31	 Hieronymus, Apologia adversus libros Rufini II 25, ed. P. Lardet, CCL 79, s. 61, 
63: „Incipiam igitur a Genesi, cuius prologus talis est: «Desiderii mei desideratas accepi 
epistulas, qui quodam praesagio futurorum cum Danihele sortitus est nomen, obsecran-
tis ut translatum in latinam linguam de hebraeo sermone Pentateuchum nostrorum auri-
bus traderem. Periculosum opus certe, obtrectatorum latratibus patens, qui me adserunt 
in Septuaginta interpretum suggillationem nova pro veteribus cudere […]. Sicubi tibi 
in translatione videor errare, interroga Hebraeos, diversarum urbium magistros consu-
le: quod illi habent de Christo, tui codices non habent. Aliud est si contra se postea ab 
apostolis usurpata testimonia probaverunt, et emendatiora sunt exemplaria latina quam 



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 305

tam o tłumaczeniu Księgi Jozuego32, co sugerować może, że ono jeszcze 
nie powstało. Mimo drobnej niepewności czasu powstania drugiej księgi 
Apologii możemy ostrożnie przyjąć, że najpóźniej w 402/403 roku prze-
kład Pięcioksięgu był już ukończony33. Dlaczego więc pisaliśmy powyżej, 
że Księga Jozuego została przetłumaczona najpóźniej w 404/405 roku? 
Wiąże się to z tym, że Strydończyk wspomina w samej Praefatio in libro 
Iosue o śmieci swojej awentyńskiej przyjaciółki, Pauli (post sanctae Pau-
lae dormitionem)34, co miało miejsce w styczniu 404 roku35. Warto tutaj 
dodać, że na samym początku tego wstępu Hieronim pisze, że zabiera się 
do tłumaczenia nie tylko Księgi Jozuego, ale też Sędziów, Rut i Estery. 
Prolog do Księgi Estery natomiast betlejemski mnich adresuje do Pauli 
i Eustochium (vos autem, o Paula et Eustochium)36. Ta pierwsza musiała 
więc jeszcze żyć. Musimy przyjąć, że Prolog do Księgi Estery powstał 
wcześniej niż ten do Księgi Jozuego. Jeśli zaś wierzyć Prafeatio in libro 
Iosue, która wprost mówi, że poprzedza przełożenie przez Strydończyka 
księgi Jozuego, Sędziów, Rut i Estery, musimy przyjąć, że przedmowa do 
Estery została napisana wcześniej i niezależnie od samego tłumaczenia 
Księgi Estery. Można przypuszczać, że czasami prologi Hieronim dołą-
czał do konkretnych ksiąg biblijnych w  późniejszym czasie, niż miało 

graeca, graeca quam hebraea»” (tł. S. Ryznar, Św. Hieronim, Apologia przeciw Rufino-
wi, PSP 51, Warszawa 1989, s. 84-86).

32	 Listę tych prologów, które znalazły się w Hieronimowej Apologii przeciw Rufi-
nowi, zestawiła Aline Canellis (Introduction. Le genre des préfaces et les lecteurs visés, 
w: Préfaces aux livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 592, 
Paris 2017, s. 179).

33	 Sebastian Weigert, autor wydanej stosunkowo niedawno monografii poświę-
conej Hieronimowemu tłumaczeniu Księgi Powtórzonego Prawa pt. Hebraica veritas. 
Übersetzungsprinzipien und Quellen der Deuteronomiumübersetzung des Hieronymus 
(Beiträge zur Wissenschaft vom Alten und Neuen Testament 207/7; Stuttgart 2016) sam 
nie jest jednomyślny w  kwestii szacowania daty przekładu ostatniej księgi Tory: raz 
podaje, że jest to ok. 403 (s. 38, przyp. 122), raz że ok. 400 rok (s. 39).

34	 Hieronymus, Praefatio in libro Iosue  3, ed.  R.  Weber  – R.  Gryson, Jérôme, 
Préfaces aux livres de la Bible, SCh 592, Paris 2017, s. 320.

35	 Na  temat datacji śmierci Pauli Rzymianki, zob. A. Cain, Jerome’s Epitaph on 
Paula. A Commentary on the Epitaphium Sanctae Paulae, Oxford 2013, s. 160. O samej 
Pauli i  jej przyjaźni ze św. Hieronimem, zob. D. Zittel, Hieronymus und Paula. Brief 
an eine Asketin und Mutter, w: Frauenwelten in der Antike. Geschlechterordnung und 
weibliche Lebenspraxis. Mit 162 Quellentexten und Bildquellen, red. T. Späth – B. Wa-
gner-Hasel, Stuttgart 2000, s. 426-437.

36	 Hieronymus, Praefatio in libro Hester 2, ed. R. Weber – R. Gryson, Préfaces 
aux livres de la Bible, SCh 592, Paris 2017, s. 380.



306	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

miejsce samo tłumaczenie37. Mimo tej oczywistej sprzeczności38 doty-
czącej śmierci Pauli mimo wszystko możemy ostrożnie założyć, że prze-
kład samej Księgi Jozuego nastąpił nie tylko po tłumaczeniu Pięciok-
sięgu, ale i Księgi Estery, niedługo po śmierci Pauli. Dzięki powyższym 
przesłankom możemy zawęzić czas powstania przekładu interesującej 
nas księgi biblijnej na czas nieodległy od śmierci Pauli, szacunkowo na 
404/405 rok. Możemy również z całą pewnością stwierdzić, że tłumacze-
nie Księgi Jozuego powstało przed 406 rokiem39, kiedy to św. Hieronim 
powrócił do egzegezy proroków mniejszych, gdyż o zamiarze wznowie-
nia tej pracy wspomina wprost w Praefatio in libro Iosue (decrevimus 
„dum spiritus hos regit artus” Prophetarum explanationi incumbere et 
omissum iam diu opus quodam postliminio repetere)40.

Biorąc pod uwagę tak późne terminus ante quem i  terminus post 
quem powstania łacińskiego przekładu Księgi Jozuego, możemy stwier-
dzić, że Hieronim powinien na początku  V  wieku być już tłumaczem 
wprawnym. Pracował nad szóstą księgą Oktateuchu ze sporym bagażem 
różnorodnych doświadczeń translatorskich. Przełożył już przecież Księgi 

37	 Warto w tym miejscu przytoczyć opinię Edmona L. Gallaghera na temat dwóch 
innych prologów do biblijnych przekładów św. Hieronima: „Finally, Jerome’s Vulgate 
prefaces in general – and certainly this applies to Tobit and Judith – do not necessarily 
provide straightforward representations of his working procedure. For instance, Jerome 
claims to have accomplished his work on Tobit in a  single day (Praef. Tob. 10), and 
in a single night for Judith (Praef. Jdt. 6), but the translations demonstrate otherwise. 
Scholars have repeatedly shown that Jerome relied heavily on the VL for both of these 
books, as he himself almost admits in regard to Judith (Praef. Jdt. 7). While such appro-
priation of a previously existing translation would have lightened the work, it also wo-
uld have involved a process of cross-referencing that could not have been accomplished 
in the amount of time Jerome indicates. Moreover, as noted above, the Vulgate version 
of these books features certain expansions that probably derive in part from the transla-
tor himself, again indicating a longer period of activity than allowed for in the prefaces. 
Finally, his claim to have devoted extremely little time to the task is a literary topos that 
appears in the prefaces to several of his other works. All of this suggests that we should 
accept with some caution Jerome’s claim that the two bishops forced him to make these 
translations almost against his will. Jerome invested more of himself in these books than 
he was willing to reveal in the prefaces” (Why did Jerome Translate Tobit and Judith?, 
HTR 108/3 (2015) s. 361-362).

38	 Por. A.  Canellis, Introduction. Révisions et retour à  l’Hebraica veritas, 
w: Préfaces aux livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 592, 
Paris 2017, s. 96.

39	 Różne szacunki chronologiczne zestawia Aline Canellis (Introduction. Révisions 
et retour à l’Hebraica veritas, s. 97).

40	 Hieronymus, Praefatio in libro Iosue 3, ed. R. Weber – R. Gryson, Préfaces aux 
livres de la Bible, SCh 592, Paris 2017, s. 320.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 307

Samuela i Królewskie (390 rok), psalmy iuxta Hebraeos, wszystkie księ-
gi prorockie i Księgę Hioba (392/393), Ezdrasza, Nehemiasza i Księgi 
Kronik (396), Przysłów, Koheleta41 oraz Pieśń nad Pieśniami (tę ostat-
nią księgę jesienią 398  roku, w  ciągu zaledwie trzech dni)42. Możemy 
więc domniemywać, że Strydończyk, przystępując do pracy nad Księgą 
Jozuego, powinien być tłumaczem już doświadczonym. Przypomnijmy 
również i podkreślmy, że cały czas mówimy o tłumaczeniu ex Hebraica 
veritate43, o czym sam Hieronim wspomina w swoich pismach wielokrot-
nie po 390 roku, a w odniesieniu do Oktateuchu – choćby w cytowanym 
już passusie z listu do Lucyniusza z Betyki.

41	 Na temat Hieronimowej pracy nad Księgą Koheleta, zob. W.W. Cannon, Jerome 
and Symmachus. Some Points in the Vulgate Translation of Koheleth, ZAW 45 (1927) 
s. 198-199. Ciekawe, że uczony ten wykazał, iż decyzje translatorskie Hieronima w od-
niesieniu do Księgi Koheleta są mocno zależne od przekładu Symmacha. Jak się oka-
zuje, dotyczy to większości ksiąg Starego Testamentu, które Strydończyk przełożył 
(por. N. Fernández Marcos, Introducción a las versiones griegas de la Biblia. Segunda 
edición revisada y aumentada, Textos y estudios Cardenal Cisneros de la Biblia Políglo-
ta Matritense 64, Madrid 1998, s. 142: „Por los trabajos de Ziegler y Cannon y por los 
más recientes de González Luis y Salvesen sabemos hasta qué punto Jerónimo incor-
pora a través de la Vulgata buena parte de sus lecturas: en su traducción al latín Jeróni-
mo siguió a Símaco más que a ninguno de los otros traductores”). José González Luis 
(1941-2023) był badaczem wpływu Symmacha na pracę translatorską św. Hieronima nad 
Biblią. Temu problemowi poświęcił swoją rozprawę doktorską pt. La versión de Símaco 
a  los profetas mayores, którą pisał pod kierunkiem profesora Alejandro Díez Macho 
i  obronił na Uniwersytecie Complutense w Madrycie w 1981  roku. Praca ta jest do-
stępna online: https://hdl.handle.net/20.500.14352/39172 (dostęp: 6.06.2025). Zob. też: 
J. González Luis, La traducción vulgata y Símaco, „Tabona” 4 (1983) s. 267-280.

42	 Por. P.  Jay, La datation des premières traductions de  l’Ancien Testament sur 
l’hébreu par saint Jérôme, REAug 28/3-4 (1982) s. 208-212.

43	 Por. Ł.  Krzyszczuk  – K.  Morta, The  Question of St.  Jerome’s Translation ex 
Hebraica veritate: the  Example of Deut.  8:15, „Philologia Classica” 16/2  (2021) 
s. 241-261. Więcej informacji na temat biblijnych przekładów z hebrajskiego św. Hie-
ronima, zob.  M.  Gilbert, Saint Jérôme, traducteur de  la Bible, w:  Il  a  parlé par les 
prophètes. Thèmes et figures bibliques, red. M. Gilbert, Namur 1998, s. 9-28; P.  Jay, 
Saint Jérôme et „l’un et l’autre Testament”, w: Ouvrir les écritures, red. P. Beauchamp, 
Paris 1995, s. 361-379; S. Rebenich, Jerome. The „Vir Trilinguis” and the „Hebraica 
Veritas”, VigCh 47 (1993) s. 50-77; W.H. Semple, St. Jerome as a Biblical Translator, 
„Bulletin of the John Rylands University Library of Manchester” 48 (1966) s. 227-243; 
D. Brown, Jerome and the Vulgate, w: A History of Biblical Interpretation, v. 1: The An-
cient Period, red. A.J. Hauser, Grand Rapids 2003, s. 355-379; G. Bearzotti, S. Giro-
lamo e la Volgata, Udine 1923; K. Morta, Palący oddechem wąż („serpens flatu adu-
rens”) św. Hieronima, VoxP 87 (2023) s. 295-312; J. Królikowski, Dzieło translatorskie 
św. Hieronima i veritas hebraica, „Filologia Polska. Roczniki Naukowe Uniwersytetu 
Zielonogórskiego” 8 (2022) s. 309-333.



308	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

3.  Problematyka, budowa i treść Hieronimowego 
Prologu do Księgi Jozuego

Św. Hieronim do bardzo wielu swoich pism i przekładów dołączał 
wstępy44. Gros tych dziełek ma swoich adresatów, Strydończyk bowiem 
pisał niektóre komentarze czy tłumaczył księgi biblijne oraz inne dzie-
ła Ojców greckich na prośby konkretnych osób45. Mamy pewne trudno-
ści z ustaleniem, kto jest adresatem naszego Prologu do Księgi Jozuego. 
Francuski badacz Yves-Marie Duval próbował dowodzić, że adresatką 
jest córka Pauli, Eustochium46. Według Pierre’a Nautina adresatem tej 
prefacji był Pammachiusz47. Amerykański badacz natomiast, Ignatius 
Kozik, skłaniał się ku tezie, że Prolog do Jozuego w ogóle nie ma adresa-
ta48. Według tego ostatniego Hieronim w analizowanym przez nas dziełku 
wzmiankuje Eustochium i Pammachiusza w kontekście ich próśb o inne 
dzieła, nie zaś samego przekładu ksiąg Jozuego, Sędziów i Rut. Nie mo-
żemy z całą pewnością stwierdzić, kto jest adresatem Praefatio in Iosue, 
ale wzmianka o śmierci Pauli skłania nas ku ostrożnej tezie, że dziełko to 
było dedykowane jej córce, Eustochium.

Dziełko przez nas tłumaczone nosi w  edycji krytycznej Roberta 
Webera i Rogera Grysona tytuł Praefatio sancti Hieronymi in libro Io-
sue49 i na ten tytuł przystaliśmy i my. Jednak już w przekładzie hisz-
pańskim Virgilio Bejarano Sánchez nadał temu wstępowi tytuł Prólogo 
de San Jerónimo, presbítero, a los libros de Josué y de Jueces50. Badacz 
ten sugeruje więc, że to Hieronimowe dziełko jest prologiem także do 

44	 Por. Sołomieniuk, Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wul-
gacie, s. 68: „Hieronim określa swe przedmowy kilkoma nazwami: praefatio, praefa-
tiuncula, prologus, exordium, principium”.

45	 Ks. Michał Sołomieniuk zestawia adresatów wszystkich prologów biblijnych. 
Por.  Sołomieniuk, Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w  Wulgacie, 
s. 72-73. Czyni to też Aline Canellis (Introduction. Le genre des préfaces et les lecteurs 
visés, s. 195).

46	 Por. Canellis, Introduction. Le genre des préfaces et les lecteurs visés, s. 184-185.
47	 P. Nautin, Hieronymus, TRE XV 310.
48	 I.S. Kozik, Saint Jerome’s Biblical Prefaces, New York 1938, s. 21.
49	 Préfaces aux livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 

592, Paris 2017, s. 285.
50	 San Jerónimo, Comentario a  Mateo. Prólogos y  prefacios a  diferentes trata-

dos. Vidas de tres monjes. Libro de los claros varones eclesiásticos. Edición bilingüe 
promovida por la Orden de San Jerónimo, tł. V. Bejarano Sánchez, Obras completas 
de San Jerónimo 2. Biblioteca de Autores Cristianos 624, Madrid 2002, s. 467. Tłumacz 
hiszpański przeformatował również łaciński tytuł dziełka na Prologus Sancti Hieronymi 
presbyteri in libros Iosue ac Iudicum (San Jerónimo, Comentario a Mateo, s. 466).



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 309

tłumaczenia Księgi Sędziów. Prolog ten bywa de facto dołączony aż do 
tłumaczenia czterech ksiąg biblijnych: Jozuego, Sędziów, Rut i Estery. 
Jednak, jak już wspomnieliśmy, Hieronim napisał także dziełko znane 
jako Prologus Hester, które adresował do Pauli Rzymianki51. Możemy 
w tym miejscu stwierdzić, że po adresowanym do Dezyderiusza52 prze-
kładzie Pentateuchu Hieronim przetłumaczył kolejne trzy księgi i w ten 
sposób zamknął sprawę Okakteuchu, a Księgę Estery tłumaczył po pro-
stu mniej więcej w tym samym okresie i stąd ta wzmianka w Praefatio 
in Iosue.

W swoim Prologu do Księgi Jozuego św.  Hieronim podkreśla, że 
jego praca translatorska pozwala osobom nieznającym greki lub niema-
jącym dostępu do Heksapli niejako mieć do niej wgląd. Strydończyk nie-
rzadko odwołuje się w swoich pismach do tłumaczeń Akwili, Symmacha 
i Teodocjona. Zwłaszcza przekład tego drugiego znacząco wpływał na 
decyzje translacyjne betlejemskiego egzegety53. Wiemy, że Hieronim brał 
pod uwagę tłumaczenia heksaplarne, zwłaszcza podczas pracy nad księ-
gami prorockimi. Mamy przecież zachowane komentarze Strydończyka 
do wszystkich proroków, w których na Akwilę, Symmacha i Teodocjona 
powołuje się wielokrotnie54. Jeśli zaś idzie o tłumaczenia ksiąg Jozuego, 
Sędziów i Rut, brak komentarzy św. Hieronima sprawia, że nie możemy 
przeczytać pisanych przez niego samego wyjaśnień poszczególnych de-
cyzji translacyjnych. Sam Prolog do Księgi Jozuego pozwala nam jednak 
domniemywać, że i  na te przekłady trzech ostatnich ksiąg Oktateuchu 
Heksapla miała wpływ. Od razu na początku, po dywagacjach na temat 
nazw hebrajskich, Hieronim w swoim Prologu do Księgi Jozuego pod-
kreśla też, że swoim tłumaczeniem nie chce podważać autorytetu Septu-
aginty ([lector] sciat me non in reprehensionem ueterum noua cudere). 
Warto w  tym miejscu podkreślić, że Hieronimowe przedmowy do jego 
przekładów ksiąg biblijnych mają też na celu pewien zabieg retorycz-
ny, mianowicie zyskać przychylność czytelnika (captatio benevolentiae). 
Czytelnika, który nierzadko, o  czym wspomina Strydończyk w  Pra-
efatio in Iosue, nastawiony był niechętnie i nieufnie do jego zwrotu ku 

51	 Zob. Préfaces aux livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, 
SCh 592, Paris 2017, s. 378.

52	 Por. Kelly, Hieronim, s. 446, przyp. 2.
53	 Warto tutaj podkreślić, że, jak policzyliśmy, w swoich pismach Hieronim wspo-

mina z imienia Symmacha prawie 700 razy.
54	 Hieronimowi nie udało się jedynie dokończyć pracy nad Księgą Jeremiasza 

(którą objaśnił do Jr 32 włącznie). Prace nad tym dziełem egzegetycznym przerwała 
jego śmierć.



310	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Hebraica veritas55. Można zaryzykować tezę, że pozytywne wypowiedzi 
Hieronima na temat Septuaginty w prologach biblijnych mają więc w du-
żej mierze charakter obronny. Z drugiej strony Hieronim nigdy nie chciał 
w sposób zdecydowany odrzucać dziedzictwa greckiej tradycji biblijnej.

Hieronim kończy swój Prolog do Księgi Jozuego deklaracją powrotu 
do przerwanej w  396  roku pracy nad egzegezą proroków mniejszych. 
Pracę tę rzeczywiście wznowił i w  latach 406-407 skomentował księgi 
Zachariasza, Malachiasza, Ozeasza, Joela i Amosa.

Hieronimowy przekład Księgi Jozuego, podobnie jak powstałe w po-
dobnym czasie tłumaczenia ksiąg Sędziów, Rut  i Estery, cechuje spora 
swoboda, która polega na częstym odchodzeniu od tekstu hebrajskiego 
tych czterech starotestamentalnych ksiąg56. Dla porównania tłumaczenia 
ksiąg prorockich cechuje dość silne przywiązanie do struktury języko-
wej tekstu źródłowego. Trudno uznać za przypadek to, że tłumaczenia 
proroków były wczesnymi owocami pracy Hieronima, księgi Jozuego, 
Sędziów, Rut i Estery natomiast stanowią jej ostatni etap. Można zaryzy-
kować tezę, że w miarę czasu Strydończyk nabierał pewności i doświad-
czenia w swoim przedsięwzięciu.

Na koniec pragniemy zaprezentować jeden z problemów, który znajdu-
jemy w samym przekładzie szóstej księgi Oktateuchu. Joz 13,4-5 w prze-
kładzie św. Hieronima brzmi następująco:

ad meridiem vero sunt Evei omnis terra Chanaan et Maara Sidoniorum usque 
Afeca et terminos Amorrei eiusque confinia Libani quoque regio contra 
orientem a Baalgad sub monte Hermon donec ingrediaris Emath57.

55	 Warto w tym miejscu zaznaczyć, że podjęta około 390 roku przez św. Hieroni-
ma decyzja o zarzuceniu pracy nad tłumaczeniem Septuaginty na łacinę i rozpoczęciu 
przekładu Starego Testamentu bezpośrednio z języka hebrajskiego spotkała się w środo-
wisku chrześcijańskim z odbiorem krytycznym. Por. Ł. Krzyszczuk, Pseudo-Hieronim, 
Krótkie streszczenie niedługich rozdziałów Izajasza (In Esaia parvula adbreviatio 
de capitulis paucis, CPL 585), VoxP 63 (2015) s. 484; M. Wysocki, Biblia i nadzieja na 
jej dobre tłumaczenie, VoxP 69 (2018) s. 729.

56	 Zob. N. Fernández Marcos, The Genuine Text of Judges, w: Sôfer Mahîr. Es-
says in Honour of Adrian Schenker Offered by the Editors of Biblia Hebraica Quinta, 
red. Y.  Goldman  – A.  van der Kooij  – R. Weis, Supplements to Vetus Testamentum 
110, Leiden – Boston 2006, s. 38: „In Judges the  free renderings of idiomatic verbal 
constructions are very frequent. V[ulgate] freely deviates from Hebrew vocabulary and 
syntax; it shows a tendency to clarify obscure passages and to identify a more precise 
meaning from the context”.

57	 Biblia Sacra iuxta Vulgatam versionem. Editio quinta, ed. R. Weber – R. Gry-
son, Stuttgart 2007, s.  304  (tł.  własne): „Zaprawdę, na południu są Chiwwici, cała 
ziemia Kanaan i  Maara Sydończyków, aż do Afeka i  granic Amoryty i  jego obszaru 



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 311

Hebrajskie określenie, które św. Hieronim oddał w wersecie 
13,5 przez confinia (okolice, granice), brzmi גִּבְלִי, a jest określeniem 
mieszkańca fenickiego miasta Gebal58, znanego Grekom jako Byblos. 
Betlejemski mnich w tej perykopie nie widzi takiej interpretacji, a oddał 
ten rzeczownik przez łacińskie eiusque confinia, które odniósł do tere-
nów amoryckich. Warto jednak podkreślić, że interpretatio Graeca Gebal 
z Byblos Hieronim znał59. Zobaczymy, jak Strydończyk pisze o tyryjskich 
żeglarzach w ósmej księdze swego Komentarza do Księgi Ezechiela:

Czytamy, że wioślarze, czyli żeglarze miasta Tyru – Sydończycy i Aradyjczycy, 
o  których już była mowa  – oraz, według przekładu Septuaginty, doradcy 
z Byblos, które po hebrajsku nazywane jest Gebal („consiliarios ‘Bibli’ quae 
hebraice appellatur ‘gebal’”), a także jego wojownicy: Persowie, Lidyjczycy 
i Libijczycy, wszyscy oni zginą i okażą się niczym, kiedy Tyr upadnie i cała 
jego chwała obróci się w ruinę60.

Zarówno praca translatorska, jak i egzegetyczna nad Ez 27 dowo-
dzą, że Hieronim doskonale znał identyfikację miasta Gebal z Byblos. 
Nadto rzeczownik גִּבְלִי, występujący po raz kolejny w Biblii Hebrajskiej 
w 1Krl 5,32, Strydończyk oddał poprawnie, tj. odnosząc do miasta na 
północ od Tyru („cementarii Hiram porro Biblii praeparaverunt ligna et 
lapides ad aedificandam domum”). Dlaczego zatem w Joz 13,5 betlejem-
ski mnich tak znacząco odszedł od tekstu hebrajskiego? Wydaje się, że 
doszło do pomyłki z rzeczownikiem גְּבוּל (zapisywanym też w tekście 
masoreckim przez qibbūṣ zamiast shuruq: גְּבֻל), który znaczy właśnie ‘ob-
szar graniczny, terytorium’61. Niestety nie mamy zachowanego w tej pe-
rykopie żadnego tłumaczenia heksaplarnego jako ekwiwalentu do 62 גִּבְלִי. 

granicznego, także kraina Libanu na wschodzie od Baal-Gad pod górą Hermon, aż wej-
dziesz do Chamat”.

58	 Możemy więc przełożyć ten rzeczownik na ‘Gebalczyk, gebalski’.
59	 Zob. jego przekład Ez 27,9.
60	 Hieronymus, Commentarii in Ezechielem VIII 27, 27b, ed. F. Glorie, CCL 75, 

Turnhout 1964, s. 380 (tł. własne).
61	 Np. w Joz 16,6, Hieronim przekłada rzeczownik גְּבוּל właśnie na confinia. Na te-

mat znaczenia tego hebrajskiego słowa zob. Zob. Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 1, 
s. 162, s.v. גְּבוּל. Więcej na temat samych hebraizmów w Hieronimowym przekładzie 
Księgi Jozuego, zob. B. Lang, Hebraismen im Buch Josua, w: Nicht Am Ende Mit Dem 
Latein. Die Vulgata Aus Heutiger Sicht, red. M. Fieger – B. Schmid Pfändler, Lausan-
ne – Berlin – Bruxelles – Chennai – New York – Oxford 2023, s. 34-35.

62	 Origenes, Hexaplorum quae supersunt; sive Veterum Interpretum Graecorum in 
totum Vetus Testamentum fragmenta, t. 1, ed. F. Field, Oxford 1875, s. 365.



312	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Nie możemy zatem jednoznacznie stwierdzić, czy Strydończyk pomylił 
się bezpośrednio na gruncie hebrajszczyzny czy też, co bardziej naszym 
zdaniem prawdopodobne, pomyłka nastąpiła u Symmacha63.

4.  Najstarsza kopia Prologu do Księgi Jozuego 
w zbiorach polskich

Najstarszym zachowanym przekazem rękopiśmiennym Prologu do 
Księgi Jozuego w zbiorach polskich bibliotek jest fragment o sygnaturze 
I  F 21  a, należący do zbiorów Biblioteki Uniwersyteckiej we Wrocła-
wiu64. Poniżej przedstawiamy jego krótki opis.

Wrocław, Biblioteka Uniwersytecka, I F 21 a
Fragment. 323 × 278 mm. 1 karta. 1. poł. XII wieku. Pergamin.

Zawartość:
(ra) Liber Deuteronomium (34,6-12).
[sepeli]vit eum in valle terrae Moab … >< … mirabilia, quae fecit 

Moyses coram omni Israel.
(ra-b) Praefatio sancti Hieronymi in libro Iosue65.
Incipit Prologus Ieronimi Presbiteri in libro Iosue – Tandem finito 

Pentateucho Moysi, velud grandi fęnore liberati… Quę enim audientis 
utilita[tis] [lacuna, rb] et michi non displicet… >< … et nos ad patriam 
festinentes mortiferos sirenarum cantus surda debeamus aure transire.

(rb-va) Argumentum66.

63	 Tak było w wypadku perykopy z Pwt 8,15, do której św. Hieronim wprowadził 
węża dipsas (Krzyszczuk –Morta, The Question of St. Jerome’s Translation, s. 250-257). 
Inne przykłady problemów translacyjnych z Hieronimowego przekładu Księgi Jozuego 
wylicza fiński uczony Seppo Sipilä (The Book of Joshua in the Vulgate, w: Scripture 
in Transition. Essays on Septuagint, Hebrew Bible, and Dead Sea Scrolls in Honour of 
Raija Sollamo, red. A. Voitila – J. Jokiranta, Supplements to the Journal for the Study of 
Judaism 126, Leiden – Boston 2008, s. 17-26).

64	 Stwierdzenie to oparte jest na analizie opisów rękopisów średniowiecznych ze-
branych w  bazie danych Manuscripta.pl (dostęp: 06.06.2025). Więcej o  samych me-
diewaliach w  zbiorach rękopiśmiennych Biblioteki Uniwersyteckiej we Wrocławiu, 
zob. A. Poznański, Medieval Manuscripts at the Wroclaw University Library. An Ove-
rview of the Collections and Their Digital Preservation, „Gazette du livre médiéval” 
64 (2018) s. 87-90.

65	 Zob. Repertorium biblicum medii aevi, t. 1: Initia biblica, apocrypha, prologi, 
red. F. Stegmüller, Madrid 1940, s. 256, nr 311.

66	 Repertorium biblicum medii aevi, t. 1, s. 255, nr 307.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 313

Incipiunt capitula – I. Ihesus filius nave in tipum Domini non solum 
gentes venerunt [recte: in gestis, verum etiam] in nomine trans [recte: 
transit] Iordanem hostium regna subvertit… Sors filiorum Ioseph, Ef-
fraim et Mana[sse] [lacuna, va] [fu]gitivorum. Urbes levitarum… >< … 
Item congregatis cum pacto obtestacionis alloquitur eos Iosuę.

(va-b) Liber Iosue (1,1–2,15).
Incipit Liber Iosue – Et factum est post mortem Moysi servi Domi-

ni… dominus Deus vester dedit vobis requiem et terram [lacuna, vb] eis 
et sic revertimini in terram possessionis vestre… >< … Demisit ergo eos 
per funem de fenestra, domus [textus abruptus].

Pismo:
Praegothica z pierwszej połowy XII wieku, intytulacje wyróżnione 

przez użycie liter majuskulnych. Cechy: stosowanie dyftongu ae (np. ter-
rae) oraz e caudata67, np. obędierunt, fęnore (nie zawsze właściwie) oraz 
znaku &; trzonki liter m, n, r, a  także laski f  i prostego s u dołu lekko 
wygięte w prawo; laski f i prostego s wystają poza dolną linię; a z pro-
stym trzonkiem, górny łuk prawie niewidoczny; dwa rodzaje d, uncjalne 
i połuncjalne; g z otwartą pętelką; łukowo wygięta noga litery h wystaje 
poza dolną linię; dwa rodzaje s, proste i uncjalne; trzonek t lekko wystaje 
ponad poziomą belkę; u jako v w środku wyrazu; ligatury st.

Schemat pisarski:
Wykonany rylcem, dwie kolumny (szerokość kolumny: ok. 120 mm).

Materiał pisarski:
Pergamin sporządzony ze skóry cielęcej, żółtawy, obustronnie szlifo-

wany; grubość: 0,2-0,42 mm.

Stan zachowania:
Karta przecięta poziomo na pół i użyta jako wyklejki przyklejone na 

drewniane okładziny innego nieznanego kodeksu; obecnie obydwie czę-
ści sklejone cienkim paskiem przezroczystego papieru po stronie verso, 

67	 Literka znana jako e  caudata, czyli znak umieszczany pod literą e, używany 
do oznaczania dyftongu ae (ę), pełniła funkcję etapu pośredniego w szerszej zmianie 
ortograficznej, jaka dokonała się pomiędzy VII a XII wiekiem, kiedy to skrybowie stop-
niowo zaczęli zastępować dyftong ae zwykłym e. Zgodnie z  przyjętą w  kodykologii 
praktyką zdecydowaliśmy za pomocą znaku ę oddawać e  caudata. Por.  C.E.  Beneš, 
The Appearance and Spread of the E-Cedilla in Latin Bookhands, „Manuscripta. A Jo-
urnal for Manuscript Research” 43-44 (2003) s. 1-2.



314	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

ponadto odcięte marginesy: górny, dolny, zewnętrzny (z obecnego punktu 
widzenia), co wiąże się z utratą tekstu; pergamin pofalowany od wilgoci, 
przybrudzony, w górnej części, a także nieznacznie w dolnej, uszkodzony 
przez owady.

Zdobienia:
Rubrykacje: intytulacje, formuły zakończenia, numery w  Argu-

mentum, lombardy. Na  stronie verso duży inicjał malarski, figuralny 
(ok.  106  × 90 mm, lewa strona przycięta) rozpoczynający Księgę Jo-
zuego: uncjalna litera E w kolorach zielonym, czerwonym i żółtym, na 
czerwonym tle, zdobiona ornamentami, w którą wpisano dwa smoki. Po-
dobny styl prezentują rękopisy z południa Francji XII wieku, np. kodeks 
Biblioteki Narodowej w Paryżu o sygn. Latin 161868.

Oprawa:
Przełom XIX i XX wieku, konserwatorska, półpłócienna z brązowym 

grzbietem i papierem marmurkowym, 2 karty ochronne.

Fragment, który pokrótce opisaliśmy powyżej, wyłączono z innego 
kodeksu (być może znaleziono lub otrzymano z zewnątrz) prawdopodob-
nie na przełomie XIX i XX wieku. Świadczy o tym oprawa oraz sposób 
sklejenia przeciętych części. Okrągłe pieczęcie Staats- und Universitäts-
-Bibliothek Breslau na samym fragmencie na stronach recto i verso mó-
wią nam, że prawdopodobnie został skatalogowany i nadano mu nową 
sygnaturę po 1919  roku, ponieważ wcześniej biblioteka nosiła nazwę 
Königliche und Universitätsbibliothek Breslau69. Niestety nie posiada-
my żadnych wskazówek co do tego, skąd wziął się on w zbiorach daw-
nej Biblioteki Uniwersyteckiej we Wrocławiu. W przypadku niektórych 
fragmentów pomocna jest sygnatura, np.  I F 687 a  to fragmenty opra-
wy kodeksu I F 687, jednak w naszym przypadku tak nie jest: kodeks 
I F 21 ma inny format i wyklejki na miejscu. Zarówno pismo, jak i zdo-
bienia wskazują na to, że powstał on w południowej Francji około pierw-
szej połowy XII wieku. Być może któryś ze śląskich klasztorów dostał 

68	 Za  tę wskazówkę jesteśmy bardzo wdzięczni dr  Joannie Frońskiej z  Institut 
de  recherche et d’histoire des textes w Paryżu. Opis, wersja cyfrowa oraz bibliogra-
fia na temat rękopisu BnF Latin 1618: https://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/
cc59572p (dostęp: 06.06.2025).

69	 Nowa nazwa oficjalnie obowiązywała od 17 maja 1919  roku, a  stosowny do-
kument w tej sprawie znajduje się w Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz 
w Berlinie (sygn. I. HA Rep. 76, Vd Sekt. 5 Nr. 1 Bd. 13, U I k 7884/19).



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 315

w darze z Zachodu Biblię na okoliczność fundacji albo jakaś wspólno-
ta dokonała importu wobec braku potrzebnych egzemplarzy. Rozcięcie 
karty na pół w  poziomie oraz przycięcie marginesów prawdopodobnie 
wskazuje na użycie tej karty do oprawy innego, późniejszego kodeksu 
o wymiarach ok. 275 × 215 mm, zatem w pewnym momencie ktoś uznał-
by Biblię za niepotrzebną i przeznaczył ją na makulaturę. Tekst zawiera 
wiele lekcji, które nie uznano za pochodzące z archetypu w najnowszej 
edycji krytycznej, jednak nie da się stwierdzić, aby wskazywały one na 
bliskość z jednym konkretnym świadkiem. Ponadto omawiany fragment 
zawiera kilka ewidentnych zniekształceń, np.  sillabam Hebraicorum 
numerum (sylabę hebrajskich numerów) zamiast silvam Hebraicorum 
nominum (las hebrajskich nazw), a także eganors (?) zamiast Ἑξαπλοῖς 
(Heksaplów). Można stąd wyciągnąć wniosek, że Hieronimowe prologi 
nie zawsze był łatwe to zrozumienia przez średniowiecznych czytelni-
ków, mimo to kopiowano je jako integralną część Biblii.

5.  Wydania tekstu

Migne J.P., Sancti Eusebii Hieronymi Stridonensis Presbyteri Opera omnia, post 
Monachorum Ordinis S.  Benedicti e  Congregatione S.  Mauri sed potissimum 
Joannis Martianaei hujus Ordinis recensionem, denuo ad manuscriptos Romanos, 
Ambrosianos, Veronenses et multos alios, nec non ad omnes editiones Gallicanas 
et exteras castigata, plurimis antea omnino ineditis monumentis, aliisque 
S.  Doctoris lucubrationibus seorsim tantum vulgatis aucta, innumeris notis, 
observationibusn correctionibus illustrata, studio et labore Vallarsii et Maffaei 
Veronae Presbyterorum, operam navantibus aliis in eadem civitate litteratis viris. 
Editio Parisiorum novissima ex secunda ab ipsis Veronensibus editoribus curis 
posterioribus ita recognita, atque ex recentius detectis sic ditata ut praesens editio, 
amplutidine sola, caeteris omissis emendationibus, praecedentes omnes editiones, 
etiam benedictinas, tertia parte seu triente materialiter superet, accurante et ad 
ultimum recognoscente J.-P.  Migne, cursuum completorum in singulos scientiae 
Ecclesiasticae Ramos editore. Tomus nonus, Patrologiae cursus completus. Series 
Latina 28, 461-464, Parisiis 1845.

Migne J.P., Sancti Eusebii Hieronymi Stridonensis Presbyteri Opera omnia, post 
Monachorum Ordinis S.  Benedicti e  Congregatione S.  Mauri sed potissimum 
Joannis Martianaei hujus Ordinis recensionem, denuo ad manuscriptos Romanos, 
Ambrosianos, Veronenses et multos alios, nec non ad omnes editiones Gallicanas 
et exteras castigata, plurimis antea omnino ineditis monumentis, aliisque 
S.  Doctoris lucubrationibus seorsim tantum vulgatis aucta, innumeris notis, 
observationibusn correctionibus illustrata, studio et labore Vallarsii et Maffaei 
Veronae Presbyterorum, operam navantibus aliis in eadem civitate litteratis viris. 



316	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Editio Parisiorum novissima ex secunda ab ipsis Veronensibus editoribus curis 
posterioribus ita recognita, atque ex recentius detectis sic ditata ut praesens editio, 
amplutidine sola, caeteris omissis emendationibus, praecedentes omnes editiones, 
etiam benedictinas, tertia parte seu triente materialiter superet, accurante et ad 
ultimum recognoscente J.-P.  Migne, cursuum completorum in singulos scientiae 
Ecclesiasticae Ramos editore. Tomus nonus, Patrologiae cursus completus. Series 
Latina 28, 503-506, Parisiis 1889.

Berger S., Les préfaces jointes aux livres de la Bible dans les manuscrits de la Vulgate. 
Mémoire posthume, Paris 1902, 22.

Bruyne D. de, Préfaces de la Bible Latine, Namur 1920, 22-23.
Weber R., Biblia Sacra iuxta Vulgatam versionem, t. 1, Stuttgart 1969, s. 285-286.
Weber R. – Gryson R., Biblia Sacra iuxta Vulgatam versionem. Editio quinta, Stuttgart 

2007, s. 285-286.
Weber R. – Gryson R., Préfaces aux livres de la Bible, SCh 592, Paris 2017, s. 316-321.

6.  Przekłady nowożytne

Angielskie:
Saint Jerome, Prefaces and Commentary on Daniel, tł.  K.P.  Edgecomb, Morrisville, 

North Carolina 2020, s. 6-7.

Francuskie:
Préfaces aux livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 592, Paris 

2017, s. 316-321.
Mélanges théologiques, historiques et moraux, empruntés des œuvres de saint Jérome, 

t. 2: Saint Jérome IX, tł. F.-Z. Collombet, Lyon – Paris 1842, s. 109-113.

Hiszpańskie:
San Jerónimo, Comentario a  Mateo. Prólogos y  prefacios a  diferentes tratados. 

Vidas de  tres monjes. Libro de  los claros varones eclesiásticos. Edición bilingüe 
promovida por la Orden de San Jerónimo, tł. V. Bejarano Sánchez, Obras completas 
de San Jerónimo 2. Biblioteca de Autores Cristianos 624, Madrid 2002, s. 467-469.

Niemieckie:
Biblia Sacra Vulgata. t.  2: Iosue  – Iudices  – Ruth  – Samuhel  – Malachim  – Verba 

dierum – Ezras – Tobias – Iudith – Hester – Iob, tł. A. Beriger, Berlin – Boston 
2018, s. 15-19.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 317

Bibliografia

Adkin N., The  Classics and Jerome’s Prefaces to the  Biblical Translations from 
the Hebrew, „Helmántica” 181 (2009) s. 167-175.

Bäbler B., The  Library of Origen and Eusebius in the  Urban Context of Caesarea 
Maritima, „Archeologia Classica” 71 (2020) s. 439-462.

Bearzotti G., S. Girolamo e la Volgata, Udine 1923.
Beneš C.E., The  Appearance and Spread of the  E-Cedilla in Latin Bookhands, 

„Manuscripta. A Journal for Manuscript Research” 43-44 (2003) s. 1-44.
Berger S., Les préfaces jointes aux livres de la Bible dans les manuscrits de la Vulgate. 

Mémoire posthume, Paris 1902.
Booth A.D., The Chronology of Jerome’s Early Years, „Phoenix” 35/3 (1981) s. 237-259.
Braverman J., Jerome’s Commentary on Daniel. A Study of Comparative Jewish and 

Christian Interpretations of the Hebrew Bible, CBQ 7, Washington 1978.
Brown D., Jerome and the  Vulgate, w:  A  History of Biblical Interpretation, t.  1: 

The Ancient Period, red. A.J. Hauser, Grand Rapids 2003, s. 355-379.
Brown Tkacz C., „Labor Tam Utilis”. The  Creation of the  Vulgate, „Vigiliae 

Christianae” 50/1 (1996) s. 42-72.
Cain A., Jerome’s Epitaph on Paula. A Commentary on the Epitaphium Sanctae Paulae, 

Oxford 2013.
Canellis A., Introduction. Le genre des préfaces et les lecteurs visés, w: Préfaces aux 

livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017, 
s. 165-201.

Canellis A., Introduction. Révisions et retour à  l’Hebraica veritas, w:  Préfaces aux 
livres de la Bible, ed. R. Weber – R. Gryson, tł. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017, 
s. 77-156.

Cannon W.W., Jerome and Symmachus. Some Points in the  Vulgate Translation of 
Koheleth, „Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft” 45 (1927) s. 191-199.

Carriker A.J., The Library of Eusebius of Caesarea, Supplements to Vigiliae Christianae 
67, Leiden – Boston 2003.

Chavarría Arnau A., Villas in Hispania during the  Fourth and Fifth Centuries, 
w: Hispania in Late Antiquity. Current Perspectives, red. K. Bowes – M. Kulikowski, 
The Medieval and Early Modern Iberian World 24, Leiden – Boston 2005, s. 519-555.

Cottineau L.H., Chronologie des versions bibliques de  saint Jérôme, w: Miscellanea 
geronimiana. Scritti varii pubblicati nel XV centenario dalla morte di San Girolamo, 
red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 42-68.

Domínguez García A., Introducción general, w:  San Jerónimo, Comentarios a  los 
Profetas Menores. Edición bilingüe promovida por la Orden de  San Jerónimo, 
tł. A. Domínguez García, Obras completas de San Jerónimo 3a. Biblioteca de Autores 
Cristianos 606, Madrid 2000, s. XIII-XXIV.

Fernández Marcos N., Introducción a  las versiones griegas de  la Biblia. Segunda 
edición revisada y aumentada, Textos y estudios „Cardenal Cisneros” de la Biblia 
Políglota Matritense 64, Madrid 1998.



318	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Fernández Marcos N., The  Genuine Text of Judges, w:  Sôfer Mahîr. Essays in 
Honour of Adrian Schenker Offered by the  Editors of Biblia Hebraica Quinta, 
red. Y. Goldman – A. van der Kooij – R. Weis, Supplements to Vetus Testamentum 
110, Leiden – Boston 2006, 33-45.

Gallagher E.L., Why did Jerome Translate Tobit and Judith?, „Harvard Theological 
Review” 108/3 (2015) s. 356-375.

Gilbert M., Saint Jérôme, traducteur de la Bible, w: Il a parlé par les prophètes. Thèmes 
et figures bibliques, red. M. Gilbert, Namur 1998, s. 9-28.

González Luis J., La traducción vulgata y Símaco, „Tabona” 4 (1983) s. 267-280.
González Luis J., La versión de Símaco a los profetas mayores, Universidad Complutense 

de Madrid 1981, w: https://hdl.handle.net/20.500.14352/39172 (dostęp: 20.05.2025).
Graves M., Jerome’s Hebrew Philology. A Study Based on His Commentary on Jeremiah, 

Supplements to Vigiliae Christianae 90, Leiden – Boston 2007.
Howorth H.H., The  Influence of St  Jerome on the Canon of the Western Church. III, 

„The Journal of Theological Studies” 13/49 (1911) s. 1-18.
Jay P., La datation des premières traductions de  l’Ancien Testament sur l’hébreu par 

saint Jérôme, „Revue d’Études Augustiniennes” 28/3-4 (1982) s. 208-212.
Jay P., Saint Jérôme et „l’un et l’autre Testament”, w:  Ouvrir les écritures, 

red. P. Beauchamp, Paris 1995, s. 361-379.
Joshua, Judges, Ruth, 1-2 Samuel, red. J.R. Franke, Ancient Christian Commentary on 

Scripture. Old Testament 4, Downers Grove 2019.
Jóźwiak M., „Non intelligis stultitiam tuam impudentiae copulatam”. Św.  Hieronim 

contra Pelagiusz, „Vox Patrum” 68 (2017) s. 399-407.
Kalinkowski S., Wstęp, w: S. Kalinkowski: Orygenes – Hieronim, Homilie o Księdze 

Psalmów, ŹMT 32, Kraków 2004, s. I-XIII.
Kamesar A., Jerome and the Hebrew Scriptures, w: The Oxford Handbook of the Latin 

Bible, red. H.A.G. Houghton, New York 2023, s. 49-64.
Kelly J.D.N., Hieronim. Życie, pisma, spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 2003.
Kołosowski T., Porównanie życia chrześcijańskiego do morskiej żeglugi 

w  korespondencji św.  Hieronima, w:  Mare nostrum. Morze w  historii i  kulturze 
krajów śródziemnomorskich, red. T. Kołosowski, Warszawa 2015, s. 155-163.

Kozik I.S., Saint Jerome’s Biblical Prefaces, New York 1938.
Kraus M.A., Jewish, Christian, and Classical Exegetical Traditions in Jerome’s 

Translation of the  Book of Exodus: Translation Technique and the  Vulgate, 
Supplements to Vigiliae Christianae 141, Leiden – Boston 2017.

Królikowski J., Dzieło translatorskie św.  Hieronima i  veritas hebraica, „Filologia 
Polska. Roczniki Naukowe Uniwersytetu Zielonogórskiego” 8 (2022) s. 309-333.

Krzyszczuk Ł.  – Morta K., The  Question of St.  Jerome’s Translation ex Hebraica 
veritate. The Example of Deut. 8:15, „Philologia Classica” 16/2 (2021) s. 241-261.

Krzyszczuk Ł., Wstęp, w: Pseudo-Hieronim, Krótkie streszczenie niedługich rozdziałów 
Izajasza (In Esaia parvula adbreviatio de capitulis paucis, CPL 585), „Vox Patrum” 
63 (2015) s. 475-495.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 319

Krzyszczuk Ł., Wstęp, w: Św. Hieronim, Komentarz do Księgi Abdiasza (Commentarius 
in Abdiam, CPL 589), „Vox Patrum” 60 (2013) s. 557-573.

Lang B., Hebraismen im Buch Josua, w: Nicht Am Ende Mit Dem Latein. Die Vulgata 
Aus Heutiger Sicht, red.  M.  Fieger  – B.  Schmid Pfändler, Lausanne  – Berlin  – 
Bruxelles – Chennai – New York – Oxford 2023, s. 34-35.

Messina M.T., L’autorità delle citazioni virgiliane nelle opere esegetiche di san 
Girolamo, Roma 2003, s. 536-662.

Moorhead J., Gregory’s Literary Inheritance, w: A Companion to Gregory the Great, 
red.  B.  Neil  – M.  Dal Santo, Brill’s Companions to the  Christian Tradition 47, 
Leiden – Boston 2013, s. 249-267.

Morinelli T.D., Reason and Doctrine. Simple Reason and the  Fallacies of Christian 
Doctrines. Time for Christians to Rethink what They Believe, New York 2016.

Morta K., Palący oddechem wąż („serpens flatu adurens”) św.  Hieronima, „Vox 
Patrum” 87 (2023) s. 295-312.

Morta K., Syreny w  Biblii w  przekładzie św.  Hieronima, w:  Biblia w  przekładach 
i komentarzach, red. K. Morta, Wrocław 2019, s. 31-49.

Nautin P., Hieronymus, w:  Theologische Realenzyklopädie. Band 15: Heinrich II.  – 
Ibsen, red. C. Uhlig, Berlin – New York 1986, s. 304-315.

Paczkowski M., Postać Jozuego w  interpretacji Cezarego z  Arles, „Polonia Sacra” 
24/4 (2020) s. 75-101.

Opelt I., Die Polemik in der christlichen lateinischen Literatur von Tertullian bis 
Augustin, Bibliothek der klassischen Altertumswissenschaften 2. Reihe. Neue 
Folge 63, Heidelberg 1980.

Otranto G, La tipologia di Giosué nel „Dialogo con Trifone ebreo” di Giustino, 
„Augustinianum” 15/1-2 (1975) s. 29-48.

Pollastri A., Pammachio, w:  Dizionario patristico e  di  antichità cristiane, t.  2: G-Z, 
red. A. Di Berardino, Casale Monferrato 1984, k. 2594.

Poznański A., Medieval Manuscripts at the Wroclaw University Library. An Overview 
of the  Collections and Their Digital Preservation, „Gazette du livre médiéval” 
64 (2018) s. 87-90.

Rebenich S., Jerome. The  „Vir Trilinguis” and the  „Hebraica Veritas”, „Vigiliae 
Christianae” 47 (1993) s. 50-77.

Repertorium biblicum medii aevi, t.  1: Initia biblica, apocrypha, prologi, 
red. F. Stegmüller, Madrid 1940.

Richardson J.S., The Romans in Spain, Oxford 1998.
Sipilä S., The  Book of Joshua in the  Vulgate, w:  Scripture in Transition. Essays on 

Septuagint, Hebrew Bible, and Dead Sea Scrolls in Honour of Raija Sollamo, 
red. A. Voitila – J. Jokiranta, Supplements to the Journal for the Study of Judaism 
126, Leiden – Boston 2008, s. 17-26.

Semple W.H., St.  Jerome as a  Biblical Translator, „Bulletin of the  John Rylands 
University Library of Manchester” 48 (1966) s. 227-243.

Simonetti M., Między dosłownością a  alegorią. Przyczynek do historii egzegezy 
patrystycznej, tł. T. Skibiński, Myśl Teologiczna 26, Kraków 2000.



320	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

Sołomieniuk M.P., Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie – 
zagadnienia wstępne, „Vox Patrum” 76 (2020) s. 67-86.

Szczur P., Pammachiusz, w: Encyklopedia katolicka, t. 14: Nouet – Pastoralis officii, 
red. E. Gigilewicz, Lublin 2010, k. 1195-1196.

Vessey M., Jerome’s Origen: The Making of a Christian Literary Persona, w: Papers 
presented at the  Eleventh International Conference on Patristic Studies held in 
Oxford 1991, red. E.A. Livingstone, Leuven 1993, s. 135-145.

Weigert S., Hebraica veritas. Übersetzungsprinzipien und Quellen der 
Deuteronomiumübersetzung des Hieronymus, Beiträge zur Wissenschaft vom Alten 
und Neuen Testament 207/7, Stuttgart 2016.

Wysocki M., Biblia i  nadzieja na jej dobre tłumaczenie, „Vox Patrum” 69  (2018) 
s. 721-733.

Yuditsky A., Jerome’s transcriptions of Hebrew. A reexamination, „Lešonenu. A Journal 
for the Study of the Hebrew Language and Cognate Subjects” 76 (2014) s. 121-136.

Zittel D., Hieronymus und Paula. Brief an eine Asketin und Mutter, w: Frauenwelten in 
der Antike. Geschlechterordnung und weibliche Lebenspraxis. Mit 162 Quellentexten 
und Bildquellen, red. T. Späth – B. Wagner-Hasel, Stuttgart 2000, s. 426-437.

7.  Przekład70

1. Wreszcie, ukończywszy Pięcioksiąg Mojżesza71, jakby uwolnieni od 
wielkiego długu, zabieramy się do [księgi] Jezusa, syna Nawego, którego 
Hebrajczycy nazywają Jozue Ben Nun72, to jest ‘Jozue, syn Nuna’73, oraz 
do Księgi Sędziów, którą nazywają Sopthim74, do Rut również i do Estery, 
które określają pod tymi samymi nazwami75. Napominamy też czytelnika, 

70	 Przekładu dokonano z  łacińskiego tekstu krytycznego, opracowanego przez 
Rogera Grysona i Roberta Webera: Préfaces aux livres de la Bible, SCh 592, Paris 2017, 
s. 316-321.

71	 Wzmianka ta zdaje się sugerować, że Hieronim spędził sporo czasu nad przekła-
dem Pięcioksięgu, co w wypadku tłumaczenia innych ksiąg biblijnych nie ma miejsca. 
Zwykle bowiem betlejemski mnich pracuje w  pośpiechu. Zob.  Krzyszczuk  – Morta, 
The Question of St. Jerome’s Translation, s. 243.

72	 Hebr. יְהוֹשֻׁעַ בִּן-נוּן.
73	 Na temat etymologii imienia Jozuego, syna Nuna z plemienia Efraima, zob. Hie-

ronymus, Liber interpretationis hebraicorum nominum, s.v.  Iosue, ed. P. de Lagarde, 
CCL 72, Turnhout 1959, s. 104: „Iosue salvator”. O imieniu jego ojca w greckiej wersji 
(Ναυή), por. Hieronymus, Liber interpretationis hebraicorum nominum, s. 76: „Nave 
semen vel germen vel pulchritudo”.

74	 Hebr. שֹׁפְטִים. Więcej na temat Hieronimowej transkrypcji biblijnej hebrajszczyzny, 
zob. A. Yuditsky, Jerome’s transcriptions of Hebrew. A reexamination, „Lešonenu. A Jo-
urnal for the Study of the Hebrew Language and Cognate Subjects” 76 (2014) s. 121-136.

75	 Kolejno hebr. רוּת oraz אֶסְתֵּר.



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 321

aby przy przepisywaniu starannie zachował las hebrajskich imion i podzia-
ły uzyskane przez wyróżnienie członów, aby nie zniweczyć naszego trudu 
ani jego gorliwej pracy76. Przede wszystkim zaś niech wie, o czym często 
dawałem świadectwo, że nie tworzę nowych rzeczy w celu krytycznego 
potępienia dawnych77, jak wyrzucają mi to moi przyjaciele, lecz – na miarę 
swoich sił – ofiarowuję naszą wersję ludziom mojego języka (którzy zresz-
tą czerpią z niej przyjemność), aby mieli ją zamiast greckich Heksapli, któ-
re są kosztowne i wymagają wielkiego wysiłku78. Jeśliby natomiast w nie-
których miejscach mieli wątpliwości co do odczytu dawnych ksiąg, po-
równując je z naszymi, będą mogli znaleźć to, czego szukają, zwłaszcza że 
wśród Łacinników jest tyle wersji, ile kodeksów, a każdy wedle własnego 
uznania dodawał lub usuwał to, co mu się podobało. Jednak w  żadnym 
razie nie może być prawdziwe to, co się od siebie różni. Niech więc prze-
stanie powstawać przeciwko nam skorpion79 z ukąszeniem zakrzywionego 

76	 Chociaż sens tego zdania wydaje się jasny, jednak składniowo jest ono pro-
blematyczne. W najnowszym wydaniu czytamy: Monemusque lectorem ut siluam (…) 
diligens scriptura conseruet ne et noster labor et illius studium pereat. Niektórzy trak-
tują diligens scriptura (staranne pismo/pisanie) jako podmiot zdania podrzędnego, nam 
jednak wydaje się, że scriptura jest w ablatiwie (przy pisaniu/przepisywaniu), a diligens 
jest przymiotnikiem w funkcji przysłówka (starannie). Wówczas do rzeczownika lecto-
rem odnosi się zarówno conservet, jak i illius. Miejsce to nie było jasne już dla średnio-
wiecznych skrybów, stąd w  wielu rękopisach można przeczytać diligens scriptor, co 
daje jednak dziwne połączenie: monemus lectorem, ut scriptor (napominamy czytelnika, 
aby skryba). Być może tekst uległ zepsuciu już na wczesnym etapie jego transmisji.

77	 Mowa o tłumaczeniu Septuaginty.
78	 Tłumaczenie św. Hieronima ma pomóc czytelnikowi łacińskojęzycznemu nie-

jako mieć wgląd do heksaplarnych przekładów ksiąg Jozuego, Sędziów, Rut i Estery – 
tłumaczeń trudno dostępnych i ciężkich w lekturze.

79	 Św. Hieronim nierzadko porównuje swoich wrogów do skorpiona. Por. Hiero-
nymus, Commentarii in Esaiam, X, Prol., ed. R. Gryson – V. Somers, Commentaires 
de Jérôme sur le prophète Isaïe. Livres VIII-XI, Vetus Latina. Aus der Geschichte der 
Lateinischen Bibel 30, Freiburg 1996, s. 1105: „Audio praeterea scorpium, mutum ani-
mal et venenatum, super sponsionem quondam commentarioli mei in Danihelem pro-
phetam nescio quid mussitare, immo ferire conari, in suo pure moriturum”. Zob.  też: 
Hieronymus, Commentarii in Iohel, Prol., ed. R. Gryson, CCL 76 bis 3, Turnhout 2023, 
s. 263: „Insurgat licet scorpius et arcuato vulnere ferire conetur”. W prologu do pierw-
szej księgi napisanego w  411  roku Komentarza do Księgi Ezechiela Hieronim nazy-
wa skorpionem Rufina z Akwilei (Hieronymus, Commentarii in Ezechielem I  Prol., 
ed. F. Glorie, CCL 75, Turnhout 1964, s. 3: „Verum quia et tu indesinenter hoc flagitas et 
magno vulneri cicatrix paulatim obducitur, Scorpiusque inter Enceladum et Porphyrio-
nem Trinacriae humo premitur et Hydra multorum capitum contra nos aliquando sibilare 
cessavit, datumque tempus quo non haereticorum respondere insidiis sed scripturarum 
expositioni incumbere debeamus”). Na temat inwektywy u św. Hieronima, zob. I. Opelt, 



322	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

żądła80 i niech zaniecha niszczenia świętego dzieła swoim zatrutym języ-
kiem i  albo niech je przyjmie, jeśli mu się podoba, albo wzgardzi nim, 
jeśli mu się nie podoba, a raczej niechaj pamięta te wersety: „Usta twoje 
pełne były złości, a język twój knuł podstępy. Siedząc, mówiłeś przeciw 
bratu twemu i przeciw synowi matki twojej rzucałeś zgorszenie. To czyni-
łeś, a [Ja] milczałem. Sądziłeś w swej złości, że stanę się tobie podobny? 
Będę cię oskarżał i przeciwstawię się tobie” (Ps 49,19-21)81. 2. Jakiż więc 
pożytek ma słuchacz z tego, że my pocimy się nad pracą, a inni trudzą się, 
żeby krytykować; że Żydzi boleją, iż odebrano im okazję do obmawiania 
i wyśmiewania chrześcijan; oraz że ludzie Kościoła nie tylko gardzą, ale 
wręcz niszczą to, czym przeciwnicy nas dręczą? Jeśli zaś tylko dawne tłu-
maczenie82 im się podoba, które i  ja szanuję, i  jeśli sądzą, że nie należy 
przyjmować niczego poza nim, to dlaczego czytają, bądź pomijają to, co 
zostało tam dodane lub usunięte przy pomocy asterysków i obelisków?83 

Die Polemik in der christlichen lateinischen Literatur von Tertullian bis Augustin, Bi-
bliothek der klassischen Altertumswissenschaften 2. Reihe. Neue Folge 63, Heidelberg 
1980, s. 162-163; M. Jóźwiak, „Non intelligis stultitiam tuam impudentiae copulatam”. 
Św. Hieronim contra Pelagiusz, VoxP 68 (2017) s. 399-407.

80	 Pojawiający się w tym miejscu ablativus instrumenti (arcuato vulnere) tłuma-
czymy na z  ukąszeniem zakrzywionego żądła. Fraza ta pojawia się u  św. Hieronima 
kilka razy (Commentarii in Ezechielem I 2, 6b, ed. F. Glorie, CCL 75, Turnhout 1964, 
s. 28; Commentarii in Iohel, Prol., ed. R. Gryson, CCL 76 bis 3, Turnhout 2023, s. 263; 
Contra Vigilantium 8, ed. J.-L. Feiertag, CCL 79C, Turnhout 2005, s. 19, tł. G. Rurań-
ski, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw 
Jowinianowi. Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 2013, s. 445-446; Ep. 124, 15, 
ŹMT 63, s. 152), co wpłynęło również na opis skorpiona, który znajdujemy u Izydora 
z Sewilli, tak opisującego tego pajęczaka: „animal armatum aculeo, et ex eo graece vo-
catum quod cauda figat et arcuato vulnere venena diffundat” (Isidorus Hispalensis, Ety-
mologiae XII 5, 4, ed. J. André, Isidore de Séville, Étymologies. Livre XII: Des animaux, 
Auteurs Latins du Moyen Âge, Paris 2012, s. 171-172). Rzeczownik vulnus należy od-
nieść do kolca jadowego skorpiona, który znajduje się na końcu zakrzywionego telsonu 
tego jadowitego pajęczaka, nie zaś rany, jaką powoduje ukąszenie. Por. Glossae bibli-
cae in codice Sangallensi (Sankt Gallen, Stiftsbibliothek 295 [G1]) 7, 6, ed. P. Vaciago, 
CCM 189A, Turnhout 2004, s. 427: „Arcuato vulnere, quia cauda scorpionis curva est, 
et cum illa nocet hominibus”.

81	 Warto tutaj dodać, że tłumaczenie perykopy z Ps 49 Hieronim przytacza w swoim 
tłumaczeniu z Septuaginty, a nie z Psalterium iuxta Hebraeos. Przywołując w swoich dzie-
łach Księgę Psalmów, Strydończyk zwykle cytuje ją właśnie w tym przekładzie z greki.

82	 Mowa o Septuagincie.
83	 Orygenes w swoich Heksaplach oznaczał asteryskiem (※) passusy, które znaj-

dowały się w dostępnej mu wersji tekstu hebrajskiego Starego Testamentu, a nie było ich 
w Septuagincie oraz jej rewizji dokonanej przez Teodocjona. Miejsca w Septuagincie 
natomiast, których nie było w tekście hebrajskim, oznaczał obeliskiem (÷). Zakończenie 



	 Św. Hieronim, Prolog do Księgi Jozuego	 323

Dlaczego Kościoły przyjęły [Księgę] Daniela według przekładu Teodo-
cjona?84 Czemuż to podziwiają Orygenesa i Euzebiusza z Cezarei, którzy 
zestawiają ze sobą wszystkie te przekłady?85 Albo cóż to była za głupota, 
że po wskazaniu tego, co prawdziwe, nadal podążają za tym, co fałszywe? 
Jak bowiem będą mogli potwierdzić świadectwa przytaczane w Nowym 
Testamencie, które nie znajdują się w starych księgach?86 Mówimy to, aby 
nie wydawało się, że całkiem milczymy wobec oszczerców.

3. Poza tym, po zaśnięciu świętej Pauli87, której życie jest wzorem cno-
ty, i po tych księgach, których nie mogłem odmówić dziewicy Chrystuso-
wej, Eustochium, postanowiliśmy, „póki duch rządzi tymi członkami”88, 

każdego takiego fragmentu było wskazywane metobelem, znakiem podobnym do na-
szego dwukropka (:). Zob. Hieronymus, Ep. 112, 19, ŹMT 61, s. 214: „Jeśli chodzi o to, 
co poruszasz w innych listach, dlaczego moje pierwsze tłumaczenie ksiąg kanonicznych 
ma zaznaczone gwiazdki i laseczki, a potem wydałem inny przekład bez tych znaków, 
odpowiem dla twego spokoju – zdaje mi się jednak, że nie rozumiesz, o co pytasz. Tam-
to bowiem jest tłumaczeniem z Siedemdziesięciu Tłumaczy i gdziekolwiek są laseczki, 
to jest obeliski, znaczy to, że Siedemdziesięciu więcej powiedziało, niż jest w tekście 
hebrajskim; tam zaś, gdzie są jakby przyświecające gwiazdki, Orygenes dodał coś z wy-
dania Teodocjona. Tam przełożyłem z greckiego, tu z samego hebrajskiego tak jak ro-
zumiałem, starając się raczej wyrazić prawdziwe znaczenie niż zachowywać porządek 
słów”. Por. M. Graves, Jerome’s Hebrew Philology. A Study Based on His Commentary 
on Jeremiah, Supplements to VigCh 90, Leiden – Boston 2007, s. 24.

84	 Por. J. Braverman, Jerome’s Commentary on Daniel. A Study of Comparative Jewish 
and Christian Interpretations of the Hebrew Bible, CBQ 7, Washington 1978, s. 31, 69.

85	 Euzebiusz zgromadził w Cezarei Palestyńskiej pokaźną bibliotekę. Znajdowały 
się w niej dzieła o tematyce filozoficznej, historycznej, poezja, greckie przekłady litera-
tury żydowskiej (m.in. pisma Filona z Aleksandrii i Józefa Flawiusza) oraz pokaźny zbór 
dzieł autorów chrześcijańskich, w tym właśnie Heksapla, do której Hieronim czyni tutaj 
aluzję. Zob. A.J. Carriker, The Library of Eusebius of Caesarea, Supplements to VigCh 
67, Leiden – Boston 2003, s. 299-311; B. Bäbler, The Library of Origen and Eusebius in 
the Urban Context of Caesarea Maritima, „Archeologia Classica” 71 (2020) s. 439-462.

86	 Mowa o Starym Testamencie.
87	 Św. Paula Rzymianka zmarła w styczniu 404 roku (Cain, Jerome’s Epitaphium 

Paulae, s.  116). Doprecyzowanie daty jej śmierci na siódmy dzień przed kalendami 
lutego (26 stycznia) nastąpiło najwcześniej w 431 roku, czyli ponad dekadę po śmier-
ci Hieronima (por.  Cain, Jerome’s Epitaphium Paulae, s.  134). Por.  też: Hrabanus 
Maurus, Martyrologium, 26 Ian., ed. J. McCulloh, CCM 44, Turnhout 1979, 17: „VII 
KAL. FEB. […] Bethlem ciuitate depositio sanctae Paulae, cuius petitionibus annuens 
beatus Hieronimus plura confecit opuscula”.

88	 Publius Vergilius Maro, Aeneis IV 336, ed. R.A.B. Mynors, P. Vergili Maronis 
Opera, Oxford 1969, s. 186, tł. R.R. Chodkowski, Publiusz Wergiliusz Maro, Eneida, 
Źródła i Monografie. Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego 
Jana Pawła II 542, Lublin 2024, s. 120. Zob. więcej: N. Adkin, The Classics and Jero-
me’s Prefaces to the Biblical Translations From the Hebrew, „Helmántica” 181 (2009) 



324	 Łukasz Krzyszczuk, Adam Poznański	

zająć się wyjaśnianiem proroków89 i dzieło to, już od pewnego czasu porzu-
cone, podjąć na nowo90, zwłaszcza, że godny podziwu i święty mąż Pam-
machiusz91 domaga się w liście tego samego92, a my, śpiesząc do ojczyzny, 
musimy ominąć z zamkniętym uchem śmiercionośne pieśni Syren93.

s. 167-175; M.T. Messina, L’autorità delle citazioni virgiliane nelle opere esegetiche di 
san Girolamo, Roma 2003, s. 536-662.

89	 Mowa o komentarzach do pięciu proroków mniejszych (Zachariasza, Malachia-
sza, Ozeasza, Joela i Amosa), które Strydończyk popełnił w latach 406-407. Por. Krzysz-
czuk, Pseudo-Hieronim, Krótkie streszczenie niedługich rozdziałów Izajasza (In Esaia 
parvula adbreviatio de capitulis paucis, CPL 585), s. 560-562.

90	 Por. Krzyszczuk, Pseudo-Hieronim, Krótkie streszczenie niedługich rozdziałów 
Izajasza (In Esaia parvula adbreviatio de capitulis paucis, CPL 585), s. 560-562. Ko-
mentarze do ksiąg Jonasza i Abdiasza Hieronim napisał w 396 roku.

91	 Więcej o tym rzymskim senatorze, który od czasów studenckich przyjaźnił się 
ze św. Hieronimem, zob. A. Pollastri, Pammachio, DPAC II 2594; P. Szczur, Pamma-
chiusz, EK XIV 1195-1196.

92	 Hieronim dedykował Pammachiuszowi trzy z owych pięciu komentarzy do pro-
roków mniejszych, które zamierzał napisać: do Ozeasza, Joela i Amosa.

93	 Por. K. Morta, Syreny w Biblii w przekładzie św. Hieronima, w: Biblia w prze-
kładach i komentarzach, red. K. Morta, Wrocław 2019, s. 32-48. Polski badacz anali-
zuje tam, w jaki sposób w swoich pismach św. Hieronim odnosił się do mitu o Syre-
nach. Por. Homerus, Odyssea XII 158-159, ed. P. von der Mühll, Homerus, Odyssea, 
Basel 1962, s.  222: „Σειρήνων μὲν πρῶτον ἀνώγει θεσπεσιάων/φθόγγον ἀλεύασθαι” 
(tł. R.R. Chodkowski, Homer, Odyseja, Źródła i monografie 500, Lublin 2020, s. 268): 
„Najpierw [Kirke] zaleca nam się wystrzegać urzekających/głosów Syren”. O samym 
motywie niebezpieczeństw podróży morskiej jako alegorii życia chrześcijańskiego w li-
stach św. Hieronima, zob. T. Kołosowski, Porównanie życia chrześcijańskiego do mor-
skiej żeglugi w korespondencji św. Hieronima, w: Mare nostrum. Morze w historii i kul-
turze krajów śródziemnomorskich, red. T. Kołosowski, Warszawa 2015, s. 155-163. Zob 
też: Krzyszczuk, Pseudo-Hieronim, Krótkie streszczenie niedługich rozdziałów Izajasza 
(In Esaia parvula adbreviatio de capitulis paucis, CPL 585), s. 570-571. Tutaj mowa 
o tym, że egzegeza przypomina podróż morską, która pełna jest niebezpieczeństw. Po-
dobny motyw znajdujemy w licznych komentarzach Strydończyka. Zob. Hieronymus, 
Commentarii in Abdiam, Prol., CCL 76 bis 2, s. 122, tł. Ł. Krzyszczuk, Św. Hieronim, 
Komentarz do Księgi Abdiasza (Commentarii in Abdiam, CPL 589), VoxP 60 (2013) 
s. 577: „Lecz właśnie teraz jest czas, aby przedstawić początek Abdiasza z pomocą two-
ich modlitw, któremu została dedykowana ta księga, i przepłynąć przez morze niebez-
pieczne i porywiste wiry świata”.


