
VOX PATRUM 96 (2025)  77-116
DOI:  10.31743/vp.18712

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja 
natury ludzkiej w procesie formowania doktryny 

chrystologicznej w II-V wieku
Anthropology in the Light of the Incarnation: The Christian Vision 
of Human Nature in the Process of the Formation of Christological 

Doctrine (2nd-5th Centuries)

Ks. Oleksandr Kashchuk1

Abstract:� The  aim of this article is to verify the  continuity and development of 
the Church Fathers’ reflection on human nature in the light of the Incarnate Christ and 
to present its evolution during the period from the 2nd to the 5th century. Employing 
a panoramic and synthetic approach enabled the identification of those anthropological 
elements that were common and consistently emphasized, thereby highlighting 
the essential core of the doctrine. The study focuses on the anthropological implications 
of the Incarnation, that is, the fact that God truly assumed human nature: body, soul, 
and reason. Based on the testimonies of the Church Fathers – from Ignatius of Antioch 
and Irenaeus of Lyon to the definition of the Council of Chalcedon – It is demonstrated 
that theology in the 2nd to 5th centuries consistently argued for the real and inseparable 
presence of both the fullness of divinity and the fullness of humanity in the one person 
of Jesus Christ. The analysis addresses four main theological traditions: Alexandrian, 
Cappadocian, Antiochene, and Western (Latin), each of which defended the integrity of 
Christ’s divine-human identity in a distinct manner. Within these Christological currents, 
a deepened vision of humanity gradually emerged – conceived as a nature capable of 
union with God without losing its own identity. The  article shows that Christology 
constituted the  foundation of Christian anthropology: it defined not only the  identity 
of Christ but also the  dignity of the  human person and his capacity to participate in 
the life of God. In this perspective, the Incarnation appears as the key to understanding 
the mystery of humanity.

Keywords:� Christ; Incarnation; human nature; human dignity; Christology; Ecumenical 
Councils; Byzantium.

1	 Ks. prof. dr hab. Oleksandr Kashchuk, Katedra Historii Wieków Średnich i Bi-
zantynistyki, Uniwersytet imienia Iwana Franki, Lwów, Ukraina; Katedra Teologii, 
Ukraiński Uniwersytet Katolicki, Lwów, Ukraina; e-mail: oleks_andr@ucu.edu.ua; 
ORCID: 0000-0001-6302-1851.



78	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

1.  Wstęp

Od pierwszych dziesięcioleci chrześcijańskiej refleksji nad wiarą aż 
po Sobór Efeski (431) zasadniczym zadaniem chrystologii było wyka-
zanie pełni zarówno boskości, jak i  człowieczeństwa w  osobie Jezusa 
Chrystusa. Pośrednio prowadziło to do dowartościowania godności ludz-
kiej natury, ponieważ podkreślano, że to prawdziwy Bóg staje się w pełni 
człowiekiem. Ojcowie Kościoła rozumieli, że opowiadanie o stworzeniu 
człowieka pokazuje, kim jest człowiek i że należy je rozpatrywać w od-
niesieniu do innych prawd wiary, zwłaszcza do wcielenia. Wiara w inkar-
nację Słowa Bożego pokazuje bowiem, że człowieczeństwo ma wielką 
godność, gdyż staje się naturą osoby Chrystusa2.

Badanie antropologicznych implikacji wynikających z  wczesno-
chrześcijańskiej chrystologii jest ważne, ponieważ pozwala głębiej zro-
zumieć, w jaki sposób refleksja nad osobą Chrystusa kształtowała chrze-
ścijańską wizję człowieka – jego natury oraz godności. Zagadnienie to 
nabiera szczególnego znaczenia w kontekście formowania się doktryny 
chrystologicznej, zwłaszcza w okresie soborów powszechnych IV-V wie-
ku, które odegrały decydującą rolę w precyzyjnym określeniu treści wiary 
Kościoła i miały kluczowe znaczenie dla ugruntowania wizji natury ludz-
kiej jako rzeczywiście zdolnej do łączności z  samą boską naturą przez 
związek z wcielonym Słowem. To właśnie wczesnochrześcijańska, a na-
stępnie bizantyńska i średniowieczna teologia, czerpiąc z fundamentów 
położonych przez Ojców Kościoła, pogłębiła rozumienie człowieczeń-
stwa w perspektywie chrystologicznej. Przekazując Zachodowi i Wscho-
dowi duchowe oraz intelektualne dziedzictwo, ta teologia wciąż inspiruje 
współczesną refleksję nad godnością osoby ludzkiej.

Należy przyznać, że problematyka chrystologiczno-antropologiczna 
w epoce wczesnochrześcijańskiej została już szeroko omówiona w licz-
nych monografiach i artykułach. Jeśli chodzi o ogólne zaprezentowanie 
tego tematu, należy wspomnieć klasyczne opracowania znanych bada-
czy, takich jak J.N.D. Kelly3, W.H.C. Frend4, B. Sesboue5, A. Grillmeier 

2	 B. Degórski, L’ispirazione teo-cristologica dell’antropologia patristica, VoxP 
63 (2015) s. 22-30.

3	 J.N.D. Kelly, Early Christian Doctrines, London 1968.
4	 W.H.C. Frend, The Rise of the Monophysite Movement. Chapters in the History 

of the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 2008.
5	 B. Sesboüé, Treść tradycji: reguławiary i symbole (II-V wiek), w: Historia do-

gmatów, t. 1: Bóg zbawienia, red. B. Sesboüé – J. Wolinski, tł. P. Rak, Kraków 1999, 
s. 63-120.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 79

i T. Hainthaler6, M. Simonetti7, L.F. Ladaria8. Związek między chrysto-
logią a  antropologią został podkreślony m.in.  przez D.  Degórskiego9 
i R.A. Norrisa10, którzy szczególnie koncentrowali się na problematyce 
ludzkiej tożsamości Chrystusa. Patrystyczne rozumienie biblijnej antro-
pologii w II wieku przedstawił J. Ulrich11, zarys natomiast antropologii 
Kościoła greckiego omówił B.J.  Huculak12. Istnieje szereg opracowań 
dotyczących zagadnień chrystologiczno-antropologicznych u  poszcze-
gólnych autorów wczesnochrześcijańskich. W odniesieniu do nauczania 
Ignacego z Antiochii warto wymienić prace C.T.  Browna i G. Valla13, 
w  przypadku Ireneusza z  Lyonu natomiast  – opracowania A.  Brigg-
mana, Y. De Andii oraz M.C. Steenberga14. Ci autorzy skupiali się nie 
tylko na przedstawieniu chrystologii Ireneusza, lecz także ukazywali 
chrystologiczne implikacje antropologii wczesnochrześcijańskiej. Od-
nośnie do teologów środowiska aleksandryjskiego w  II-III wieku nale-

6	 A.  Grillmeier, Christ in Christian Tradition, t.  1: From the  Apostolic Age to 
Chalcedon (451), tł. J. Bowden, Atlanta 1975; A. Grillmeier – T. Hainthaler, Christ in 
Christian Tradition, t.  2: From the  Council  of Chalcedon (451) to Gregory the  Gre-
at (590-604), cz. 2: The Church of Constantinople in the Sixth Century, tł. P. Allen – 
J. Cawte, London 1995.

7	 M. Simonetti, Studi sulla cristologia del II e III secolo, SEA 44, Roma 1993.
8	 L.F. Ladaria, Człowiek stworzony na obraz Boga, w: Historia dogmatów, t. 2: 

Człowiek i jego zbawienie, red. B. Sesboüé – V. Grossi – L.F. Ladaria – P. Lécrivain, 
tł. P. Rak, Kraków 2001, s. 81-129.

9	 Degórski, L’ispirazione teo-cristologica dell’antropologia patristica, s. 17-34.
10	 R.A. Norris, The Problem of Human Identity in Patristic Christological Specu-

lation, w: Historica, Theologica, Gnostica, Biblica, Critica, Classica, red. E.A. Living-
stone, StPatr 17/1, Oxford – New York – Toronto – Sydney – Paris – Frankfurt 1982, 
s. 147-159.

11	 J.  Ulrich, The  Peculiar Merit of the  Human Body: Combined Exegesis of 
Gen 1:26f. and Gen 2:7 in Second Century Christianity, w: The Unity of Body and Soul 
in Patristic and Byzantine Thought, red. A. Usacheva – J. Ulrich – S. Bhayro, Contexts 
of Ancient and Medieval Anthropology 1, Paderborn 2021, s. 1-19.

12	 B.J. Huculak, Zarys antropologii Kościoła greckiego, „Studia Teologii Dogma-
tycznej” 1 (2015) s. 88-106.

13	 C.T. Brown, The Gospel and Ignatius of Antioch, Studies in Biblical Literature 
12, New York et al. 2000; G. Vall, Learning Christ: Ignatius of Antioch and the Mystery 
of Redemption, Washington 2013.

14	 A. Briggman, God and Christ in Irenaeus, Oxford 2019; Y. de Andia, L’hom-
me à l’image et à la ressemblance de Dieu chez Irénée de Lyon, w: Studia Patristica, 
t. 109/6: Readings in Irenaeus of Lyon, red. D.W. Springer – A. Andemicael, Leuven – 
Paris  – Bristol 2021, s.  69-79; M.C. Steenberg, Irenaeus on Creation: The  Cosmic 
Christ and the Saga of Redemption, Supplements to Vigiliae Christianae 91, Leiden – 
Boston 2008.



80	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

ży zaznaczyć, że chrystologiczne refleksje Klemensa Aleksandryjskie-
go były przedmiotem badań M.J. Edwardsa15, antropologiczne poglądy 
Orygenesa natomiast przedstawił P. Turzyński16. Rzetelną porównawczą 
analizę zagadnień antropologicznych Ireneusza i  Orygenesa przepro-
wadził M.  Szram17, który skupił się również na kwestii pochodzenia 
ciała Adama i Chrystusa w  ruchach heretyckich18. Jeśli chodzi o  temat 
człowieczeństwa Chrystusa w  teologii Ariusza oraz u myślicieli piszą-
cych w kontekście sporów ariańskich, na uwagę zasługują opracowania 
W.P. Haugaarda i S. Parvis19, które ukazują ujęcie natury ludzkiej Chry-
stusa u Ariusza i jego zwolenników. Chrystologię Atanazego z Aleksan-
drii badał G.D. Dragas20, szczególnie koncentrując się na temacie wcie-
lenia i  realności ludzkiej natury Chrystusa. Analizę chrystologii Atana-
zego przedstawiła także M.  Horyacha21, ukazując teologiczne starania 
Aleksandryjczyka, by dowieść pełni człowieczeństwa Syna Bożego. 
Poglądy Cyryla Aleksandryjskiego na temat ludzkiej natury Chrystusa 
zostały zaprezentowane m.in.  przez B. Meuniera i  R.A. Norrisa22. Te-
matem przebóstwienia u Cyryla oraz Ireneusza natomiast zajmował się 
B.  Blackwell23, dowodząc, że autorzy wczesnochrześcijańscy postrze-

15	 M.J. Edwards, Clement of Alexandria and His Doctrine of the  Logos, VigCh 
54/2 (2000) s. 159-177.

16	 P. Turzyński, Antropologia trychotomiczna Orygenesa, VoxP 63 (2015) s. 35-46.
17	 M.  Szram, Od obrazu do podobieństwa Bożego  – dynamiczna koncepcja 

antropologii teologicznej w  II-III w.  (stanowisko Ireneusza i  Orygenesa), VoxP 
22 (2002) s. 357-376.

18	 M. Szram, Ciało złe i dobre. Kwestia pochodzenia i natury ciała Adama i Chry-
stusa we wczesnochrześcijańskich ruchach heretyckich, VoxP 63 (2015) s. 77-93.

19	 W.P.  Haugaarda, Arius: Twice Heretic? Arius and the  Human Soul of Jesus 
Christ, ChH 29 (1960) s. 251-263; S. Parvis, Marcellus of Ancyra and the Lost Years of 
the Arian Controversy 325-345, Oxford 2006.

20	 G.D. Dragas, Ἐνανθρώπησις, or ἐγένετο ἄνθρωπος. A neglected aspect of Atha-
nasius Christology, w: Monastica et Ascetica, Orientalia, E Saeculo Secundo, Origen, 
Athanasius, Cappadocian Fathers, Chrysostom, Augustine, red.  E.A.  Livingstone, 
StPatr 16/2, Oxford 1985, s. 281-294.

21	 M. Horyacha, Vstup, w: Atanasii Velykyi, Proty iazychnykiv. Pro voplochen-
nia Slova, red. M. Horyacha, tł. O. Levko, Vytoky khrystyianstva 8: Dzherela 3, Lviv 
2024, s. 15-189.

22	 B. Meunier, Le Christ de Cyrille d’Alexandrie: L’humanité, le salut et la question 
monophysite, ThH 104, Paris 1997; R.A. Norris, Christological Models in Cyril of Ale-
xandria, w: Classica et Hellenica, Theologica, Liturgica, Ascetica, red. E.A. Livingsto-
ne, StPatr 13/2, Berlin 1975, s. 255-268.

23	 B.C. Blackwell, Christosis. Pauline Soteriology in Light of Deification in Irena-
eus and Cyril of Alexandria, Wissenschaftliche Untersuchungenzum Neuen Testament 
2/314, Tübingen 2011.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 81

gali potencjał człowieczeństwa w  perspektywie przebóstwienia. Warto 
także wymienić opracowania J.  Beeleya24 oraz M.C.  Paczkowskiego25, 
poświęcone myśli teologów kapadockich (Grzegorza z Nazjanzu i Bazy-
lego Wielkiego), w których centralnym tematem pozostaje pełnia czło-
wieczeństwa Chrystusa. Chrystologią Ojców Kapadockich zajmowali się 
również N. Widok i S. Strękowski26, koncentrując się na temacie wciele-
nia oraz jego implikacjach dla ludzkiej natury. Samą koncepcję człowie-
ka natomiast w  refleksji Bazylego Wielkiego przedstawił J. Betlejko27. 
Z kolei zagadnienie wcielenia w ujęciu Epifaniusza z Salaminy, rozpa-
trywane w  kontekście apolinaryzmu, omawiał R.M.  Pancerz28. Chry-
stologię Dydyma z Aleksandrii zaś badał P.C. Bouteneff29, poglądy Eu-
stacjusza z Antiochii natomiast omówił S.H.  Cartwright30. Ci autorzy 
wnieśli ważny wkład w rozumienie i dowartościowanie ludzkiej natury 
Chrystusa u  wspomnianych autorów III-IV  wieku. Chrystologią auto-
rów antiocheńskich zajmowali się P.B.  Clayton (Jr.), I.  Havrylyk oraz 
H.E.W. Turner31. Ich badania dogłębnie przeanalizowały tematykę natu-
ry ludzkiej w myśli teologów antiocheńskich. Ściśle temat antropologii 

24	 C.A. Beeley, Gregory of Nazianzus: On the Trinity and the Knowledge of God. 
In Your Light We Shall See Light, Oxford – New York 2008.

25	 M.C. Paczkowski, Biblia i filozofia w konfrontacji Bazylego Wielkiego z apoli-
naryzmem, VoxP 68 (2017) s. 217-241.

26	 N. Widok, Kerygmatyczny wymiar nauczania o wcieleniu u Grzegorza z Nazjan-
zu, VoxP 38-39 (2000) s. 185-198; S. Strękowski, Wcielenie Syna Bożego w utworach 
św. Grzegorza z Nyssy, VoxP 38-39 (2000) s. 199-212.

27	 J. Betlejko, Zarys antropologii świętego Bazylego Wielkiego, AnCra 41 (2009) 
s. 93-121.

28	 R.M. Pancerz, Obrona integralnego człowieczeństwa Chrystusa przeciw apoli-
naryzmowi w dziełach Epifaniusza z Salaminy, VoxP 68 (2017) s. 253-269.

29	 P.C. Bouteneff, Placing the Christology of Didymus the Blind, w: Cappadocian 
Writers. Other Greek Writers, red. M.F. Wiles – E.J. Yarnold, StPatr 37, Leuven 2001, 
s. 389-395.

30	 S.H. Cartwright, So-called Platonism, the Soul, and the Humanity of Christ in 
Eustathius of Antioch’s ‘Contra Ariomanitas et de anima’, w: Clement of Alexandria. 
The Fourth-Century Debates, red. M. Vinzent, StPatr 64/14, Leuven – Paris – Walpole 
2013, s. 237-246.

31	 P.B. Clayton Jr, The Christology of Theodoret of Cyrus: Antiochene Christology 
from the Council of Ephesus (431) to the Council of Chalcedon (451), Oxford 2007; 
I.  Havrylyk, Antropolohija Teodora Mopsuestijs’koho ta jiji vplyv na syryjśku boho-
słovs’ku tradyciju, „Naukovi zapysky Ukraïns’koho katolyc’koho universytetu: Boho-
słov’ja” 7  (2020) s. 359-379; H.E.W. Turner, Nestorius Reconsidered, w: Classica et 
Hellenica, Theologica, Liturgica, Ascetica, red. E.A. Livingstone, StPatr 13/2, Berlin 
1975, s. 306-321.



82	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

w  ujęciu Jana Chryzostoma przedstawił P.  Szczur32. Chrystologię Oj-
ców łacińskich omówili w swoich opracowaniach P. Turzyński, D. Finn, 
B. Green i B. Degórski33. Ci badacze stworzyli syntezę, która znacząco 
przyczynia się do wyprowadzenia wniosków na temat istoty ludzkiej na-
tury, rozpatrywanej przez pryzmat wcielenia.

Jeżeli chodzi o chrystologiczną myśl soborów powszechnych, war-
to wymienić opracowania S. Fernándeza, L. Ayresa i J.A. McGuckina34, 
dotyczące Soboru Nicejskiego (325), które rzucają światło również na te-
matykę chrystologiczno-antropologiczną. Teologiczne refleksje I Sobo-
ru Konstantynopolskiego (381) były przedmiotem badań T.E. Frencha35, 
Soboru w Efezie (431) – S. Trostyanskiy’ego i N.P. Tannera36, a Soboru 
Chalcedońskiego (451) – M.J. Pereiry37. Ich badania dały podstawy do 
zrozumienia myśli chrystologiczno-antropologicznej soborów powszech-
nych. Z kolei temat godności ludzkiej w epoce patrystycznej podejmo-
wali W. Turek, J. Guerrero van der Meijden i P. Wygralak, ukazując, że 

32	 P. Szczur, Czy dusza walczy z ciałem? Wybrane aspekty antropologii św. Jana 
Chryzostoma, VoxP 63 (2015) s. 129-141.

33	 P.  Turzyński, Il  mistero dell’Incarnazione nelle Enarrationes in Psalmos di 
Sant’Agostino, VoxP 91  (2024) s.  647-674; D. Finn, Soul, Body, and the Miraculous 
Excess of the Human Being: Augustine’s Theological Anthropology, w: T&T Clark Hand-
book of Theological Anthropology, red. M.A. Hinsdale – S. Okey, London – New York – 
Oxford – New Delhi – Sydney 2021, s. 157-172; B. Green, Leo the Great and the Heresy 
of Nestorius, w: Augustine, Other Latin Writers, red. F. Young – M. Edwards – P. Parvis, 
StPatr 43, Leuven – Paris – Dudley 2006, s. 373-380; B. Degórski, Il mistero dell’incar-
nazione nel commento al ‘Simbolo Apostolico’ di san Quodvultdeus di Cartagine, VoxP 
64 (2015) s. 119-130.

34	 S. Ferrnández, Nicaea 325: Reassessing the Contemporary Sources, red. A. Usa-
cheva  – J. Ulrich  – S. Bhayro, Contexts of Ancient and Medieval Anthropology 14, 
Paderborn 2025; L. Ayres, Nicaea and Its Legacy: An Approach to Fourth-Century Tri-
nitarian Theology, Oxford 2004; J.A. McGuckin, The Divine Christ of the Council of 
Nicaea: 325, w: Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, Piscataway 2016, s. 9-46.

35	 T.E. French, The Council of Constantinople I: 381. Christ’s Divine Majesty and 
the Impartiality of His Humanity, w: Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, Pisca-
taway 2016, s. 47-97.

36	 S. Trostyanskiy, The Council of Ephesus: 431. The Ontological Status of the Per-
sonal Unity of God and Humanity, w: Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, Pisca-
taway 2016, s. 99-157; N.P. Tanner, Ephesus. 431: Introduction, w: Decrees of the Ecu-
menical Councils, t. 1: Nicaea I to Lateran V, red. N.P. Tanner, London – Washington 
1990, s. 37-39.

37	 M.J. Pereira, The Council of Chalcedon: 451. In Search of a Nuanced and Ba-
lanced Christology, w: Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, Piscataway 2016, 
s. 159-221.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 83

Ojcowie Kościoła znali koncepcję godności ludzkiej i często rozważali ją 
w odniesieniu do chrystologii38.

Przedstawiona lista autorów badających chrystologiczno-antropolo-
giczne zagadnienia w epoce patrystycznej z pewnością nie jest wyczerpu-
jąca. Na jej podstawie można jednak stwierdzić, że ich analiza przybiera 
bardziej charakter monograficzny. Rzadziej natomiast spotykają się uję-
cia syntetyczne, które ukazywałyby rozwój i kontynuację patrystycznego 
myślenia o  istocie człowieka w  perspektywie chrystologicznej. Pomi-
mo więc licznych prac poświęconych poszczególnym Ojcom lub grupie 
wczesnochrześcijańskich myślicieli, całościowe spojrzenie, ukazujące 
spójny rozwój chrześcijańskiego nauczania o człowieku w świetle wiary 
we wcielenie, nadal pozostaje aktualnym wyzwaniem.

Celem niniejszego opracowania nie jest streszczenie dotychczaso-
wych ustaleń badawczych, lecz, przede wszystkim, w oparciu o źródła 
patrystyczne, zweryfikowanie ciągłości i  kontynuacji refleksji Ojców 
Kościoła nad naturą ludzką w świetle osoby wcielonego Chrystusa oraz 
ukazanie jej rozwoju w okresie od II do V wieku. Podjęta zostaje tu więc 
próba panoramicznego ujęcia kształtowania się myśli chrystologiczno-
-antropologicznej w tym kluczowym dla formowania się doktryny czasie.

Ponowne przemyślenie patrystycznej wizji ludzkiej natury w  kon-
tekście tajemnicy wcielenia umożliwia utrwalenie i doprecyzowanie teo-
logicznych fundamentów ludzkiej godności. Taka perspektywa badaw-
cza pozwala uchwycić zarówno jednolitość i  ciągłość, jak i  dynamikę 
chrystologicznych inspiracji w  kształtowaniu wczesnochrześcijańskiej 
antropologii. Zastosowanie podejścia porównawczego i syntetyzującego 
umożliwia identyfikację tych elementów antropologicznych, które były 
wspólne i konsekwentnie akcentowane, a  tym samym stanowiły zasad-
niczy trzon doktryny.

W części pierwszej niniejszego opracowania omówiony zostanie kie-
runek refleksji nad człowieczeństwem Chrystusa oraz jego znaczeniem 
antropologicznym w epoce poprzedzającej Sobór Nicejski (325), kiedy to 
dopiero formowały się podstawy dogmatycznej chrystologii. Część druga 
poświęcona będzie analizie kształtowania się poglądów antropologicz-
no-chrystologicznych w okresie między Soborem Nicejskim a Soborem 

38	 W. Turek, Godność ciała ludzkiego według Tertuliana. Analiza komentarzy do 
tekstów Rdz  1,26-27; 2,8; 1Kor  3,16, VoxP 63  (2015) s.  63-75; J. Guerrero van der 
Meijden, Utworzenie kategorii godności człowieka (dignitashominis) przez Hieronima 
ze Strydonu, VoxP 87 (2023) s. 135-154; P. Wygralak, Godność człowieka w kaznodziej-
skiej refleksji św. Cezarego z Arles, „Naukovi zapysky UKU: Bohoslov’ja” 7  (2020) 
s. 333-345.



84	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Efeskim (325-431), kiedy to szczególnie intensywnie ubiegano się 
o uznanie pełni zarówno boskiej, jak i ludzkiej natury Chrystusa. Część 
trzecia natomiast skupi się na decydującym etapie refleksji teologicznej, 
przypadającej na czas między Soborem Efeskim a Soborem Chalcedoń-
skim (431-451). W tym okresie dojrzewały formuły dogmatyczne mające 
na celu wyrażenie dwoistości w jedności osoby Chrystusa.

2.  Człowiek wobec wcielonego Słowa u pisarzy II-III wieku

Już na początku II wieku, jeszcze przed oficjalnym sformułowaniem 
doktryny chrystologicznej, stanowczy sprzeciw wobec kwestionowania 
pełni ludzkiej natury Chrystusa oraz Jego ludzkiego doświadczenia wy-
raził Ignacy Antiocheński († 108)39. Chrystologia dwóch natur, zapowie-
dziana przez niego, stopniowo zaczęła koncentrować się na tajemnicy 
wcielenia, akcentując głębokie zaangażowanie Boga w  świat stworzo-
ny oraz podkreślając doniosłość tego, co dokonuje się przez człowieka 
w porządku cielesnym40. Św. Ignacy ukazuje skutki dzieła Chrystusa dla 
człowieka zarówno w wymiarze duchowym, jak i  cielesnym41. Te idee 
zostaną rozwinięte przez późniejszych pisarzy wczesnochrześcijańskich.

2.1.  Ireneusz z Lyonu: chrystologia jako klucz do antropologii

Św. Ireneusz z Lyonu (ok. 130-202) jest jednym z najwcześniejszych 
pisarzy, którzy wyraźnie ukazują, że chrystologia jest kluczem do zrozu-
mienia antropologii. Autor podejmuje polemikę z gnostycyzmem, który 
głosił dualistyczną wizję Boga, człowieka i świata, deprecjonując ciało 
jako element zły i obcy sferze duchowej42. W celu obalenia gnostyckiej 

39	 Por. D.S. Wallace-Hadrill, Christian Antioch. A Study of Early Christian Tho-
ught in the East, Cambridge 1982, s. 117-118.

40	 Por. W.R.  Schoedel, Introduction, w:  W.R.  Schoedel, Ignatius of Antioch: 
A Commentary on the Letters of Ignatius of Antioch, red. H. Koester, Philadelphia 1985, 
s. 20-21; Brown, The Gospel and Ignatius of Antioch, s. 134-140.

41	 Por. Vall, Learning Christ, s. 119-120.
42	 Por. B.A. Pearson, Ancient Gnosticism: Traditions and Literature, Minneapolis 

2007, s. 12-15; U.C. von Wahlde, Gnosticism, Docetism, and the Judaisms of the First 
Century: The Search for the Wider Context of the Johannine Literature and Why It Mat-
ters, London – New York 2015, s. 40-42; A.H. Armstrong, Dualism: Platonic, Gnostic, 
and Christian, w: Neoplatonism and Gnosticism, red. R.T. Wallis – J. Bregman, Studies 
in Neoplatonism: Ancient and Modern 6, Albany 1992, s. 33-54; J.F. McCue, Conflicting 



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 85

antropologii twierdził, że człowiek jest doskonały i pełny jedynie wtedy, 
gdy dusza i duch są zjednoczone z ciałem (perfectus homo constat, carne, 
anima et spiritu)43. Godność człowieka zakorzeniał on w człowieczeń-
stwie Syna Bożego. Ireneusz ze stanowczością bronił prawdziwości za-
równo człowieczeństwa, jak i boskości Chrystusa (quoniam vere homo et 
quoniam vere Deus)44. Wcielony Chrystus to ten sam przedwieczny Lo-
gos45. Wcielenie Chrystusa to jedność Logosu i prawdziwego człowieka 
posiadającego ciało i duszę, która otrzymuje ducha od Boga46. Co więcej, 
człowiek w całej swojej naturze został stworzony na obraz wcielonego 
Chrystusa, jeszcze zanim dokonało się historyczne wcielenie Boga47. Za-
tem człowieczeństwo jest od początku modelowane na wzór Chrystusa48. 
Odniesieniem dla Boga przy stworzeniu Adama było Słowo, które mia-
ło się wcielić49, dlatego też człowiek, zarówno w duszy, jak i w  ciele, 

Versions of Valentinianism? Irenaeus and the Excerpta ex Theodoto, w: The Rediscove-
ry of Gnosticism, t. 1: The School of Valentinus, red. B. Layton, Studies in the History 
of Religions: Supplements to Numen 61, Leiden 1980, s. 404-416. Na temat postrze-
gania ciała jako elementu materialnego i zarazem złego w różnych herezjach wczesno-
chrześcijańskich, zob. M. Szram, Ciało złe i dobre. Kwestia pochodzenia i natury ciała 
Adama i Chrystusa we wczesnochrześcijańskich ruchach heretyckich, VoxP 63 (2015) 
s. 78-83.

43	 Por. Irenaeus, Adversus haereses V 9, 1, ed. A. Rousseau, SCh 153, Paris 1969, 
s. 106. Zob. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 103; Kelly, Early Christian Do-
ctrines, s. 148-149; Briggman, God and Christ in Irenaeus, s. 155-162; Ulrich, The Pe-
culiar Merit, s. 10-12.

44	 Por. Irenaeus, Adversus haereses  IV  6,  7, ed. A.  Rousseau, SCh 100, Paris 
1955, s. 452.

45	 Por. Irenaeus, Adversus haereses III 16, 6, ed. A. Rousseau – L. Doutreleau, SCh 
211, Paris 1974, s. 310-314. Zob. Kelly, Early Christian Doctrines, s. 147; Grillmeier, 
Christ in Christian Tradition, s. 99-102.

46	 Por. Irenaeus, Adversus haereses III 22, 1: „quod nos eramus […]. Nos autem 
quoniam corpus sumus de terra acceptum et anima accipiens a Deo Spiritum”, SCh 211, 
s. 432; Irenaeus, Adversus haereses V 9, 1, SCh 153, s. 106. Zob. Norris, The Problem 
of Human Identity in Patristic Christological Speculation, s. 150-152.

47	 Por. Irenaeus, Expositio doctrinae apostolicae 22  i  11, ed. A. Rousseau, SCh 
406, Paris 1995, s. 114 i 98; Irenaeus, Adversus haereses III 21, 10, SCh 211, s. 428-430. 
Zob. Ladaria, Człowiek stworzony na obraz Boga, s. 86-87. Por. szerzej na temat chry-
stologii Ireneusza: Simonetti, Studi sulla cristologia del II e III secolo, s. 97-105.

48	 Por. Irenaeus, Expositio doctrinae apostolicae 22, SCh 406, s. 114. Zob. De An-
dia, L’homme à l’image et à la ressemblance de Dieu chez Irénée de Lyon, s. 69-79.

49	 Por. Irenaeus, Adversus haereses III 21, 10, SCh 211, s. 428-430. Zob. M. Szram, 
Od obrazu do podobieństwa Bożego – dynamiczna koncepcja antropologii teologicznej 
w II-III w. (stanowisko Ireneusza i Orygenesa), VoxP 22 (2002) s. 361-368. Por. także: 
Huculak, Zarys antropologii Kościoła greckiego, s. 94.



86	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

został stworzony na obraz Boży50. To właśnie ta integralna pełnia natury 
ludzkiej – w pełni obecna w osobie wcielonego Syna – miała świadczyć 
o tym, że człowiek jako taki, w całej swojej złożoności, jest dobry i god-
ny zjednoczenia z Bogiem51.

Słowo Boże, Jezus Chrystus stał się człowiekiem, by człowiek mógł 
stać się tym, czym On sam jest52. Jako nowy Adam Jezus naprawia upa-
dek praojca i przywraca człowiekowi możliwość życia w jedności z Bo-
giem53. Związane jest to z  ideą rekapitulacji, zgodnie z którą Chrystus 
ogarnia wszystko jako głowa stworzenia. Pełne urzeczywistnienie czło-
wieczeństwa dokona się w doświadczeniu zmartwychwstania śmiertelne-
go ciała, udostępnionego przez zmartwychwstanie Chrystusa54. W świetle 
doskonałego człowieczeństwa i bóstwa Chrystusa objawia się najwyższa 
godność człowieka, powołanego do udziału w życiu samego Boga.

2.2.  Tertulian: integralność i godność ludzkiego ciała

W duchu dowartościowania godności człowieczeństwa w  świetle 
osoby Chrystusa wypowiadał się Tertulian (ok. 155-po 220). Rozpatry-
wał on człowieka jako duchowo-cielesną jedność. Tchnienie życia przez 
Boga dowartościowuje ludzkie ciało, co stanowi fundament wiary w jego 
zmartwychwstanie  – Bóg je przywraca, ponieważ już przy stworzeniu 
nadał mu wartość55. Chrystus jest rzeczywistym Bogiem posiadającym 
ludzkie ciało. W Nim oba elementy Jego osoby (boskość i człowieczeń-
stwo) zachowują swoje właściwości56. Ludzka natura Syna Bożego była 

50	 Por. Irenaeus, Expositio doctrinae apostolicae 11, SCh 406, s. 98. Zob. Ladaria, 
Człowiek stworzony na obraz Boga, s. 86-87.

51	 Por. D. Minns, Irenaeus: An Introduction, London – New York 2010, s. 110-112.
52	 Por. Irenaeus, Adversus haereses V Preface, SCh 153, s. 14: „[…] Verbum Dei, 

Jesum Christum Dominum nostrum, qui propter immensam suam dilectionem factus est 
quod sumus nos, ut nos perficeret esse quod est ipse”.

53	 Por. Irenaeus, Adversus haereses III 18, 1, SCh 211, s. 342-344.
54	 Por. F. Cardman, Irenaeus: As It Was in the Beginning, w: T&T Clark Handbook 

of Theological Anthropology, red. M.A. Hinsdale – S. Okey, London – New York 2021, 
s.  140-141; Steenberg, Irenaeus on Creation, s.  98-100; B.C.  Blackwell, Christosis. 
Pauline Soteriology in Light of Deification in Irenaeus and Cyril of Alexandria, Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2/314, Tübingen 2011, s. 63-64.

55	 Por. Ulrich, The Peculiar Merit, s. 16-18.
56	 Por. Tertullianus, Adversus Praxean 27, ed. A. Kroymann, CSEL 47, Lipsiae 

1906, s. 281-282: „uidemus duplicem statum, non confusum. Sed coniunctum, in una 
persona, deum et hominem Iesum, – de Christo enim differo – et adeo salua est utriu-
sque proprietas substantiae, ut et spiritus res suas egerit in illo, id est uirtutes et opera 



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 87

więc rzeczywista i obejmowała zarówno ciało, jak i duszę, co miało za-
sadnicze znaczenie: Chrystus przyjął prawdziwą ludzką duszę, aby Jego 
zbawienie obejmowało całego człowieka57. Ma to również istotne impli-
kacje dla dowartościowania człowieczeństwa. Na tym polega wyjątkowa 
godność ludzkiego ciała. Potwierdzenie realności ludzkiego ciała Chry-
stusa miało fundamentalne znaczenie dla jego godności, która w pełni 
urzeczywistni się w zmartwychwstaniu i zbawieniu58. U Tertuliana zatem 
pełnia człowieczeństwa Jezusa stanowi potwierdzenie godności i  inte-
gralności natury ludzkiej, zdolnej do zjednoczenia z Bogiem.

2.3.  Chrystologia typu „Logos–człowiek”  – Paweł z  Samosaty 
i Eustacjusz z Antiochii

W tradycji wczesnochrześcijańskiej pojawił się nurt chrystologii, 
który szczególnie, a czasem nawet nadmiernie, akcentował aspekt ludz-
kiej natury Jezusa w opozycji do tych, którzy głosili jej pozorność. Jego 
przedstawicielem był Paweł z Samosaty (ok. 200-275), który twierdził, 
że Chrystus narodził się jako zwykły człowiek, posiadający ludzką duszę. 
Logos zaś zstąpił na Niego jak na zwykłego człowieka59. Chrystologia 
Pawła wpłynęła na teologię Eustacjusza z Antiochii (zm. ok. 337/346), 
który wyraźnie podkreślał wiarę w istnienie ludzkiej duszy Chrystusa60. 

et signa, et caro passiones suas functa sit”. Zob. N. Willert, Tertullian, w: In Defence of 
Christianity: Early Christian Apologists, red. J. Engberg – A.C. Jacobsen – J. Ulrich, 
Early Christianity in the Context of Antiquity 15, Frankfurt am Main 2014, s. 165.

57	 Por. Tertullianus, De  carne Christi  5, ed.  J.P.  Mahé, SCh 216, Paris 1975, 
s.  230: „Ita utriusque substantiae census hominem et Deum exhibuit”; Tertullianus, 
De carne Christi 1, s. 210-212; 5, s. 226-232; 9, s. 250-254; 10, s. 256; 13, s. 264-268. 
Zob.  E.  Falque, God, the  Flesh, and the  Other: From Irenaeus to Duns Scotus, 
tł. W.C. Hackett, Evanston 2015, s. 157.

58	 Por. Falque, God, the Flesh, and the Other, s. 152-154; Turek, Godność ciała 
ludzkiego według Tertuliana, s. 66-67; G.D. Dunn, Tertullian, w: The Early Christian 
World, red. P.F. Esler, London – New York 2017, s. 969.

59	 Por. Eusebius Caesariensis, HE VII 27,  2, ed. G. Bardy, SCh 41, Paris 1955, 
s. 211-212; VII 30,11, SCh 41, s. 217; Eusebius Caesariensis, De ecclesiastica theolo-
gia I 20, 43-44, red. E. Klostermann, GCS 14, Eusebius Werke 4, Leipzig 1906, s. 88. 
Zob. Kelly, Early Christian Doctrines, s. 140.

60	 Por. Eustathius Antiochensis, Fragmenta: De anima adversus Arianos, PG 18, 
689B. Zob. S.H. Cartwright, So-called Platonism, the Soul, and the Humanity of Christ 
in Eustathius of Antioch’s ‘Contra Ariomanitas et de anima’, w: Clement of Alexandria. 
The Fourth-Century Debates, red. M. Vinzent, StPatr 64/14, Leuven – Paris – Walpole 
2013, s. 237-246.



88	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Ten typ chrystologii zapowiada wizję rozwiniętą później przez szkołę 
antiocheńską, a  zwłaszcza model „Logos–człowiek”, według którego 
Chrystus nie tylko jednoczy się z ludzkim ciałem, lecz staje się w pełni 
człowiekiem61. W wymiarze antropologicznym takie ujęcie podkreśla, że 
we wczesnym Kościele było rozpowszechnione przekonanie, że zbawie-
nie obejmuje pełnego człowieka: z jego świadomością, wolą i duchowym 
wnętrzem. Chrystologia typu „Logos–człowiek” prowadzi więc do antro-
pologicznej afirmacji, że cały człowiek, z ciałem i duszą, jest zdolny do 
zbawienia i zjednoczenia z Bogiem.

2.4.  Aleksandryjczycy – duchowy wymiar człowieka i przebóstwienie

Wśród czołowych przedstawicieli chrystologicznej refleksji w grec-
kojęzycznym wczesnym chrześcijaństwie istotne miejsce zajmowali 
teologowie aleksandryjscy. Myśl aleksandryjska rozwijała myśl antro-
pologiczną w  kierunku nieco odmiennym od św.  Ireneusza, Tertuliana 
i tradycji antiocheńskiej, kładąc szczególny nacisk na wymiar duchowy 
człowieka, a zwłaszcza na jego duszę. Klemens Aleksandryjski (ok. 150-
ok. 215) nauczał, że człowiek składa się z ciała i duszy, w której wyróż-
nił część irracjonalną i duchową, tak że wyodrębnił w człowieku duszę, 
ducha/umysł oraz ciało. Ostatecznie to jednak duchowy element najbar-
dziej stanowi o wolności i  godności człowieka62. Związek tej antropo-
logii z  chrystologią Klemensa Aleksandryjskiego ujawniał się w  jego 
nauce o  rzeczywistości ludzkiej natury Słowa. Chrystus, według Alek-
sandryjczyka, jest równocześnie Bogiem i  człowiekiem (aὐτὸς οὗτος 
ὁ λόγος, ὁ μόνος ἄμϕω, θεός τε καὶ ἄνθρωπος)63, a ten sam Logos, zro-
dzony z Ojca, rzeczywiście stał się ciałem64. To właśnie wcielenie Lo-
gosu stanowi podstawę dla idei przebóstwienia – człowiek, zjednoczony 

61	 Por. Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. 110-112.
62	 Por. Clemens Alexandrinus, Paedagogus  III 1, 1-III 3, 3, ed. C. Mondésert – 

C. Matray – H.I. Marrou, SCh 158, Paris 1970, s. 12-16; Clemens Alexandrinus, Stro-
mata VI 16, 135,  4, GCS 15, red. O. Stählin, GCS 15, Leipzig 1909, s.  500; VI 16, 
136, 1, GCS 15, s. 500. Zob. M. Szram, Duchowy sens liczb w alegorycznej egzegezie 
aleksandryjskiej (II-V w.), Lublin 2001, s. 191-192.

63	 Por. Clemens Alexandrinus, Protrepticus I 7, 1, ed. C. Mondésert, SCh 2, Paris 
1949, s. 60.

64	 Por. Clemens Alexandrinus, Stromata VII 16, 101, 5, ed. O. Stählin, GCS 17, 
Leipzig 1909, s. 71, 21: „[…] ἐν σαρκὶ περιπολῶν Θεός”. Zob. Edwards, Clement of 
Alexandria and His Doctrine of the Logos, s. 159-177.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 89

z Chrystusem, zostaje przemieniony i w pewnym sensie staje się Bogiem 
(ἄνθρωποςγένηται Θεός)65.

Podobne poglądy głosił Orygenes (185/186-254)66, który utrzy-
mywał, że człowiek składa się z  ducha, duszy i  ciała67. Taka struk-
tura natury ludzkiej znajduje bezpośrednie odniesienie w  tajemnicy 
wcielenia: Syn Boży, pragnąc objawić się ludziom i zamieszkać po-
śród nich, przyjął nie tylko ludzkie ciało, lecz także duszę, podobną 
do ludzkich dusz pod względem natury, lecz pod względem intencji 
i cnoty – zgodną z Jego własną istotą68. Choć zarówno Klemens Alek-
sandryjski, jak i Orygenes w pewnym stopniu przesłaniali ludzką na-
turę Chrystusa, akcentując raczej Jego boskość, ich chrystologia jed-
noznacznie ukazuje, że Bóg, stając się człowiekiem, podnosi ludzką 
naturę do nowej godności. Wcielony Logos, prawdziwy Bóg i praw-
dziwy człowiek, otwiera człowiekowi drogę do zjednoczenia ze sobą 
i udziału w Bożej naturze.

Dotychczasowe rozważania ukazują, że wcielenie Boga miało 
w  przekonaniu teologów wczesnochrześcijańskich głęboko antropolo-
giczne znaczenie. Ukazywało bowiem, że człowiek, jako istota złożona 
z ciała, duszy i ducha, jest zdolny do rzeczywistego uczestnictwa w życiu 
Bożym. W  refleksji teologicznej postrzegano zatem wcielenie nie tyl-
ko jako akt zbawczy, lecz także jako objawienie prawdy o  człowieku, 
który w Chrystusie osiąga swoją pełnię. Tym samym chrystologia epoki 
II-III wieku okazała się nośnikiem fundamentalnych implikacji dla do-
wartościowania ludzkiej natury.

65	 Por. Clemens Alexandrinus, Protrepticus I 8, 4, SCh 2, s. 63: „ὁ λόγος ὁ τοῦ 
θεοῦ ἄνθρωπος γενόμενος, ἵνα δὴ καὶ σὺ παρὰ ἀνθρώπου μάθῃς, πῇ ποτε ἄρα ἄνθρωπος 
γένηται θεός”.

66	 Por. H. Crouzel, Orygenes, tł. J. Margański, Kraków 2004, s. 123-129; Ladaria, 
Człowiek stworzony na obraz Boży, s. 93-94.

67	 Por. Origenes, De  principiis  III  4, 1-2, w:  Origen, On First Principles, t.  2: 
Books III-IV, red.  i  tł. J. Behr, Oxford 2017, s. 412: „[…] in nobis, id est hominibus, 
qui ex anima constamus et corpore ac spiritu uitali […]”. Zob. Turzyński, Antropologia 
trychotomiczna Orygenesa, s. 35-46.

68	 Por. Origenes, De principiis IV 4, 4, w: Origen, On First Principles, t. 2: Books 
III-IV, s. 568: „Volens igitur filius dei pro salute humani generis apparere hominibus et 
inter homines conversari, suscepit non solum corpus humanum, ut quidam putant, sed 
et animam, nostramque quidem animarum similem verae in naturam, proposito uero et 
uirtute similem sibi et talem, qualis omnis uoluntates et dispensationes uerbi ac sapien-
tiae indeclinabiliter posset implere”. Zob. Fernández, Nicaea 325, s. 42-43.



90	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

3.  Człowieczeństwo w pełni przyjęte: antropologiczne konotacje 
w chrystologii w okresie od Nicei do Efezu (325-431)

Pierwszy sobór powszechny, który odbył się w Nicei w 325 roku, 
oficjalnie podsumował dotychczasowe dyskusje teologiczne dotyczą-
ce nie tylko boskości, ale również człowieczeństwa Chrystusa. Ojco-
wie soboru podkreślili, że Chrystus, Syn Boży, jest prawdziwym Bo-
giem, który dla ludzi i dla ich zbawienia stał się człowiekiem69. Było 
to stwierdzenie najprawdopodobniej wymierzone przeciwko poglądom 
zwolenników Ariusza (ok. 256-ok. 336), którzy mogli utrzymywać, że 
w Chrystusie miejsce rozumnej ludzkiej duszy zajął Logos70. Należy 
jednak zaznaczyć, że ich celem prawdopodobnie nie było całkowite za-
przeczenie istnieniu duszy w Chrystusie, lecz raczej odebranie jej istot-
nego znaczenia teologicznego71. Tego rodzaju tendencje mogły jednak 
bezpośrednio lub pośrednio podważać afirmację pełni ludzkiej natury 
Chrystusa, co prowadziło do postrzegania człowieka jako bytu noszą-
cego w sobie elementy niegodne Boga. Po Soborze Nicejskim również 
wśród zwolenników współistotności Chrystusa z Bogiem Ojcem poja-
wiały się wątpliwości, czy to, co boskie i doskonałe, może rzeczywiście 
zjednoczyć się z  tym, co czysto ludzkie i  niedoskonałe. Problem ten 
szczególnie zaostrzył się w okresie między Soborem Nicejskim a Efe-
skim (325-431).

3.1.  Atanazy z  Aleksandrii: obrona pełni człowieczeństwa 
w kontekście boskości Chrystusa

Wielki myśliciel epoki Soboru Nicejskiego, Atanazy z  Aleksan-
drii (295-373), głosił, że Logos staje się prawdziwym człowiekiem, nie 

69	 Por. Concilium Universale Nicaenum I  (a. 325), w:  Dokumenty Soborów Po-
wszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 1: Nicea I-Konstantynopol III (325-787), 
opr. A. Baron – H. Pietras, ŹMT 24, Kraków 2003, s. 24: „θεὸν ἀληθινὸν ἐκ θεοῦ ἀληθινοῦ, 
γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα, ὁμοούσιον τῷ πατρί, […] τὸνδι’ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ 
τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα καὶ σαρκωθέντα, ἐνανθρωπήσαντα”. Zob. McGuc-
kin, The  Divine Christ, s.  44; S.  Parvis, Marcellus of Ancyra and the  Lost Years of 
the Arian Controversy 325-345, Oxford 2006, s. 89-90.

70	 Por. Wallace-Hadrill, Christian Antioch, s.  118; W.P. Haugaarda, Arius: Twi-
ce Heretic? Arius and the  Human Soul of Jesus Christ, ChH 29  (1960) s.  251-263. 
Zob. Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. 109-110; Kelly, Early Christian 
Doctrines, s. 281-282.

71	 Por. Fernández, Nicaea 325, s. 245-251. Zob. Ayres, Nicaea and Its Legacy, s. 76-80.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 91

przestając być prawdziwym Bogiem72. W duchu Klemensa Aleksandryj-
skiego i Orygenesa rozwijał troistą antropologię, nauczając o  istnieniu 
rozumnej duszy oraz obecności rozumu w  duszy73. W  związku z  tym 
aleksandryjski biskup stanowczo zaprzeczał, jakoby ciało Chrystusa mia-
ło być pozbawione ludzkiej duszy czy rozumu74. Pod wpływem Ireneusza 
kładł silny nacisk na wartość człowieczeństwa w Chrystusie, głosząc, że 
„Słowo stało się człowiekiem, abyśmy zostali ubóstwieni” (αὐτὸς γὰρ 
ἐνηνθρώπησεν, ἵνα ἡμεῖς θεοποιηθῶμεν)75. Dla Atanazego zbawienie do-
konywało się przez przebóstwienie ludzkości za pośrednictwem Syna. 
Aby przekroczyć przepaść między Stwórcą a stworzeniem, Słowo Boże 
musiało nie tylko wcielić się w osobie Jezusa Chrystusa, lecz również 
w  pełni uczestniczyć w  boskości Ojca. Implikacją antropologiczną tej 
myśli jest przekonanie, że człowiek jako istota złożona z  ciała, duszy 
i rozumu zostaje w Chrystusie wyniesiony do uczestnictwa w boskim ży-
ciu, nie tracąc nic ze swojej ludzkiej tożsamości76. Mimo to Atanazy kon-
centrował się bardziej na obronie boskości Chrystusa niż na pogłębionej 
analizie Jego ludzkiej natury.

72	 Por. G.D. Dragas, Ἐνανθρώπησις, or ἐγένετο ἄνθρωπος. A neglected aspect of 
Athanasius Christology, w: Monastica et Ascetica, Orientalia, E Saeculo Secundo, Ori-
gen, Athanasius, Cappadocian Fathers, Chrysostom, Augustine, red. E.A. Livingstone, 
StPatr 16/2, Oxford 1985, s. 288-289.

73	 Por. Athanasius Alexandrinus, Contra gentes 30-31, w: Athanasius, Contra gen-
tes and de incarnatione, red. i tł. R.W. Thomson, Oxford 1971, s. 29-30: „φημὶ δὴ τὴν 
ἑκάστου ψυχὴν εἶναι, καὶ τὸν ἐν αὐτῇ νοῦν […]. Πρῶτον μὲν οὖν οὐ μικρὸν γνώρισμα 
τοῦ λογικὴν εἶναι τὴν τῶν ἀνθρώπων ψυχὴν ἐκ τοῦ πρὸς τὰ ἄλογα διαλλάττειν αὐτήν”.

74	 Por. Athanasius Alexandrinus, Tomus ad Antiochenos 7, w: Athanasius: Werke, 
t.  2: Die „Apologien”, cz.  8, red.  H.C.  Brennecke  – U.  Heil  – A.  von Stockhausen, 
Berlin  – New York 2006, s.  347: „ὡμολόγουν γὰρ καὶ τοῦτο, ὅτι ‹οὐ σῶμα ἄψυχον 
οὐδὲ ἀναίσθητον οὐδὲ ἀνόητον εἶχεν ὁ σωτήρ. οὐδὲ γὰρ οἷόν τε ἦν τοῦ κυρίου δι’ ἡμᾶς 
ἀνθρώπου γενομένου ἀνόητον εἶναι τὸ σῶμα αὐτοῦ οὐδὲ σώματος μόνου, ἀλλὰ καὶ 
ψυχῆς ἐν αὐτῷ τῷ λόγῳ σωτηρία γέγονεν· υἱός τε ὢν ἀληθῶς τοῦ θεοῦ γέγονε καὶ υἱὸς 
ἀνθρώπου καὶ μονογενὴς ὢν υἱὸς τοῦ θεοῦ γέγονεν ὁ αὐτὸς καὶ «πρωτότοκος ἐν πολλοῖς 
ἀδελφοῖς»”. Zob. Sesboüé, Treść tradycji, s. 312-313.

75	 Por. Athanasius Alexandrinus, De incarnatione 54, w: Athanasius, Contra gen-
tes and de  incarnatione, red.  i  tł. R.W. Thomson, s. 268: „Αὐτὸς γὰρ ἐνηνθρώπησεν, 
ἵνα ἡμεῖς θεοποιηθῶμεν· καὶ αὐτὸς ἐφανέρωσεν ἑαυτὸν διὰ σώματος, ἵνα ἡμεῖς τοῦ 
ἀοράτου Πατρὸς ἔννοιαν λάβωμεν· καὶ αὐτὸς ὑπέμεινε τὴν παρ’ ἀνθρώπων ὕβριν, ἵνα 
ἡμεῖς ἀφθαρσίαν κληρονομήσωμεν”.

76	 Por. M.  Horyacha, Vstup, w:  Atanasii Velykyi, Proty iazychnykiv.  Pro  voplo-
chennia Slova, red. M. Horyacha, tł. O. Levko, Vytoky khrystyianstva 8: Dzherela 3, 
Lviv 2024, s.  171-185; D.M.  Gwynn, Athanasius, w:  The  Early Christian World, 
red. P.F. Esler, London – New York 2017, s. 1047.



92	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

3.2.  Apolinary z  Laodycei: ograniczenie pełni człowieczeństwa 
Chrystusa

W kręgu myśli rozwijającej się po Soborze Nicejskim pojawiły się 
jednak poglądy, które, mimo że deklarowały wierność nicejskiej orto-
doksji, prowadziły do osłabienia pełni ludzkiej natury Chrystusa. Jed-
nym z ich głównych reprezentantów był Apolinary z Laodycei (310-390), 
który głosił doktrynę jednej wcielonej natury Logosu, rozumianej jako 
zjednoczenie niecierpiętliwej boskości i cierpiętliwej ludzkiej cielesno-
ści. W tej jedności Chrystus pozostaje współistotny Bogu w odniesieniu 
do ducha, lecz nie w odniesieniu do ciała77. Jedność natury, postulowana 
przez Apolinarego, wykluczała obecność ludzkiego umysłu w Chrystu-
sie, ponieważ, jak twierdził, oznaczałby on możliwość grzechu, a więc 
realny sprzeciw wobec boskiego Logosu78. W ujęciu Apolinarego Logos 
sam staje się wcielonym umysłem (νοῦς ἔνσαρκος γέγονεν ὁ λόγος)79, co 
w praktyce prowadzi do pozbawienia Chrystusa najbardziej właściwe-
go pierwiastka człowieczeństwa – rozumnego umysłu80. W konsekwen-
cji ten element zostaje uznany za niegodny, by być włączonym w Jego 
ludzką naturę.

77	 Por. Apollinarius Laodicenus, Epistola ad Dionysium A6, w:  Apollinaris von 
Laodicea und Seine Schule Texte und Untersuchungen, t. 1, red. H. Lietzmann, Tübin-
gen 1904, s. 258-259: „μίαν ὁμολογοῦμεν φύσιν τῆς ἀπαθοῦς θεότητος καὶ τῆς παθητῆς 
σαρκός”; Apollinarius Laodicenus, Epistola ad Dionysium A8, s. 259: „οὔτε ὁ λόγος 
καθ᾽ ἑαυτὸν εἰς ἰδίαν μερίζεται φύσιν, ἣν ἔχει κατὰ τὸ ἄσαρκον, ἐπειδὴ ἐν σαρκὶ ὁ κύριος 
καὶ οὐκ ἀσάρκως ἐπεδήμησε τῷ κόσμῳ”; Apollinarius Laodicenus, De  Incarnatione, 
red. Lietzmann, s. 206: „ἐν μονότητι συγκράτου φύσεως θεϊκῆς σεσαρκωμένης”; Apolli-
narius Laodicenus, Epistola ad Dionysium A9, s. 260: „τὴν σύνθεσιν τὴν ἀνθρωποειδῆ”. 
Zob. C.A. Beeley, The Early Christological Controversy: Apollinarius, Diodore, and 
Gregory Nazianzen, VigCh 65/4 (2011) s. 382.

78	 Por. Apollinarius Laodicenus, Marias Encomion et de  Incarnatione 75, 
red. H. Lietzmann, s.  222: „οὐκ ἄρα νοῦς ἐστιν ἀνθρώπινος”; Apollinarius Laodice-
nus, Marias Encomion et de  Incarnatione 45, s.  214: „οὐκ ἄνθρωπός (φησίν), ἀλλ᾽ 
ὡς ἄνθρωπος, διότι οὐχ ὁμοούσιος τῷ ἀνθρώπῳ κατὰ τὸ κυριώτατον”; Doctrina Pa-
trum de Incarnatione Verbi, red. F. Diekamp, Münster 1907, s. 307, 10-17. Zob. Beeley, 
The Early Christological Controversy, s. 382-385; Sesboüé, Treść tradycji, s. 315-316; 
Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. 13 i 116.

79	 Por. Apollinarius Laodicenus, Marias Encomion et de  Incarnatione 70-71, 
red. H. Lietzmann, s. 220-221.

80	 Por. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 333; Frend, The Rise of the Mo-
nophysite Movement, s. 117-118.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 93

3.3.  Epifaniusz z Salaminy i Dydym z Aleksandrii – obrona pełni 
człowieczeństwa Chrystusa

W tym okresie działał także Epifaniusz z Salaminy (ok.  315-403), 
którego poglądy były wyraźną reakcją na nauczanie Apolinarego. Spo-
tykając na Cyprze różne formy apolinaryzmu, Epifaniusz stanął w zde-
cydowanej obronie pełnego człowieczeństwa Chrystusa  – Jego ciała, 
duszy i umysłu81. Podobne poglądy głosił również Dydym z Aleksandrii 
(ok. 313-398)82, który stanowczo podkreślał realność i integralność czło-
wieczeństwa Chrystusa. Nauczał on, że boski Logos przyjął duszę, ciało 
i  ducha  – doskonałego człowieka83. Jego dusza była wypełniona rozu-
mem i intelektem. Duch ludzki Chrystusa miał tę samą naturę, co duch 
człowieka  – był współistotny (ὁμοούσιος) z  duchem ludzkim. W  ten 
sposób Dydym stał się pomostem między „logocentryczną” chrystologią 
Atanazego i jego aleksandryjskich poprzedników z jednej strony, a chry-
stologią, reprezentowaną przez teologów antiocheńskich, podkreślają-
cych dwoistość w Chrystusie – z drugiej strony84. Szczegółowa analiza 
pism Dydyma ukazuje, że chociaż nauczanie Orygenesa, a w szczegól-
ności jego chrystologia, odgrywa dla niego kluczową rolę, to jednak 
ta myśl była rozwijana lub nawet przekształcana w późniejszej tradycji 
aleksandryjskiej.

3.4.  Cyryl z Aleksandrii: jedność natur i pełnia człowieczeństwa 
Chrystusa

W kontekście nauczania Atanazego i  Dydyma, a  także kontro-
wersyjnych poglądów Apolinarego, kolejnym doniosłym wyrazem 
aleksandryjskiej tradycji chrystologicznej stała się doktryna Cyryla 
z Aleksandrii (ok.  376-444), który podjął próbę wyrażenia pełni bo-
skości i  człowieczeństwa w  Chrystusie85. Chrystus, według niego, 

81	 Por. R.M.  Pancerz, Obrona integralnego człowieczeństwa Chrystusa przeciw 
apolinaryzmowi w dziełach Epifaniusza z Salaminy, VoxP 68 (2017) s. 253-269.

82	 Por. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 361.
83	 Por. Didymus Alexandrinus, Commentarii in Zachariam, SCh 85, ed. L. Doutre-

leau, Paris 1962, s. 924.
84	 Por. P.C. Bouteneff, Placing the Christology of Didymus the Blind, w: Cappa-

docian Writers. Other Greek Writers, red. M.F. Wiles – E.J. Yarnold, StPatr 37, Leuven 
2001, s. 390-392, 394-395; Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 363.

85	 Por. Cyrillus Alexandrinus, De incarnatione Unigeniti, SCh 97, ed. G.M. de Du-
rand, Paris 1964, s. 222: „Ὥσπερ γὰρ εἷς ἐστι Θεὸς ὁ Πατὴρ ἐξ οὗ τὰ πάντα, οὕτω καὶ 



94	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

stanowi jedność dwóch natur: jest współistotny Bogu w odniesieniu do 
boskości i współistotny ludziom w odniesieniu do człowieczeństwa86. 
Cyryl Aleksandryjski mocno akcentował pełnię ludzkiej natury Chry-
stusa: Jego ciało było ożywione rozumną duszą87. W  jego nauczaniu 
wyraźnie widoczna jest myśl, że to natura lub hipostaza Logosu stała 
się wcielona. W konsekwencji zaistniała jedna wcielona natura boskie-
go Logosu88. Człowieczeństwo Pana stało się konkretną, rzeczywiście 
istniejącą rzeczywistością w naturze lub hipostazie Logosu89. A zatem 
aleksandryjskie środowisko teologiczne, choć wyrażało tendencję do 
szczególnego podkreślania boskości Chrystusa, nie negowało auten-
tyczności Jego człowieczeństwa. Teologowie aleksandryjscy ukazy-
wali człowieka jako istotę złożoną z ciała, duszy i rozumu, zdolną do 
przebóstwienia dzięki wcieleniu Logosu. Człowieczeństwo zostaje tu 
rzeczywiście przyjęte przez Boga i przemienione, choć nacisk teolo-
giczny koncentruje się przede wszystkim na boskiej naturze Chrystusa. 
Podkreśla to jednak godność człowieka jako rzeczywiście przyjętego 
przez Boga.

εἷς Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς δι’ οὗ τὰ πάντα· Θεὸν γὰρ ὄντα κατὰ φύσιν ἐπιγινώσκομεν 
τὸν δι’ οὗ τὰ πάντα Λόγον, καὶ εἰ γέγονε σάρξ, τουτέστιν ἄνθρωπος”. Zob. Kelly, Early 
Christian Doctrines, s. 319.

86	 Por. Cyrillus Alexandrinus, Ep.  39, PG 77, 177A: „Τοιγαροῦν ὁμολογοῦμεν 
τὸν μονογενῆ υἱὸν τοῦ θεοῦ θεὸν τέλειον, ὁμοούσιον τῷ πατρὶ κατὰ τὴν θεότητα καὶ 
ὁμοούσιον ἡμῖν τὸν αὐτὸν κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα· δύο γὰρ φύσεων ἕνωσις γέγονεν, 
ὅθεν ἕνα Χριστόν, ἕνα υἱόν, ἕνα κύριον ὁμολογοῦμεν”. Zob. Cyrillus Alexandrinus, 
De recta fide ad reginas, PG 76, 1221B: „Ὥσπερ γὰρ ἐστὶν ἐν θεότητι τέλειος ὁ ἐκ Θεοῦ 
Πατρὸς Λόγος, οὕτως καὶ ἐν ἀνθρωπότητι τέλειος”.

87	 Por. Cyrillus Alexandrinus, Ep. 46, PG 77, 241A: „κατὰ πρόσληψιν σαρκὸς, οὐκ 
ἀψύχου, ἀλλ᾽ ἐψυχωμένης νοερᾶς προσῆλθεν ἄνθρωπος”. Zob. R.A. Norris, Christolo-
gical Models in Cyril of Alexandria, w: Classica et Hellenica, Theologica, Liturgica, 
Ascetica, red. E.A. Livingstone, StPatr 13/2, Berlin 1975, s. 255-268; Grillmeier, Christ 
in Christian Tradition, s. 415; Kelly, Early Christian Doctrines, s. 320; Sesboüé, Treść 
tradycji, s. 332; Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. 121.

88	 Por. Cyrillus Alexandrinus, Ep. 46, 241B: „μία φύσις τοῦ Λόγου σεσαρκωμένη”; 
Cyrillus Alexandrinus, Ep. 40, PG 77, 193B: „Μία γὰρ ὁμολογουμένως ἡ τοῦ Λόγου 
φύσις· εἴσμεν δέ, ὅτι σεσάρκωταί τε καὶ ἐνηνθρώπησεν”.

89	 Por. Cyrillus Alexandrinus, Apologeticus contra Theodoretum, PG 76, 401A-
B.  Szerzej na temat człowieczeństwa Chrystusa w  nauczaniu Cyryla z Aleksandrii, 
zob. B. Meunier, Le Christ de Cyrille d’Alexandrie: L’humanité, le salut et la question 
monophysite, ThH 104, Paris 1997, s. 255-285.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 95

3.5.  Ojcowie Kapadoccy i afirmacja ludzkiej natury Chrystusa

Równolegle ze szkołą aleksandryjską rozwijała się chrystologia in-
nej znaczącej grupy teologów – Ojców Kapadockich, których refleksja 
nabrała szczególnego znaczenia pod koniec IV wieku. Teolodzy z Kapa-
docji nie mieli wątpliwości co do pełni zarówno boskiej, jak i  ludzkiej 
natury Chrystusa. W duchu Dydyma z Aleksandrii i Epifaniusza z Sala-
miny mocno podkreślali realność ludzkiej duszy i  ludzkiej natury Syna 
Bożego90. Bazyli Wielki (330-379) przyjmował model chrystologii „Sło-
wo–człowiek”91, kładł nacisk na wyraźną odrębność boskiego i ludzkie-
go pierwiastka w Chrystusie92. Akcentując odrębność natur w  Jezusie, 
ukazuje zarazem niezwykłą godność ludzkiej natury, która zostaje przez 
boskość nie zdominowana, lecz wyniesiona i zjednoczona w osobie Lo-
gosu, stając się uczestnikiem zbawczego działania Boga93.

Chrystologia Grzegorza z Nazjanzu (329-390) i Grzegorza z Nyssy 
(335-394) jawi się jako odpowiedź na napięcia między Apolinarym, któ-
ry negował integralność człowieczeństwa Chrystusa, a Diodorem z Tar-
su, który z kolei – jak zobaczymy – niekiedy skłaniał się ku nadmierne-
mu wyeksponowaniu jego niezależności94. Według Grzegorza Teologa, 
w Chrystusie istnieją dwie natury: boska i ludzka95, które są ze sobą isto-
towo zjednoczone96. Jezus jest jednym z dwóch natur97. Ludzka natura 

90	 Por. Bouteneff, Placing the Christology, s. 395.
91	 Por. Basilius Caesariensis, Ep.  236, w:  Basilius Caesariensis, Lettres, t.  3, 

tł. Y. Courtonne, Paris 1966, s. 49: „Καίτοι ὁ αἰτῶν οὐχὶ σὰρξ ἦν ἄψυχος, ἀλλὰ θεότης 
σαρκὶ ἐμψύχῳ κεχρημένη”.

92	 Por. M.C.  Paczkowski, Biblia i  filozofia w  konfrontacji Bazylego Wielkiego 
z apolinaryzmem, VoxP 68 (2017) s. 231 i 236.

93	 Zarys antropologicznej refleksji Bazylego Wielkiego przedstawił Jerzy Betlejko: 
J. Betlejko, Zarys antropologii świętego Bazylego Wielkiego, AnCra 41 (2009) s. 93-121.

94	 Por. Beeley, The Early Christological Controversy, s. 377-378; 396-398.
95	 Por. Gregorius Nazianzus, Epistolae theologicae 101, 19, SCh 208, s.  44: 

„Φύσεις μὲν γὰρ δύο, Θεὸς καὶ ἄνθρωπος, ἐπεὶ καὶ ψυχὴ καὶ σῶμα· υἱοὶ δὲ οὐ δύο, 
οὐδὲ Θεοί”. Zob. N. Widok, Kerygmatyczny wymiar nauczania o Wcieleniu u Grzego-
rza z Nazjanzu, VoxP 38-39 (2000) s. 190-194.

96	 Por. Gregorius Nazianzus, Epistolae theologicae 101, 22, SCh 208, s. 46: „Εἴ 
τις ὡς ἐν προφήτῃ λέγοι κατὰ χάριν ἐνηργηκέναι, ἀλλὰ μὴ κατ’ οὐσίαν συνῆφθαί τε καὶ 
συνάπτεσθαι, εἴη κενὸς τῆς κρείττονος ἐνεργείας, μᾶλλον δὲ πλήρης τῆς ἐναντίας”.

97	 Por. Gregorius Nazianzus, Orationes 38, 13, red. C. Moreschini – P. Gallay, SCh 
358, Paris 1980, s. 134: „ἓν ἐκ δύο τῶν ἐναντίων, σαρκὸς καὶ Πνεύματος· ὧν τὸ μὲν 
ἐθέωσε, τὸ δὲ ἐθεώθη”. Zob. C.A. Beeley, Gregory of Nazianzus: On the Trinity and 
the Knowledge of God. In Your Light We Shall See Light, Oxford – New York 2008, 
s. 128-130.



96	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Chrystusa jest autentyczna i  pełna, całkowicie właściwa człowiekowi, 
z wyłączeniem grzechu98, co oznacza, że natura ludzka jest godna zjedno-
czenia z Bogiem. Grzegorz z Nazjanzu uzasadnia pełnię ludzkiej natury 
Chrystusa w świetle nauki o zbawieniu: to, co nie zostało przyjęte, nie 
mogło zostać uzdrowione99. Cała ludzka natura dostąpiła zbawienia100. 
Podobnie nauczał Grzegorz z Nyssy, że Chrystus przyjął prawdziwego 
człowieka (ἀναλαβεῖν ὅλον τὸν ἄνθρωπον)101, obejmującego ciało i du-
szę wraz z umysłem102. Wywyższa on ludzką naturę Jezusa, twierdząc, 
że człowiek zrodzony z Dziewicy jest mieszkaniem Boga (θεοῦ δοχεῖον 
ἀχειροποίητον)103. W  ten sposób kapadoccy teologowie potwierdzają 
wiarę, że Bóg przyjął wszystko, co ludzkie, aby to zbawić – stąd czło-
wiek jawi się jako byt w pełni godny zjednoczenia z Bogiem. Człowie-
czeństwo nie zostaje tu pochłonięte, ale naprawdę przyjęte i uzdrowio-
ne, co wyraźnie podkreśla jego niezbywalną godność. Doktryna Ojców 
Kapadockich pozostaje w pełnej zgodności z symbolem wiary ogłoszo-
nym przez Sobór Konstantynopolitański w 381 roku, a nawiązującym do 

98	 Por. Gregorius Nazianzus, Orationes theologicae 30, 21, tł. H.J. Sieben, FCh 22, 
Freiburg – Basel – Wien – Barcelona – Roma – New York 1996, s. 268: „πάντα ὑπὲρ 
πάντων γενόμενος, ὅσα ἡμεῖς, πλὴν τῆς ἁμαρτίας, σῶμα, ψυχή, νοῦς, δι’ ὅσων ὁ θάνατος· 
τὸ κοινὸν ἐκ τούτων, ἄνθρωπος”; Gregorius Nazianzus, Epistolae theologicae 102, 8, 
SCh 208, s. 74: „Ὅταν δὲ ταῖς κοιναῖς ὑπολήψεσι περὶ τῆς ἐνανθρωπήσεως ἃς ἡ Γραφὴ 
παρίστησιν ἐλέγχωνται καὶ πιέζωνται, τὰς μὲν εὐσεβεῖς λέξεις ὁμολογοῦσι, περὶ δὲ τὸν 
νοῦν κακουργοῦσιν, οὐκ ἄψυχον μὲν οὐδὲ ἄλογον οὐδὲ ἀνοῦν οὐδὲ ἀτελῆ ὁμολογοῦντες 
τὸν ἄνθρωπον, ψυχὴν δὲ καὶ λόγον καὶ νοῦν αὐτὴν εἰσάγοντες τὴν θεότητα, ὡς αὐτῆς 
τῇ σαρκὶ συγκραθείσης μόνης, ἀλλ’ οὐχὶ καὶ τῶν ἡμετέρων καὶ ἀνθρωπίνων, εἰ καὶ τὸ 
ἀναμάρτητον κρεῖττον ἢ καθ’ ἡμᾶς ἦν καὶ τῶν ἡμετέρων παθῶν καθάρσιον”.

99	 Por. Gregorius Nazianzus, Epistolae theologicae 101, 32, SCh 208, s. 50: „Τὸ 
γὰρ ἀπρόσληπτον, ἀθεράπευτον· ὃ δὲ ἥνωται τῷ Θεῷ, τοῦτο καὶ σῴζεται”. Zob. Beeley, 
Gregory of Nazianzus: On the Trinity, s. 127-128.

100	Por. French, The Council of Constantinople I, s. 85-86; Beeley, The Early Chri-
stological Controversy, s. 36 i 404.

101	Por. Gregorius Nyssenus, Refutatio confessionis Eunomii, red. W. Jaeger, GNO 
2/2, Leiden 1960, s. 312. Zob. E.D. Vasilescu, Gregory of Nyssa, w: The Early Christian 
World, red. P.F. Esler, London – New York 2017, s. 1074-1075; S. Strękowski, Wciele-
nie Syna Bożego w utworach św. Grzegorza z Nyssy, VoxP 38-39 (2000) s. 199-212.

102	Por. Gregorius Nyssenus, De tridui inter mortem et resurrectionem Domini no-
stri Iesu Christi spatio, GNO 9/1, s. 291-292: „δι’ ὧν ἡ ἀνθρωπίνη φύσις συνέστηκε, 
ψυχῇ τε λέγω καὶ σώματι, ἡ θεία κατακιρνᾶται δύναμις ἑκατέρῳ καταλλήλως ἑαυτὴν 
καταμίξασα”; Gregorius Nyssenus, Antirrheticus adversus Apollinarium, GNO 3/1, 
s.  166-168: „ὁ ἀνθρωπίνην σάρκα καὶ ταύτην ἔμψυχον προσοικίζων τῷ λόγῳ οὐδὲν 
ἕτερον ἢ ὅλον συνάπτει τὸν ἄνθρωπον”.

103	Por. Gregorius Nyssenus, De tridui inter mortem et resurrectionem Domini no-
stri Iesu Christi spatio, red. E. Gebhardt, GNO 9/1, Leiden 1967, s. 291.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 97

symbolu z Soboru w Nicei z 325 roku. W odniesieniu do natury ludzkiej 
prawda o wcieleniu została w nim jednoznacznie potwierdzona104.

3.6.  Szkoła antiocheńska: odrębność i autonomia natur Chrystusa 
u Diodora z Tarsu

Nieco odmienny typ chrystologii rozwijał się w  środowisku antio-
cheńskim, gdzie dominował model „Słowo–człowiek”, który, w odróż-
nieniu od nurtu aleksandryjskiego, kładł większy nacisk na realność 
i autonomię ludzkiej natury Chrystusa, a mniej na jedność natur. Wspól-
ną cechą przedstawicieli szkoły antiocheńskiej, takich jak Diodor z Tar-
su († ok. 390), Teodor z Mopsuestii (350-428) i Nestoriusz (386-451), 
było konsekwentne podkreślanie integralności człowieczeństwa Jezusa 
oraz wyraźne rozróżnianie obu natur w  Chrystusie105. Troską Diodora 
było zachowanie indywidualnych właściwości natur (ludzkiej i boskiej) 
w Chrystusie106. Jego zdaniem, Logos nie jednoczył się ani nie mieszał 
z  ludzkim ciałem, jak uważał Apolinary, lecz zamieszkiwał w człowie-
ku Jezusie, jak w świątyni107. Diodor wyraźnie utrzymuje, że człowiek 
Jezus od pierwszej chwili poczęcia pozostawał zjednoczony ze Słowem. 
To zjednoczenie nie miało charakteru naturalnego ani substancjalnego, 
lecz było aktem wolnej i  suwerennej woli Boga. W  tej perspektywie 
ten, który narodził się z Maryi, posiada, a właściwie stanowi, odrębne 
πρόσωπον (osobę), różne od πρόσωπον Słowa Bożego. Jest On przed-
stawiany jako ktoś inny niż boski Logos i  przypisywane są mu wła-
sności, które nie przysługują Słowu jako takiemu108. Diodor określał 

104	Por. Concilium Universale Constantinopolitanum (a. 381), w: Dokumenty So-
borów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t.  1: Nicea I-Nicea  II  (325-787), 
opr. A. Baron – H. Pietras, ŹMT 24, Kraków 2003, s. 68: „[…] θεὸν ἀληθινὸν ἐκ θεοῦ 
ἀληθινοῦ, γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα, ὁμοούσιον τῷ πατρί, δι’ οὗ τὰ πάντα ἐγένετο, τὸν 
δι’ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα ἐκ τῶν οὐρανῶν 
καὶ σαρκωθέντα ἐκ πνεύματος ἁγίου καὶ Μαρίας τῆς παρθένου καὶ ἐνανθρωπήσαντα, 
σταυρωθέντα τε ὑπὲρ ἡμῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου καὶ παθόντα καὶ ταφέντα καὶ ἀναστάντα 
τῇ τρίτῃ ἡμέρᾳ […]”. Zob. French, The Council of Constantinople I, s. 94-96.

105	Por. Kelly, Early Christian Doctrines, 302; Beeley, The  Early Christological 
Controversy, s. 391 przyp. 79.

106	Por. French, The Council of Constantinople I, s. 83.
107	Por. Beeley, The Early Christological Controversy, s. 388 i 392; Sesboüé, Treść 

tradycji, s. 318.
108	Por. The Case Against Diodore and Theodore. Texts and their Contexts, red. i tł. 

J. Behr, Piscataway 2011, s. 80-81.



98	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

więc pewien dystans między naturami Chrystusa, odrzucając nie tylko 
ich pomieszanie, ale także substancjalną, istotową jedność, ujmując ich 
zjednoczenie raczej jako harmonię. Uwypuklenie ich odrębności mogło 
prowadzić do wniosku, że postrzegał on w Chrystusie dwa odrębne pod-
mioty istnienia: wieczny Logos Boga i  Jezusa człowieka109. W  rzeczy-
wistości jednak Diodor podkreślał ontologiczne rozróżnienie między bo-
skim a ludzkim elementem w Chrystusie, ale jednocześnie zauważał, że 
to rozróżnienie nie prowadzi w praktyce do podwójnej podmiotowości, 
ponieważ Pismo zna tylko jedną osobę – Jezusa Chrystusa110. W takim 
ujęciu ludzka natura zyskuje wyjątkowo wysoki status ontologiczny: 
skoro Bóg mógł w sposób doskonały „zamieszkać” w człowieku, ozna-
cza to, że człowieczeństwo posiada godność zdolną do przyjęcia Boga, 
nie tracąc przy tym własnej tożsamości.

3.7.  Teodor z Mopsuestii: precyzyjne rozróżnienie natur

Choć Diodor nie stworzył usystematyzowanej nauki o naturach Chry-
stusa, przygotował grunt dla Teodora z Mopsuestii111, który rozwinął jego 
myśl w sposób bardziej precyzyjny. Ten autor bronił pełnej tożsamości 
natur, szczególnie ludzkiej, podkreślając ich odrębność112. Wprowadził 
rozróżnienie między własną naturą Chrystusa (sua natura) a naturą za-
mieszkującą (inhabitans natura), co miało podkreślić, że Jezus uczestni-
czy w boskiej chwale nie ze względu na swoją naturę ludzką, ale dzięki 
naturze boskiej, która w Nim zamieszkuje113. Wypowiadając się na temat 

109	Por. Beeley, The  Early Christological Controversy, s.  388-391; Grillmeier, 
Christ in Christian Tradition, s. 359.

110	Por. Wallace-Hadrill, Christian Antioch, s. 120.
111	Por. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 360.
112	Por. Theodorus Mopsuestinus, Fragmenta de  Incarnatione V, w:  Commenta-

rii in epistulas b. Pauli, red.  H.B.  Swete, t.  2: Thessalonians-Philemon. Appendices. 
Indices, Cambridge 1882, s. 292: „sic neque naturarum confusio fiet, neque personae 
quaedam praua diuisio. Maneat enim et naturarum ratio inconfusa et indiuisa cognosca-
tur esse persona”; Theodorus Mopsuestinus, Fragmenta de Incarnatione VIII, s. 299: 
„συναχθεῖσαι αἱ φύσεις ἓν πρόσωπον κατὰ τὴν ἕνωσιν ἀπετέλεσαν”; Theodorus Mopsu-
estinus, Lectiones catecheticae VIII, w: Commentarii in epistulas b. Pauli, s. 324: „duo 
sunt natura, sed unum coniunctione”, Theodorus Mopsuestinus, Lectiones catecheticae 
XII, s. 304: „ἡ τῶν φύσεων διαίρεσις ἀναγκαίως ὀφείλει διαμένειν, καὶ ἡ τοῦ προσώπου 
ἕνωσις ἀδιάσπαστος φυλάττεσθαι”. Zob. French, The Council of Constantinople I, s. 84.

113	Por. Theodorus Mopsuestinus, Fragmenta de Incarnatione XII, s. 305: „Ad haec 
autem beatus apostolus respondens, conatur ostendere quomodo particeps est divini ho-
noris, et quod eo fruitur non propter suam naturam, sed propter inhabitantem naturam”.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 99

pełni ludzkiej natury Chrystusa, Teodor z Mopsuestii podkreślał, że jest 
ona kompletna i niezależna114. Istnieją przypuszczenia, że bronił on nie-
naruszalności tej natury do tego stopnia, że faktycznie wykluczał możli-
wość jej rzeczywistego zjednoczenia z boskim Słowem. Potwierdzeniem 
takiej interpretacji jego nauki wydaje się tendencja do rozdzielania frag-
mentów biblijnych odnoszących się do Chrystusa lub wypowiadanych 
przez Niego na te, które dotyczą Jego boskości, oraz te, które odnoszą się 
do Jego człowieczeństwa115. Tego rodzaju rozróżnienia mogą sugerować, 
że autorzy antiocheńscy utrzymywali wyraźny dystans między boskim 
a ludzkim elementem w Chrystusie, podkreślając istotową różnicę mię-
dzy dwiema naturami. W tym ujęciu człowieczeństwo Zbawiciela jawi się 
w pewnym sensie jako uniżone wobec boskości, co może prowadzić do 
osłabienia jego teologicznej godności. Niemniej jednak zarówno Diodor, 
jak i Teodor z Mopsuestii116 wnosili istotny wkład w afirmację godności 
człowieka jako bytu zdolnego do osobowego zjednoczenia z Bogiem bez 
utraty własnej integralnej tożsamości.

3.8.  Nestoriusz: συναφεία zamiast ἕνωσις

W duchu poprzedników swoje poglądy na temat natury ludzkiej Chry-
stusa konstruował Nestoriusz. Odrzucał on pomieszanie natur w osobie 
Jezusa Chrystusa, podkreślając realność Jego człowieczeństwa117. Bo-
skość i człowieczeństwo, według jego nauczania, powinny współistnieć 

114	Por. Theodorus Mopsuestinus, Fragmenta de  Incarnatione XIV, s.  309: „τῷ 
ὑπὸ τοῦ Κυρίου ληφθέντι ἀνθρώπῳ”; Theodorus Mopsuestinus, Lectiones catecheticae 
VIII, s, 328: „ὁ δεσπότης Θεὸς Λόγος ἄνθρωπον εἴληφεν τέλειον, ἐκ σπέρματος ὄντα 
Ἀβραὰμ καὶ Δαβίδ […] ἄνθρωπον τέλειον, τὴν φύσιν ἐκ ψυχῆς τε νοερᾶς καὶ σαρκὸς 
συνεστῶτα ἀνθρωπίνης”. Zob. I. Havrylyk, Antropolohija Teodora Mopsuestijs’koho ta 
jiji vplyv na syryjśku bohosłovs’ku tradyciju, „Naukovi zapysky Ukraïns’koho katoly-
c’koho universytetu: Bohosłov’ja” 7 (2020) s. 362.

115	Por. Wallace-Hadrill, Christian Antioch, s. 122-123.
116	Tradycję antiocheńską, akcentującą godność człowieka, kontynuował Jan Chry-

zostom (ok. 347-407), kładąc szczególny nacisk na godność duszy. Według niego pole-
ga ona na jej nieśmiertelności, wolności oraz zdolności do duchowego przemienienia, 
wynikających z woli Bożej i powołania do zjednoczenia z Chrystusem. Zob. P. Szczur, 
Czy dusza walczy z ciałem? Wybrane aspekty antropologii św. Jana Chryzostoma, VoxP 
63 (2015) s. 129-141.

117	Por. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 458. Na temat różnych mode-
li interpretacji chrystologii Nestoriusza, zob. H.E.W. Turner, Nestorius Reconsidered, 
w: Classica et Hellenica, Theologica, Liturgica, Ascetica, red. E.A. Livingstone, StPatr 
13/2, Berlin 1975, s. 306-321.



100	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

obok siebie, zachowując właściwości każdej z  natur118. Chrystus, choć 
pozostał Bogiem, przyjął postać sługi (μορφὴν δούλου λαβών)119, a za-
tem musiał być prawdziwym człowiekiem, który przeżył naprawdę ludz-
kie życie, pełne pokus i cierpienia120. W celu wyraźnego podkreślenia in-
dywidualności każdej z natur, Nestoriusz nauczał, że ciało Chrystusa sta-
nowiło świątynię dla bóstwa Syna. Taka koncepcja zakłada jednak raczej 
luźny, funkcjonalny związek między naturą ludzką a boską – związek, 
który, jego zdaniem, choć wyraża najwyższy rodzaj łączności, nie doko-
nuje substancjalnego zjednoczenia121. Charakterystyczne dla Nestoriusza 
było rzadkie używanie terminu ἕνωσις (‘zjednoczenie’). Zamiast tego 
preferował określenie συναφεία (‘łączność, zespolenie’), które zdawało 
się unikać wszelkich podejrzeń o pomieszanie lub utożsamienie natur122. 
Poluzowanie związku między naturami umożliwiało Nestoriuszowi od-
rzucenie idei, według której boski Logos mógł sobie przywłaszczyć ludz-
kie doświadczenia Chrystusa123. Ludzkie ciało, rozumiane jako świąty-
nia, staje się nośnikiem πρόσωπον – widzialnej osoby Jezusa – na której 
fundamencie urzeczywistnia się i objawia jedność w Chrystusie124. Nie 
chodzi tu jednak o zwyczajne „zamieszkanie”, lecz o wyjątkową współ-
pracę Słowa z człowiekiem przyjętym oraz o jego uczestnictwo w chwale 
i panowaniu, które przysługują samej boskiej naturze (φύσις) Słowa125. 
Mimo braku ścisłego, substancjalnego zjednoczenia natur, nestoriańska 

118	Por. Nestorius, Liber Heraclidis, CSCO 242, Subsidia 22, red. L. Abramowski, 
Louvain 1963, s. 305-332. Zob. Kelly, Early Christian Doctrines, s. 313; Grillmeier, 
Christ in Christian Tradition, s. 458.

119	Por. Fragmenta, w: Nestoriana: Die Fragmente Des Nestorius, red. F. Loofs, 
Halle 1905, s. 254, 275, 358.

120	Por. Fragmenta, s. 179, 254-258; Kelly, Early Christian Doctrines, s. 312.
121	Por. Nestoriana, s. 178: „εἶναι μὲν οὖν τῆς τοῦ υἱοῦ θεότητος τὸ σῶμα ναόν, καὶ 

ναὸν κατὰ ἄκραν τινὰ καὶ ϑείαν ἡνωμένον συνάφειαν, ὡς οἰκειοῦσϑαι τὰ τούτου τὴν τῆς 
ϑεότητος φύσιν, ὁμολογεῖσϑαι καλὸν χαὶ τῶν εὐαγγελικῶν παραδόσεων ἄξιον”.

122	Por. Nestoriana, s. 176: „εἰς ἑνὸς προσώπου συνάφειαν”; s. 178: „τὴν συνημμένην 
τῇ φύσει τῆς θεότητος σάρκα”; Nestoriana, s.  176: „ἄκραν τινὰ καὶ θείαν ἡνωμένην 
συνάφειαν”; Nestoriana, s. 275: „καὶ οὐκ ἔστι τὸν θεὸν λόγον ἄνευ τῆς ἀνθρωπότητος 
πρᾶξαι τι· ἀπηκρίβωται γὰρ εἰς ἄκραν συνάφειαν, οὐκ εἰς ἀποθέωσιν κατὰ τοὺς σοφοὺς 
τῶν δογματιστῶν τῶν νεωτέρων”.

123	Por. Nestoriana, s. 174-176. Zob. Sesboüé, Treść tradycji, s. 335; Kelly, Early 
Christian Doctrines, s. 312.

124	Por. Nestoriana 224: „Οὐδὲ ἄλλος ἦν ὁ Θεὸς Λόγος, καὶ ἄλλος ὁ ἐν ᾧ γέγονεν 
ἄνθρωπος· ἓν γὰρ ἦν ἀμφοτέρων τὸ πρόσωπον […]”.

125	Por. P.B. Clayton Jr., The Christology of Theodoret of Cyrus: Antiochene Chri-
stology from the Council of Ephesus (431) to the Council of Chalcedon (451), Oxford 
2007, s. 57-58.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 101

koncepcja zachowuje wysoką ocenę godności człowieczeństwa, które 
zostaje rzeczywiście wyniesione i  dopuszczone do udziału w godności 
Logosu. Tym samym, podobnie jak w  chrystologii Diodora i Teodora, 
człowiek jawi się jako byt zdolny do głębokiego, osobowego powiązania 
z Bogiem bez zaniku swej integralnej tożsamości.

Jak widać, teologowie antiocheńscy stanowczo bronili obecności 
pełnej ludzkiej natury we wcielonym Chrystusie, strzegąc jej właści-
wości. Pośrednio wyrażali przy tym głęboką afirmację człowieczeństwa 
jako rzeczywistości zdolnej stać się świątynią Słowa i  uczestniczyć 
w godności samego bóstwa. W ten sposób tradycja aleksandryjska uka-
zuje możliwość przebóstwienia człowieka przez hipostatyczne zjedno-
czenie z Bogiem, tradycja antiocheńska natomiast broni nienaruszalnej 
godności ludzkiej natury jako autonomicznej i  realnej rzeczywistości. 
Obie wizje  – pomimo różnic  – wspólnie odsłaniają głębię tajemnicy 
wcielenia: Boga, który stając się człowiekiem, nie niweczy, lecz wy-
wyższa to, co ludzkie.

Wątpliwości dotyczące pełni ludzkiej natury Chrystusa można uznać 
za zasadniczo rozstrzygnięte do początku V wieku. Ugruntowało się prze-
konanie, że we wcielonym Słowie obecna jest cała rzeczywistość ludz-
kiego istnienia – ciało, dusza i rozum. Jednakże na tym tle wyłoniło się 
nowe, kluczowe nieporozumienie, dotyczące sposobu współistnienia obu 
natur w Chrystusie. Pojawiło się pytanie, czy to, co czysto ludzkie, może 
zostać tak ściśle zjednoczone z tym, co boskie, by nie ulec pomniejszeniu 
czy zagubieniu własnej tożsamości. W sposób pośredni i ukryty powra-
cało zatem zagrożenie redukcji znaczenia ludzkiej natury. Narastający 
konflikt między antiocheńską a  aleksandryjską szkołą jeszcze bardziej 
się zaostrzył. Nauczanie Nestoriusza, który akcentował odrębność natur 
Chrystusa, było przez teologów aleksandryjskich odbierane jako zbyt da-
leko idące rozdzielenie boskości i człowieczeństwa w Chrystusie. Z kolei 
nauczanie Cyryla z Aleksandrii, który podkreślał ścisłą jedność osobową 
Chrystusa, było przez antiocheńczyków postrzegane jako niebezpieczne 
pochłonięcie przez boskość tego, co ludzkie126. W rezultacie sporu obie 
strony, choć każda broniła ważnego aspektu tajemnicy wcielenia, mogły 
sprawiać wrażenie, że nie dostrzegają pełnej godności ludzkiej natury – 
jakby to, co ludzkie, nie było w stanie istnieć w realnym zjednoczeniu 
z Bogiem bez utraty siebie. Chrystologiczna debata stawała się więc wy-
borem: albo boskość pochłania człowieczeństwo, albo Logos zachowuje 
dystans wobec ludzkiej natury. Wobec narastającej kontrowersji i braku 
wspólnego języka teologicznego coraz wyraźniej rysowała się potrzeba 

126	Por. Trostyanskiy, The Council of Ephesus, s. 119-156.



102	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

zwołania nowego soboru powszechnego, zdolnego do precyzyjnego sfor-
mułowania prawdy o jedności i dwoistości w Chrystusie.

4.  Zjednoczenie bez pomniejszenia: ontologiczna godność 
człowieczeństwa Chrystusa w refleksji teologicznej 
od Soboru Efeskiego do Chalcedońskiego (431-451)

Cyryl z Aleksandrii i  Jan z Antiochii w kwietniu 433  roku zawarli 
pokój doktrynalny, kończąc tym samym długi i burzliwy spór chrystolo-
giczny związany z Soborem Efeskim z 431 roku. Wyznanie wiary Jana, 
przyjęte przez Cyryla, stało się znane jako Formuła pojednania (For-
mula unionis) i zyskało status dokumentu doktrynalnego, jednoczącego 
stanowiska obu szkół teologicznych127. Stwierdza się w  nim wyraźnie, 
że Chrystus był prawdziwym człowiekiem, posiadającym rozumną du-
szę i rzeczywiste ciało. Został określony jako Bóg doskonały i człowiek 
doskonały (θεὸν τέλειον καὶ ἄνθρωπον τέλειον), współistotny Ojcu co 
do boskości i współistotny ludziom co do człowieczeństwa128. Problem 
interpretacji tej formuły nigdy nie został definitywnie rozstrzygnięty, 
jej pierwotna niejednoznaczność była bowiem celowa, by mogła objąć 
różne stanowiska teologiczne. To sformułowanie, wprowadzone przez 
przedstawicieli szkoły antiocheńskiej, miało na celu odrzucenie poglądu 
Apolinarego, według którego połączenie dwóch doskonałych natur było 
niemożliwe. Choć może ono brzmieć jak potwierdzenie zarówno pełni 
boskości, jak i pełni człowieczeństwa Chrystusa, może również sugero-
wać istnienie dwóch samodzielnych bytów zjednoczonych szczególnego 

127	Por. Pereira, The Council of Chalcedon, s. 167-170; Tanner, Ephesus. 431, s. 37-39.
128	Por. Concilium Universale Ephesenum (a. 431), w: Dokumenty Soborów Po-

wszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 1: Nicea I-Nicea II (325-787), opr. A. Ba-
ron – H. Pietras, ŹMT 24, Kraków 2003, s. 176-178: „Ὁμολογοῦμεν τοιγαροῦν τὸν 
κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν τὸν Χριστὸν τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ τὸν μονογενῆ, θεὸν τέλειον καὶ 
ἄνθρωπον τέλειον ἐκ ψυχῆς λογικῆς καὶ σώματος, πρὸ αἰώνων μὲν ἐκ τοῦ πατρὸς 
γεννηθέντα κατὰ τὴν θεότητα, ἐπ’ ἐσχάτου δὲ τῶν ἡμερῶν τὸν αὐτὸν δι’ ἡμᾶς καὶ διὰ 
τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν ἐκ Μαρίας τῆς παρθένου κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα, ὁμοούσιον 
τῷ πατρὶ τὸν αὐτὸν κατὰ τὴν θεότητα καὶ ὁμοούσιον ἡμῖν κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα. δύο 
γὰρ φύσεων ἕνωσις γέγονεν· δι’ ὃ ἕνα Χριστόν, ἕνα υἱόν, ἕνα κύριον ὁμολογοῦμεν. 
κατὰ ταύτην τὴν τῆς ἀσυγχύτου ἑνώσεως ἔννοιαν ὁμολογοῦμεν τὴν ἁγίαν παρθένον 
θεοτόκον διὰ τὸ τὸν θεὸν λόγον σαρκωθῆναι καὶ ἐνανθρωπῆσαι καὶ ἐξ αὐτῆς τῆς 
συλλήψεως ἑνῶσαι ἑαυτῷ τὸν ἐξ αὐτῆς ληφθέντα ναόν”. Zob. Trostyanskiy, The Co-
uncil of Ephesus, s. 115-116. Por. także: Sesboüé, Treść tradycji, s. 342-343; Kelly, 
Early Christian Doctrines, s.  328-329; Frend, The Rise of the Monophysite Move-
ment, s. 21-22.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 103

rodzaju więzią129. Formuła jednak ponownie utrwala godność natury 
ludzkiej, podkreślając, że sam Bóg, w  swojej ludzkiej naturze, stał się 
współistotny człowiekowi.

4.1.  Potrzeba zrównoważonej chrystologii po Soborze Efeskim, 
wkład papieża Damazego i rola łacińskich Ojców

Po Soborze Efeskim Kościół potrzebował teologów zdolnych do roz-
winięcia wyraźnie zbalansowanej chrystologii, aby zachować równowa-
gę między skrajnościami dotyczącymi statusu ludzkiej natury Chrystusa 
i połączenia natur. Jedną z najważniejszych postaci, która odpowiedziała 
na to wyzwanie, był papież Leon Wielki (ok. 400-461)130. Jego doktry-
nalne stanowisko nie powstało jednak w izolacji – opierało się na solid-
nym fundamencie teologicznym, przygotowanym przez wcześniejszych 
myślicieli łacińskiego Zachodu131. Już w IV wieku łacińscy teologowie 
precyzyjnie wypowiadali się w zakresie chrystologii i tworzyli przestrzeń 
dla dalszego pogłębienia tej refleksji. Znaczący wpływ na kształtowa-
nie antropologiczno-chrystologicznego nauczania na Zachodzie mógł 
mieć papież Damazy (305-384, pontyfikat 366-384). Jako biskup Rzy-
mu, przemawiający z autorytetem Stolicy Apostolskiej, wyznawał wiarę 
w pełnię człowieczeństwa Chrystusa. Nauczał, że Jezus przyjął naszego 
Adama – z ciałem, duszą i rozumem (sensus) – z wyjątkiem grzechu132. 
Damazy, podobnie jak Grzegorz z Nazjanzu, uzasadniał tę prawdę chry-
stologiczną z perspektywy soteriologicznej: to, co nie zostało przyjęte, 
nie mogło zostać zbawione133.

W tym samym duchu wypowiadali się również inni łacińscy teologo-
wie. Ambroży z Mediolanu (ok. 340-397) głosił, że w Chrystusie obec-
na jest zarówno natura boska, jak i cielesna134, przy czym ludzka natura 

129	Por. Trostyanskiy, The Council of Ephesus, s. 118-119.
130	P. Wygralak, Rola biskupów Rzymu w sporach doktrynalnych starożytnego Ko-

ścioła, VoxP 69 (2018) s. 709-712.
131	Por. Kelly, Early Christian Doctrines, s. 337.
132	Por. Damasus Papa, Ep. 3, PL 13, 356B: „sermo filius Dei humanum suscepisse 

corpus, animam, sensum, id est, integrum Adam, et, ut expressius dicam, totum veterem 
nostrum sine peccato hominem”; Damasus Papa, Ep. III, PL 13, 354B-357A.

133	Por. Damasus Papa, Ep. 2, fragmentum II, PL 13, 352B-353B.
134	Por. Ambrosius, De  fide  II 9, 77, w: Sancti Ambrosii Episcopi Mediolanensis 

Opera, t. 15, Opere dogmatiche 1, red. C. Moreschini, Milano – Roma 1984, s. 164: 
„Seruemus distinctionem diunitatis et carnis. Vnus in utraque loquitur Dei Filius, quia 
in eodem utraque natura est […]”.



104	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

obejmuje również rozumną duszę135. Augustyn z  Hippony (354-430) 
jednoznacznie przyjmował prawdziwą boskość Jezusa i Jego pełne czło-
wieczeństwo, w  tym rozumną duszę, której część rozumną nazywał 
„umysłem” (mens)136. Nauczał, że ciało Chrystusa łączy się z bóstwem 
wyłącznie za pośrednictwem duszy, która pełni rolę pomostu jedności 
między Logosem a ciałem137. W ten sposób Bóg zjednoczył się z czło-
wiekiem w  jedności osoby, aby Chrystus mógł rzeczywiście istnieć138. 
Bez ludzkiej natury nie byłoby zatem Jezusem. Jednocząc w sobie obie 
natury, Chrystus, według Augustyna, to, co zwykłe, wzniósł przez to, co 
niezwykłe, a to, co niezwykłe, ułagodził przez to, co zwykłe139. Syn Boży 
podniósł więc godność ludzkiej natury. W ujęciu biskupa Hippony wcie-
lenie nie ogranicza się jedynie do przyjęcia przez Słowo ludzkiej natury, 
a  niesie także głębszy sens: Syn Boży, stając się człowiekiem, jedno-
czy się z całym rodzajem ludzkim. Zmartwychwstanie i uwielbienie we 
wniebowstąpieniu stanowią dopełnienie wcielenia i misji Słowa140. Po-
dobne stanowisko reprezentował Hieronim, który domagał się uznania 

135	Por. Ambrosius, De incarnationis Dominicae sacramento 7, 65, PL 16, 835A: 
„assumpsit animam, sed animam perfectam, rationabilem”; Ambrosius, De incarnatio-
nis Dominicae sacramento 66, 835A; 76, 837C-D.

136	Por. Augustinus, In Evangelium Ioannis tractatus 23, 6, PL 35, 1585: „Erat enim 
et in Christo anima humana, tota anima: non irrationale tantum animae, sed etiam ra-
tionale quod mens dicitur”; Augustinus, De civitate Dei IX 15, t. 1: Libri I-XIII, CSEL 
40/1, red. E. Hoffmann, Pragae – Lipsiae 1898, s. 428: „Mortalis quipped factus est non 
infirmata verbi diuinitate, sed carnis infirmitate suscepta”; Augustinus, Ep.  140, 12, 
CSEL 44, red. A. Goldbacher, s. 163.

137	Por. Augustinus, Ep.  137,  2, CSEL 44, s.  110: „nam sicut in unitate perso-
nae anima utitur corpora, ut homo sit, ita in unitate personae deus utitur homine, ut 
Christus sit”; Augustinus, Ep.  137,  2, CSEL 44, s.  110: „[…] Uerbum Dei permi-
xtum est animae habenti corpus, simul et animam suscepit et corpus”; Augustinus, In 
Evangelium Ioannis tractatus 23, 6, PL 35, 1585: „His praemissis atque firmissime 
constitutis, animam rationalem non beatificari nisi a Deo, corpus non vegetari nisi per 
animam, atque esse quamdam medietatem inter Deum et corpus, animam; Augustinus, 
Ep.  140, 12, CSEL 44, s.  163: „uerbum […] particeps carnis effectum est rationali 
anima mediante”.

138	Por. Augustinus, Ep. 137, 3, CSEL 44, s. 110: „Ergo persona hominis mixta est 
animae et corporis, persona autem Christi mixta est dei et hominis; cum enim uerbum 
dei permistus sit animae habenti corpus, simul et animae suscepit et corporis”.

139	Por. Augustinus, Ep.  137,  3, CSEL 44, s.  108: „Nunc uero ita inter deum et 
homines mediator apparuit, ut in unitate personae copulatas utramque naturam et solita 
sublimaret insolitis et inusitata solitis temperaret”. Zob. Finn, Soul, Body, and the Mira-
culous Excess of the Human Being, s. 163-164.

140	Por. Turzyński, Il mistero dell’Incarnazione, s. 662-664.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 105

pełni człowieczeństwa Chrystusa. Podkreślał on nie tylko obecność du-
szy i ciała w Chrystusie, lecz także ludzkich odruchów i uczuć141.

Na  temat rzeczywistego wcielenia wypowiadał się również 
Quodvultdeus († 454), uczeń św. Augustyna i biskup Kartaginy. W jego 
nauczaniu wcielenie stanowi drugie narodzenie Słowa Bożego: pierwsze 
miało miejsce odwiecznie z Ojca, bez udziału matki, drugie zaś dokonało 
się w czasie i przestrzeni z Dziewicy Maryi. Logos przyjął ciało, stając 
się człowiekiem, nie przestając jednak być Bogiem. Quodvultdeus z na-
ciskiem podkreślał wyjątkową godność Maryi, która staje się rzeczywistą 
współpracowniczką dzieła wcielenia, gdyż porodziła Tego, który ją stwo-
rzył. Chrystus, przyjmując ludzką naturę, przyjął wszystko, co konstytu-
uje człowieka, jednocząc to ze sobą bez zmieszania i bez żadnego bra-
ku142. W ten sposób, podkreślając godność Maryi i całej ludzkiej natury, 
Quodvultdeus uwydatniał również godność człowieczeństwa. Wcielenie 
jawi się więc jako wydarzenie pełne chwały i wielkości: prawdziwy Syn 
Boży stał się również prawdziwym człowiekiem, zachowując przy tym 
w pełni swoją boskość. Na Zachodzie pojawiły się zatem ważne świadec-
twa potwierdzające pełnię całego ludzkiego bytu we wcielonym Chrystu-
sie i ściśle wiążące tajemnicę wcielenia z godnością człowieka143.

4.2.  Leon Wielki i  Sobór Chalcedoński (451)  – autorytet 
w  poszukiwaniu syntezy między aleksandryjską 
a antiocheńską wizją natury ludzkiej Chrystusa

Echo chrystologiczno-antropologicznych świadectw pisarzy łaciń-
skich odnajdujemy w  nauczaniu papieża Leona Wielkiego, który wy-
znaczył drogę pośrednią między skrajnymi ujęciami dwóch chrystolo-
gii wschodnich (aleksandryjskiej i  antiocheńskiej) reprezentowanych 

141	Por. M.  Łukaszczyk, Walka św.  Hieronima z  herezjami chrystologicznymi 
w świetle nauczania o Chrystusie zawartym w jego Listach, VoxP 90 (2024) s. 148-152.

142	Por. Degórski, Il mistero dell’incarnazione, s. 119-130.
143	Podobne idee rozwijali również późniejsi autorzy zachodni, podkreślając nie-

zwykłą godność ludzkiej natury w  świetle tajemnicy wcielenia. Np.  Cezary z Arles 
(ok. 470-542) odwoływał się do słów św. Pawła zawartych w chrystologicznym hymnie 
o kenozie (por. Flp 2,7-8), aby ukazać wiernym głębię uniżenia Syna Bożego, który – 
stawszy się sługą – był posłuszny aż do śmierci krzyżowej. Chrystus, wypełniając obiet-
nicę Ojca, dobrowolnie przyjął na siebie wszelkie ograniczenia wynikające z ludzkiej 
kondycji, by w sposób rzeczywisty i całkowity uczestniczyć w ludzkim losie. Właśnie 
przez to pełne utożsamienie się z człowiekiem dokonał dzieła jego odkupienia. Por. Wy-
gralak, Godność człowieka, s. 337-340.



106	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

odpowiednio przez zwolenników radykalnej interpretacji monofizyty-
zmu oraz nestorianizmu144. Leon pozostaje przede wszystkim wierny 
orzeczeniom Soboru Efeskiego, rozwijając chrystologię opartą na jedno-
czesnym uznaniu dwoistości natur i jedności osoby Chrystusa145. Syn jest 
Bogiem z Boga, Wszechmogącym z Wszechmogącego146, a zarazem tym 
samym Chrystusem, który jest prawdziwym Bogiem i prawdziwym czło-
wiekiem147, zachowującym rzeczywistość ciała przyjętego z  Maryi148. 
Ciało to zostało ożywione duchem rozumnego życia, co podkreśla pełnię 
człowieczeństwa149. Papież wyraźnie uznał właściwości natury ludzkiej, 
jak na przykład działanie, stwierdzając, że Słowo czyni to, co właściwe 
Słowu, a  ciało wykonuje to, co właściwe ciału150. Obie natury działają 
jednak we wzajemnej wspólnocie151. W  ten sposób zachowane zostają 
właściwości obu natur, zjednoczonych w  jednej osobie152. Chrystus nie 
tylko przyjął ludzką naturę, lecz uczynił ją swoją własną153, nie zlewając 
jej z boskością. W ten sposób wyraził najgłębszy szacunek dla godności 
człowieka, godności, która czerpie swoje źródło w akcie stworzenia.

144	Por. Sesboüé, Treść tradycji, s. 327.
145	Por. Green, Leo the Great and the Heresy of Nestorius, s. 378-379. Zob. Pereira, 

The Council of Chalcedon, s. 183-186.
146	Por. Leo Magnus, Ep.  28,  2, PL 54, 757B-C: „de deo deus, de  omnipotente 

omnipotens”.
147	Por Leo Magnus, Ep. 28, 2, PL 54, 767A: „Qui enim verus est Deus, idem verus 

est homo, et nullum est in hac untate mendacium”; Leo Magnus, Sermo 54, 1, PL 54, 
319C; 56, 1, PL 54, 327A.

148	Por. Leo Magnus, Ep. 28, 2, PL 54, 761B-763A: „veritas autem corporis sumpta 
de corpora est”; Leo Magnus, Ep. 28, 3, PL 54, 763B: „In integra ergo veri hominis per-
fectaque natura verus natus est Deus, totus in suis, totus in nostris”; Leo Magnus, Sermo 
54, 1, PL 54, 319B.

149	Por. Leo Magnus, Ep. 28, 2, PL 54, 763A: „in ea carne quam assumpsit ex homi-
ne, et quam spiritu vitae rationalis animavit”.

150	Por. Leo Magnus, Ep. 28, 4, PL 54, 767A-B: „Agit enim utraque forma cum al-
terius communione, quod proprium est; Verbo scilicet operante quod Verbi est, et carne 
exequente quod carnis est”. Zob. Pereira, The Council of Chalcedon, s. 186-191.

151	Por. Leo Magnus, Ep. 165, 6, PL 54, 1163B: „Verbi et carnis una persona sit, 
quae inseparabiliter atque indivise communes habeat actiones, intelligendae tamen sunt 
ipsorum operum qualitates, et sincerae fidei contemplatione cernendum est, ad quae 
provehatur humilitas carnis, et ad quae inclinetur altitudo Deitatis: quid sit quod caro 
sine Verbo non agit, et quid sit quod Verbum sine carne non efficit”.

152	Por. Leo Magnus, Ep. 28, 3, PL 54, 763A: „Salva igitur proprietate utriusque 
naturae et substantiae, et in una coeunte personam”. Zob. Grillmeier, Christ in Christian 
Tradition, s. 531.

153	Por. Leo Magnus, Ep. 28, 2, PL 54, 759A: „nisi naturam nostrum ille susciperet, 
et suam faceret, quem nec peccatum contaminare, nec mors potuit detinere”.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 107

Leon Wielki, jak już zasygnalizowano, stał się kluczowym głosem 
w  sporze, który w  okresie między Efezem a  Chalcedonem (431-451) 
przesunął akcent z przedefeskiego podkreślania pełni natur na sposób ich 
zjednoczenia w Chrystusie. Ta dyskusja wiązała się również z pytaniem 
o konsekwencje tego pojednania dla ludzkiej natury Chrystusa – czy nie 
została ona pomniejszona lub pozbawiona swej integralności154. Ta kwe-
stia została ostatecznie rozstrzygnięta na Soborze Chalcedońskim (451), 
który przyjął za punkt odniesienia „Formułę zjednoczenia” z 433  roku 
oraz autorytet nauczania papieża Leona Wielkiego.

Sobór Chalcedoński jednoznacznie ogłosił, że Chrystus jest zarazem 
doskonałym Bogiem i doskonałym człowiekiem, posiadającym ciało i ro-
zumną duszę. Właściwości obu natur zostały w Nim w pełni zachowane. 
Chrystus to jedna osoba lub hipostaza (ἓν πρόσωπον καὶ μία ὑπόστασις) 
istniejąca w  dwóch naturach (ἐν δύο φύσεσιν)155. Naturom przypisano 
taką pozycję ontologiczną w ich wzajemnym odniesieniu, że wydają się 
być równorzędne, każda zachowująca własne właściwości156. Przyjmując 
nauczanie papieża Leona, sobór ugruntował stanowisko, według którego 
w Chrystusie istnieje prawdziwa jedność osoby oraz integralność i od-
rębność natur157. Jedność i nierozerwalność tych natur zostały określone 

154	Por. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, s. 445; Sesboüé, Treść tradycji, 
s. 345; Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. 12 i 104.

155	Por. Concilium universale Chalcedonense (a. 451), w: Dokumenty Soborów Po-
wszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t. 1: Nicea I-Nicea II (325-787), opr. A. Ba-
ron – H. Pietras, ŹMT 24, Kraków 2003, s. 222: „Ἑπόμενοι τοίνυν τοῖς ἁγίοις πατράσιν 
ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν ὁμολογεῖν υἱὸν τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν συμφώνως ἅπαντες 
ἐκδιδάσκομεν, τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν θεότητι καὶ τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν ἀνθρωπότητι, θεὸν 
ἀληθῶς καὶ ἄνθρωπον ἀληθῶς τὸν αὐτὸν ἐκ ψυχῆς λογικῆς καὶ σώματος, ὁμοούσιον τῷ 
πατρὶ κατὰ τὴν θεότητα καὶ ὁμοούσιον ἡμῖν τὸν αὐτὸν κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα, κατὰ 
πάντα ὅμοιον ἡμῖν χωρὶς ἁμαρτίας, πρὸ αἰώνων μὲν ἐκ τοῦ πατρὸς γεννηθέντα κατὰ 
τὴν θεότητα, ἐπ’ ἐσχάτων δὲ τῶν ἡμερῶν τὸν αὐτὸν δι’ ἡμᾶς καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν 
σωτηρίαν ἐκ Μαρίας τῆς παρθένου τῆς θεοτόκου κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα, ἕνα καὶ τὸν 
αὐτὸν Χριστὸν υἱὸν κύριον μονογενῆ, ἐν δύο φύσεσιν ἀσυγχύτως ἀτρέπτως ἀδιαιρέτως 
ἀχωρίστως γνωριζόμενον, οὐδαμοῦ τῆς τῶν φύσεων διαφορᾶς ἀνῃρημένης διὰ τὴν 
ἕνωσιν, σωζομένης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος ἑκατέρας φύσεως καὶ εἰς ἓν πρόσωπον 
καὶ μίαν ὑπόστασιν συντρεχούσης, οὐκ εἰς δύο πρόσωπα μεριζόμενον ἢ διαιρούμενον, 
ἀλλ’ ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν υἱὸν μονογενῆ θεὸν λόγον κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, καθάπερ 
ἄνωθεν οἱ προφῆται περὶ αὐτοῦ καὶ αὐτὸς ἡμᾶς Ἰησοῦς Χριστὸς ἐξεπαίδευσεν καὶ τὸ 
τῶν πατέρων ἡμῖν παραδέδωκε σύμβολον”.

156	Por. Sesboüé, Treść tradycji, s. 362; Frend, The Rise of the Monophysite Move-
ment, s. 5 i 49.

157	Por. Pereira, The Council of Chalcedon, s. 203-205. Por. także: Sesboüé, Treść 
tradycji, s.  358-361, 374-375; Kelly, Early Christian Doctrines, s.  339-340; Frend, 
The Rise of the Monophysite Movement, s. 47.



108	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

słynną formułą papieża Leona: natura Chrystusa jest zjednoczona bez 
pomieszania, bez zmiany, bez podziału, bez rozdzielenia (ἀσυγχύτως 
ἀτρέπτως ἀδιαιρέτως ἀχωρίστως). Jedyną hipostazą, w  której subsy-
stuują dwie natury, jest hipostaza odwiecznego Słowa. Ojcowie soboru 
reprezentują więc dojrzały model chrystologiczny, który, mimo różnic 
terminologicznych, w  swej istocie wydaje się odpowiadać chrystologii 
Cyryla z Aleksandrii158. W ten sposób czwarty sobór powszechny utrwa-
lił godność człowieka w  perspektywie ontologicznej, stawiając ludzką 
naturę na równi z boską w osobie Chrystusa. Cztery określenia opisujące 
relację między naturami świadczą o tym, że Bóg-Słowo tak bardzo sza-
nuje istotę człowieczeństwa, że pragnie je posiadać nierozerwalnie i nie-
rozłącznie, niezmiennie i bez pomieszania. Ukazuje w ten sposób uznanie 
w pełni godności ludzkiej natury określonej jeszcze w dziele stworzenia.

Warto podkreślić, że uchwalenie dogmatu chalcedońskiego było 
możliwe dzięki spotkaniu wielkich tradycji chrystologicznych Wschodu 
i Zachodu. To właśnie w tej syntezie intelektualnej dokonało się zwień-
czenie chrześcijańskiej wizji antropologii w świetle wcielenia, w której 
bosko-ludzka osoba Chrystusa jawi się jako trwały i  nieprzemijający 
model człowieczeństwa.

4.3.  Późniejsze kontrowersje chrystologiczne i  ich implikacje 
antropologiczne

Sobór Chalcedoński, nie osiągnąwszy jednak pełnej jednomyślności, 
nie zdołał położyć kresu sporom, lecz przeciwnie – otworzył drogę do 
dalszych, szeroko zakrojonych debat159. W oczach przeciwników naucza-
nia papieża Leona i samego soboru wydawało się, że nauczanie soborowe 
w sposób pośredni legitymizuje naukę Nestoriusza, mimo że została ona 
formalnie potępiona. Ich zdaniem, możliwe było wyznanie, że Chrystus 
jest „z dwóch natur”, ale nie „w dwóch naturach”, ponieważ to drugie 
sformułowanie zdawało się przypisywać równorzędną pozycję ontolo-
giczną dwóm tak odmiennym rzeczywistościom, jak boskość i człowie-
czeństwo. Ruch sprzeciwiający się ustaleniom Soboru Chalcedońskiego, 
jak powszechnie wiadomo, nosi nazwę monofizytyzmu. Zwolennicy tego 
nurtu ściśle trzymali się poglądów i  terminologii Cyryla z Aleksandrii, 

158	B.L. McCormack, The Humility of the Eternal Son: Reformed Kenoticism and 
the Repair of Chalcedon, Cambridge 2021, s. 57.

159	Por. McCormack, The Humility of the Eternal Son, s. 53; Harnack, History of 
Dogma, s. 237.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 109

uznając jego naukę za autentyczny wyraz ortodoksji160. W  tym nurcie 
wyłoniły się jednak dwie zasadnicze grupy, różniące się w ocenie pełni 
ludzkiej natury Chrystusa. Jedna z  nich przyjmowała, że człowieczeń-
stwo Jezusa było doskonałe i współistotne naszemu, lecz obawiała się, że 
wyrażenie „w dwóch naturach” może sugerować obecność dwóch osób 
w Chrystusie, co, ich zdaniem, miało zabarwienie nestorianizmu. Druga 
natomiast odrzucała samą ideę współistotności Chrystusa z ludźmi, kwe-
stionując pełnię Jego człowieczeństwa161. W praktyce zatem nie wszyscy 
określani mianem „monofizytów” byli monofizytami w  ścisłym sensie 
tego słowa. Część z nich wyznawała integralne człowieczeństwo Chry-
stusa i pozostawała wierna ortodoksyjnej nauce Cyryla, odrzucając jedy-
nie chalcedońską terminologię. Z tymi środowiskami możliwy był dialog 
i  poszukiwanie jedności, ponieważ nie negowały one w  żaden sposób 
godności i pełni ludzkiej natury przyjętej przez Chrystusa.

W podsumowaniu należy stwierdzić, że celem niniejszego artykułu 
było zweryfikowanie ciągłości i  kontynuacji refleksji Ojców Kościoła 
nad naturą ludzką w świetle osoby wcielonego Chrystusa oraz ukazanie 
jej rozwoju w okresie od II do V wieku. Zastosowanie podejścia pano-
ramicznego i syntetyzującego umożliwiło identyfikację tych elementów 
antropologicznych, które były wspólne i  konsekwentnie akcentowane, 
a tym samym uwypukliły zasadniczy trzon doktryny. Badanie antropolo-
gicznych implikacji wcielenia ukazały, że w przekonaniu pisarzy i myśli-
cieli wczesnochrześcijańskich uznanych za ortodoksyjnych w osobie Je-
zusa w sposób rzeczywisty i bez sprzeczności obecna jest zarówno pełna 
boskość, jak i pełne człowieczeństwo. Oznacza to, że Bóg rzeczywiście 
przyjął ludzką naturę: ciało, duszę i rozum oraz wszystkie istotowe ele-
menty z nimi związane. Świadczą o tym pisma autorów wczesnochrze-
ścijańskich i  doktryna soborów powszechnych, od najwcześniejszych 

160	 Monofizytyzm (z gr. μονή φύσις, μία φύσις) – doktryna chrystologiczna, według 
której Chrystus po wcieleniu posiada tylko jedną naturę, powstałą w wyniku zjednocze-
nia natury boskiej i  ludzkiej. Takie rozumienie głosili tzw. umiarkowani monofizyci, 
spośród których wyłoniły się Kościoły narodowe Egiptu, Syrii, Mezopotamii i Armenii. 
Różnice między nimi a zwolennikami Soboru Chalcedońskiego miały w dużej mierze 
charakter terminologiczny. Radykalna forma monofizytyzmu natomiast, znana jako eu-
tychianizm, utrzymywała, że po wcieleniu w Chrystusie istniała już tylko jedna boska 
natura, a ludzka została całkowicie wchłonięta. Zwolenników tej skrajnej doktryny było 
znacznie mniej. Por. Frend, The Rise of the Monophysite Movement, s. X, 6, 136-142; 
Sesboüé, Treść tradycji, s. 363-364.

161	Por. C. Lange, Miaenergetism – A New Term for the History of Dogma?, w: Bi-
blica, Philosophica, Theologica, Ethica, red. M. Vinzent, StPatr 63/11, Leuven – Paris – 
Walpole 2013, s. 327-328; Grillmeier – Hainthaler, Christ in Christian Tradition, s. 21.



110	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

myślicieli, takich jak Ignacy Antiocheński oraz Ireneusz z Lyonu, aż po 
definicję Soboru Chalcedońskiego. W artykule wykazano, że chrystologia 
miała bezpośrednie konsekwencje dla antropologii: określała nie tylko, 
kim jest Chrystus, lecz także, jaka jest istota ludzkiej natury oraz jej god-
ność. Omówione zostały główne tradycje teologiczne: aleksandryjska, 
kapadocka, antiocheńska oraz łacińskiego Zachodu. Każda z nich, choć 
na swój sposób, broniła zarówno boskości, jak i człowieczeństwa Chry-
stusa. W tych nurtach chrystologicznych formowała się coraz głębsza wi-
zja człowieczeństwa jako natury zdolnej do zjednoczenia z Bogiem bez 
utraty własnej tożsamości. Wspólnym mianownikiem była świadomość, 
że zbawienie może objąć jedynie tę ludzką rzeczywistość, którą Chrystus 
rzeczywiście przyjął, to znaczy ciało, duszę i rozum. Na soborze w Chal-
cedonie, gdzie doszło do spotkania myśli Wschodu i Zachodu, dokonała 
się kulminacja chrześcijańskiej wizji antropologii w  świetle wcielenia, 
wizji, w której bosko-ludzka osoba Chrystusa jawi się jako trwały i nie-
przemijający model człowieczeństwa. Wcielenie staje się zatem kluczem 
do zrozumienia godności człowieka: Chrystus nie tylko objawia Boga, 
lecz także objawia, czym w pełni jest człowieczeństwo. Miało to znaczą-
cy wpływ na późniejsze wieki, kształtując mentalność Bizancjum i  ła-
cińskiego średniowiecza, w której godność człowieka i jego zdolność do 
uczestnictwa w boskim życiu były postrzegane przez pryzmat wcielenia 
jako ostatecznego potwierdzenia wartości całej ludzkiej natury. W  tym 
sensie chrześcijańska antropologia, zakorzeniona w  chrystologii, może 
dziś z nową siłą odpowiedzieć na współczesne redukcjonistyczne wizje 
człowieka. Przypomina bowiem, że człowiek nie jest jedynie cielesnym 
organizmem, ale osobą zdolną do relacji z Bogiem i do udziału w Jego 
życiu. To właśnie Bóg czyni człowieka, a nie człowiek czyni Boga.

Bibliography

Sources

Ambrosius, De fide, w: Sancti Ambrosii Episcopi Mediolanensis Opera, t.  15: Opere 
dogmatiche 1, ed. C. Moreschini, Milano – Roma 1984.

Ambrosius, De incarnationis Dominicae sacramento, PL 16, 817-846.
Apollinarius Laodicenus, Scripta, w: Apollinaris Von Laodicea und Seine Schule Texte 

und Untersuchungen, t. 1, ed. H. Lietzmann, Tübingen 1904.
Athanasius Alexandrinus, De  incarnatione, w:  Athanasius, Contra gentes and 

de incarnatione, ed. R.W. Thomson, Oxford 1971, s. 134-277.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 111

Athanasius Alexandrinus, Tomus ad Antiochenos, w:  Athanasius: Werke, t.  2: Die 
„Apologien”, cz. 8, ed. H.C. Brennecke – U. Heil – A. von Stockhausen, Berlin – 
New York 2006, s. 341-351.

Athanasius Alexandrinus, Contra gentes, w:  Athanasius. Contra gentes and 
de incarnatione, ed. R.W. Thomson, Oxford 1971, s. 2-133.

Augustinus, In Evangelium Ioannis tractatus, PL 35, 1579-1976.
Augustinus, De civitate Dei, t. 1: Libri I-XIII, CSEL 40/1, ed. E. Hoffmann, Pragae – 

Lipsiae 1898.
Augustinus, Epistulae, red. A. Goldbacher, CSEL 44, Vindobonae – Lipsiae 1904.
Basilius Caesariensis, Epistulae, w: Basilius Caesariensis, Lettres, t. 3, tł. Y. Courtonne, 

Paris 1966.
Clemens Alexandrinus, Paedagogus, ed. C. Mondésert – C. Matray – H.I. Marrou, SCh 

158, Paris 1970.
Clemens Alexandrinus, Protrepticus, ed. C. Mondésert, SCh 2, Paris 1949.
Clemens Alexandrinus, Stromata (Libri I-VI), ed. O. Stählin, GCS 15, Leipzig 1909.
Clemens Alexandrinus, Stromata (Libri VII-VIII), ed. O. Stählin, GCS 17, Leipzig 1909.
Cyrillus Alexandrinus, Apologeticus contra Theodoretum, PG 76, 391B-452C.
Cyrillus Alexandrinus, De incarnatione Unigeniti, SCh 97, ed. G.M. de Durand, Paris 

1964, s. 188-301.
Cyrillus Alexandrinus, De recta fide ad reginas, PG 76, 1201A-1336B.
Cyrillus Alexandrinus, Epistulae, PG 77, 9A-390D.
Damasus Papa, Epistulae, PL 13, 347-376.
Didymus Alexandrinus, Commentarii in Zachariam, ed. L. Doutreleau, SCh 85, Paris 

1962.
Doctrina Patrum de Incarnatione Verbi, ed. F. Diekamp, Münster 1907.
Dokumenty Soborów Powszechnych. Tekst grecki, łaciński, polski, t.  1: Nicea 

I-Nicea II (325-787), opr. A. Baron – H. Pietras, ŹMT 24, Kraków 2003.
Eusebius Caesariensis, De  ecclesiastica theologia, ed.  E.  Klostermann, GCS 14  – 

Eusebius Werke 4, Leipzig 1906.
Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica, ed. G. Bardy, SCh 41, Paris 1955.
Eustathius Antiochensis, Fragmenta: De anima adversus Arianos, PG 18, 673D-698B.
Gregorius Nazianzus, Epistolae theologicae, ed. P. Gallay – M. Jourjon, SCh 208, Paris 

1974.
Gregorius Nazianzus, Orationes (38-41), ed. C. Moreschini – P. Gallay, SCh 358, Paris 

1980.
Gregorius Nazianzus, Orationes theologicae, tł. H.J. Sieben, FCh 22, Freiburg – Basel – 

Wien – Barcelona – Roma – New York 1996.
Gregorius Nyssenus, Antirrheticus adversus Apollinarium, ed.  F.  Mueller, GNO 3/1, 

Leiden 1958, s. 131-233.
Gregorius Nyssenus, De  tridui inter mortem et resurrectionem Domini nostri Iesu 

Christi spatio, ed. E. Gebhardt, GNO 9/1, Leiden 1967, s. 273-306.
Gregorius Nyssenus, Refutatio confessionis Eunomii, ed. W. Jaeger, GNO 2/2, Leiden 

1960, s. 312-410.



112	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Irenaeus, Adversus haereses (Liber III), ed. A.  Rousseau  – L.  Doutreleau, SCh 211, 
Paris 1974.

Irenaeus, Adversus haereses (Liber IV), ed. A. Rousseau, SCh 100, Paris 1955.
Irenaeus, Adversus haereses (Liber V), ed. A. Rousseau, SCh 153, Paris 1969.
Irenaeus, Expositio doctrinae apostolicae, ed. A. Rousseau, SCh 406, Paris 1995.
Leo Magnus, Epistolae, PL 54, 581-1218.
Leo Magnus, Sermones, PL 54, 137-463B.
Nestorius, Fragmenta, w:  Nestoriana: Die Fragmente Des Nestorius, ed.  F.  Loofs, 

Halle 1905.
Nestorius, Liber Heraclidis, ed. L. Abramowski, CSCO 242, Subsidia 22, Louvain 1963.
Origenes, De principiis, w: Origen, On First Principles, t. 2: Books III-IV, ed. J. Behr, 

Oxford 2017.
Tertullianus, Adversus Praxean, ed. A. Kroymann, CSEL 47, Lipsiae 1906.
Tertullianus, De carne Christi, ed. J.P. Mahé, SCh 216, Paris 1975.
Theodorus Mopsuestinus, Commentarii in epistulas b. Pauli. The  Latin Version 

with the  Greek fragments, t.  2: Thessalonians-Philemon: Appendices. Indices, 
ed. H.B. Swete, Cambridge 1882.

Studies

Armstrong A.H., Dualism: Platonic, Gnostic, and Christian, w:  Neoplatonism and 
Gnosticism, red. R.T. Wallis – J. Bregman, Studies in Neoplatonism: Ancient and 
Modern 6, Albany 1992, s. 33-54.

Ayres L., Nicaea and Its Legacy: An Approach to Fourth-Century Trinitarian Theology, 
Oxford 2004.

Beeley C.A., Gregory of Nazianzus: On the Trinity and the Knowledge of God. In Your 
Light We Shall See Light, Oxford – New York 2008.

Beeley C.A., The Early Christological Controversy: Apollinarius, Diodore, and Gregory 
Nazianzen, „Vigiliae Christianae” 65/4 (2011) s. 376-407.

Betlejko J., Zarys antropologii świętego Bazylego Wielkiego, „Analecta Cracoviensia” 
41 (2009) s. 93-121.

Blackwell B.C., Christosis. Pauline Soteriology in Light of Deification in Irenaeus 
and Cyril of Alexandria, Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 
2/314, Tübingen 2011.

Bouteneff P.C., Placing the Christology of Didymus the Blind, w: Cappadocian Writers. 
Other Greek Writers, red. M.F. Wiles – E.J. Yarnold, Studia Patristica 37, Leuven 
2001, s. 389-395.

Briggman A., God and Christ in Irenaeus, Oxford 2019.
Brown C.T., The Gospel and Ignatius of Antioch, Studies in Biblical Literature 12, New 

York – Washington – Baltimore – Boston – Bern – Frankfurt am Main – Berlin – 
Brussels – Vienna – Oxford 2000.

Cardman F., Irenaeus: As It Was in the Beginning, w: T&T Clark Handbook of Theological 
Anthropology, red. M.A. Hinsdale – S. Okey, London – New York 2021, s. 137-146.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 113

Cartwright S.H., So-called Platonism, the Soul, and the Humanity of Christ in Eustathius 
of Antioch’s ‘Contra Ariomanitas et de  anima’, w:  Clement of Alexandria. 
The Fourth-Century Debates, red. M. Vinzent, Studia Patristica 66/14, Leuven – 
Paris – Walpole 2013, s. 237-246.

Clayton P.B. Jr, The Christology of Theodoret of Cyrus: Antiochene Christology from 
the Council of Ephesus (431) to the Council of Chalcedon (451), Oxford 2007.

Crouzel H., Orygenes, tł. J. Margański, Kraków 2004.
De Andia Y., L’homme à  l’image et à  la ressemblance de Dieu chez Irénée de Lyon, 

w:  Studia Patristica 109/6: Readings in Irenaeus of Lyon, red. D.W.  Springer  – 
A. Andemicael, Leuven – Paris – Bristol 2021, s. 69-79.

Degórski B., Il mistero dell’incarnazione nel commento al ‘Simbolo Apostolico’ di san 
Quodvultdeus di Cartagine, „Vox Patrum” 64 (2015) s. 119-130.

Degórski D., L’ispirazione teo-cristologica dell’antropologia patristica, „Vox Patrum” 
63 (2015) s. 17-34.

Dragas G.D., Ἐνανθρώπησις, or ἐγένετο ἄνθρωπος. A neglected aspect of Athanasius 
Christology, w:  Monastica et Ascetica, Orientalia, E  Saeculo Secundo, Origen, 
Athanasius, Cappadocian Fathers, Chrysostom, Augustine, red. E.A. Livingstone, 
Studia Patristica 16/2, Oxford 1985, s. 281-294.

Dunn G.D., Tertullian, w: The Early Christian World, red. P.F. Esler, London – New 
York 2017, s. 959-975.

Edwards M.J., Clement of Alexandria and His Doctrine of the  Logos, „Vigiliae 
Christianae” 54/2 (2000) s. 159-177.

Falque E., God, the  Flesh, and the  Other: From Irenaeus to Duns Scotus, 
tł. W.C. Hackett, Evanston 2015.

Fernández S., Nicaea 325: Reassessing the Contemporary Sources, red. A. Usacheva – 
J.  Ulrich  – S.  Bhayro, Contexts of Ancient and Medieval Anthropology 14, 
Paderborn 2025.

Finn D., Soul, Body, and the  Miraculous Excess of the  Human Being: Augustine’s 
Theological Anthropology, w: T&T Clark Handbook of Theological Anthropology, 
red.  M.A.  Hinsdale  – S.  Okey, London  – New York  – Oxford  – New Delhi  – 
Sydney 2021, s. 157-172.

French T.E., The  Council  of Constantinople I: 381. Christ’s Divine Majesty and 
the  Impartiality of His Humanity, w: Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, 
Piscataway 2016, s. 47-97.

Frend W.H.C., The  Rise of the  Monophysite Movement.  Chapters in the  History of 
the Church in the Fifth and Sixth Centuries, Cambridge 2008.

Gray P., Neo-Chalcedonianism and The Tradition: From Patristic to Byzantine Theology, 
„Byzantinische Forschungen” 8 (1982) s. 61-70.

Green B., Leo the  Great and the  Heresy of Nestorius, w:  Augustine, Other Latin 
Writers, red. F. Young – M. Edwards – P. Parvis, Studia Patristica 43, Leuven – 
Paris – Dudley 2006, s. 373-380.

Grillmeier A., Christ in Christian Tradition, t. 1: From the Apostolic Age to Chalcedon 
(451), tł. J. Bowden, Atlanta 1975.



114	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Grillmeier A. – Hainthaler T., Christ in Christian Tradition, t. 2: From the Council of 
Chalcedon (451) to Gregory the Great (590-604), cz. 2: The Church of Constantinople 
in the Sixth Century, tł. P. Allen – J. Cawte, London 1995.

Guerrero van der Meijden J., Utworzenie kategorii godności człowieka (dignitas 
hominis) przez Hieronima ze Strydonu, „Vox Patrum” 87 (2023) s. 135-154.

Gwynn D.M., Athanasius, w:  The  Early Christian World, red.  P.F.  Esler, London  – 
New York 2017, s. 1036-1053.

Harnack A., History of Dogma, t. 4, tł. N. Buchanan, Boston 1898.
Havrylyk I., Antropolohija Teodora Mopsuestijs’koho ta jiji vplyv na syryjśku 

bohosłovs’ku tradyciju, „Naukovi zapysky Ukraïns’koho katolyc’koho universytetu: 
Bohosłov’ja” 7 (2020) s. 359-379.

Haugaarda W.P., Arius: Twice Heretic? Arius and the  Human Soul of Jesus Christ, 
„Church History” 29 (1960) s. 251-263.

Horyacha M., Vstup, w: Atanasii Velykyi, Proty iazychnykiv. Pro voplochennia Slova, 
red. M. Horyacha, tł. O. Levko, Vytoky khrystyianstva 8: Dzherela 3, Lviv 2024, 
s. 15-189.

Huculak B.J., Zarys antropologii Kościoła greckiego, „Studia Teologii Dogmatycznej” 
1 (2015) s. 88-106.

Introduction, w:  Decrees of the  Ecumenical Councils, t.  1: Nicaea I  to Lateran V, 
red. N.P. Tanner, London – Washington 1990, s. 37-39.

Kelly J.N.D., Early Christian Doctrines, London 1968.
Ladaria L.F., Człowiek stworzony na obraz Boga, w: Historia dogmatów, t. 2: Człowiek 

i  jego zbawienie, red.  B.  Sesboüé  – V.  Grossi  – L.F.  Ladaria  – P.  Lécrivain, 
tł. P. Rak, Kraków 2001, s. 81-129.

Lange C., Miaenergetism  – A  New Term for the  History of Dogma?, w:  Biblica, 
Philosophica, Theologica, Ethica, red. M. Vinzent, Studia Patristica 63/11, Leuven – 
Paris –Walpole 2013, s. 327-333.

Łukaszczyk M., Walka św. Hieronima z herezjami chrystologicznymi w świetle nauczania 
o Chrystusie zawartym w jego Listach, „Vox Patrum” 90 (2024) s. 145-164.

McCormack B.L., The Humility of the Eternal Son: Reformed Kenoticism and the Repair 
of Chalcedon, Cambridge 2021.

McCue J.F., Conflicting Versions of Valentinianism? Irenaeus and the  Excerpta ex 
Theodoto, w:  The  Rediscovery of Gnosticism, t.  1: The  School of Valentinus, 
red.  B.  Layton, Studies in the History of Religions: Supplements to Numen 61, 
Leiden 1980, s. 404-416.

McGuckin J.A., The Divine Christ of the Council of Nicaea: 325, w: Seven Icons of 
Christ, red. S. Trostyanskiy, Piscataway 2016, s. 9-46.

Meunier B., Le Christ de  Cyrille d’Alexandrie: L’humanité, le salut et la question 
monophysite, Théologie Historique 104, Paris 1997.

Minns D., Irenaeus: An Introduction, London – New York 2010.
Norris R.A., Christological Models in Cyril of Alexandria, w: Classica et Hellenica, 

Theologica, Liturgica, Ascetica, red.  E.A.  Livingstone, Studia Patristica 13/2, 
Berlin 1975, s. 255-268.



	 Antropologia w świetle wcielenia: chrześcijańska wizja natury	 115

Norris R.A., The  Problem of Human Identity in Patristic Christological 
Speculation, w:  Historica, Theologica, Gnostica, Biblica, Critica, Classica, 
red.  E.A.  Livingstone, Studia Patristica 17/1, Oxford  – New York  – Toronto  – 
Sydney – Paris – Frankfurt 1982, s. 147-159.

Paczkowski M.C., Biblia i filozofia w konfrontacji Bazylego Wielkiego z apolinaryzmem, 
„Vox Patrum” 68 (2017) s. 217-241.

Pancerz R.M., Obrona integralnego człowieczeństwa Chrystusa przeciw apolinaryzmowi 
w dziełach Epifaniusza z Salaminy, „Vox Patrum” 68 (2017) s. 253-269.

Parvis S., Marcellus of Ancyra and the Lost Years of the Arian Controversy 325-345, 
Oxford 2006.

Pearson B.A., Ancient Gnosticism: Traditions and Literature, Minneapolis 2007.
Pereira M.J., The Council of Chalcedon: 451. In Search of a Nuanced and Balanced 

Christology, w:  Seven Icons of Christ, red.  S.  Trostyanskiy, Piscataway 2016, 
s. 159-221.

Schoedel W.R., Introduction, w: W.R. Schoedel, Ignatius of Antioch: A Commentary on 
the Letters of Ignatius of Antioch, red. H. Koester, Philadelphia 1985, s. 1-31.

Sesboüé B., Treść tradycji: reguła wiary i symbole (II-V wiek), w: Historia dogmatów, 
red.  B.  Sesboüé, t.  1: Bóg zbawienia, ed.  B.  Sesboüé  – J. Wolinski, tł.  P.  Rak, 
Kraków 1999, 63-120.

Seven Icons of Christ, red. S. Trostyanskiy, Piscataway 2016.
Simonetti M., Studi sulla cristologia del  II  e  III  secolo, Studia Ephemeridis 

Augustinianum 44, Roma 1993.
Steenberg M.C., Irenaeus on Creation: The Cosmic Christ and the Saga of Redemption, 

Supplements to Vigiliae Christianae 91, Leiden – Boston 2008.
Strękowski S., Wcielenie Syna Bożego w  utworach św.  Grzegorza z  Nyssy, „Vox 

Patrum” 38-39 (2000) s. 199-212.
Szczur P., Czy dusza walczy z  ciałem? Wybrane aspekty antropologii św.  Jana 

Chryzostoma, „Vox Patrum” 63 (2015) s. 129-141.
Szram M., Ciało złe i dobre. Kwestia pochodzenia i natury ciała Adama i Chrystusa we 

wczesnochrześcijańskich ruchach heretyckich, „Vox Patrum” 63 (2015) s. 77-93.
Szram M., Duchowy sens liczb w  alegorycznej egzegezie aleksandryjskiej (II-V w.), 

Lublin 2001.
Szram M., Neochalcedonizm, w: Encyklopedia Katolicka, t. 13, Lublin 2009, k. 902-903.
Szram M., Od obrazu do podobieństwa Bożego – dynamiczna koncepcja antropologii 

teologicznej w  II-III w.  (stanowisko Ireneusza i  Orygenesa), „Vox Patrum” 
22 (2002) s. 357-376.

Tanner N.P., Ephesus. 431: Introduction, w: Decrees of the Ecumenical Councils, t. 1: 
Nicaea I to Lateran V, red. N.P. Tanner, London – Washington 1990, s. 37-39.

The Case Against Diodore and Theodore. Texts and their Contexts, red.  i  tł. J. Behr, 
Piscataway 2011.

The Early Christian World, red. P.F. Esler, London – New York 2017.



116	 Ks. Oleksandr Kashchuk	

Trostyanskiy S., The Council of Ephesus: 431. The Ontological Status of the Personal 
Unity of God and Humanity, w:  Seven Icons of Christ, red.  S.  Trostyanskiy, 
Piscataway 2016, s. 99-157.

Turek W., Godność ciała ludzkiego według Tertuliana. Analiza komentarzy do tekstów 
Rdz 1, 26-27; 2,8; 1Kor 3,16, „Vox Patrum” 63 (2015) s. 63-75.

Turner H.E.W., Nestorius Reconsidered, w: Classica et Hellenica, Theologica, Liturgica, 
Ascetica, red. E.A. Livingstone, Studia Patristica 13/2, Berlin 1975, s. 306-321.

Turzyński P., Antropologia trychotomiczna Orygenesa, „Vox Patrum” 63  (2015) 
s. 35-46.

Turzyński P., Il mistero dell’Incarnazione nelle Enarrationes in Psalmos di Sant’Agostino, 
„Vox Patrum” 91 (2024) s. 647-674.

Ulrich J., The Peculiar Merit of the Human Body: Combined Exegesis of Gen 1:26f. 
and Gen  2:7  in Second Century Christianity, w:  The  Unity of Body and Soul in 
Patristic and Byzantine Thought, red. A. Usacheva – J. Ulrich – S. Bhayro, Contexts 
of Ancient and Medieval Anthropology 1, Paderborn 2021, s. 1-19.

Vall G., Learning Christ: Ignatius of Antioch and the  Mystery of Redemption, 
Washington 2013.

Vasilescu E.D., Gregory of Nyssa, w:  The  Early Christian World, red.  P.F.  Esler, 
London – New York 2017, s. 1072-1086.

Von Wahlde U.C., Gnosticism, Docetism, and the  Judaisms of the  First Century: 
The Search for the Wider Context of the Johannine Literature and Why It Matters, 
London – New York 2015.

Wallace-Hadrill D.S., Christian Antioch. A  Study of Early Christian Thought in 
the East, Cambridge 1982.

Widok N., Kerygmatyczny wymiar nauczania o wcieleniu u Grzegorza z Nazjanzu, „Vox 
Patrum” 38-39 (2000) s. 185-198.

Willert N., Tertullian, w:  In Defence of Christianity: Early Christian Apologists, 
red.  J. Engberg – A.C.  Jacobsen – J. Ulrich, Early Christianity in the Context of 
Antiquity 15, Frankfurt am Main 2014, s. 159-183.

Wygralak P., Godność człowieka w  kaznodziejskiej refleksji św.  Cezarego z  Arles, 
„Naukovi zapysky UKU: Bohoslov’ja” 7 (2020) s. 333-345.

Wygralak P., Rola biskupów Rzymu w  sporach doktrynalnych starożytnego Kościoła, 
„Vox Patrum” 69 (2018) s. 707-719.


