
VOX PATRUM 96 (2025)  421-426
DOI:  10.31743/vp.19233

ISSN: 0860-9411
eISSN: 2719-3586

Izydor z Sewilli, O posługach kościelnych. Pamięci 
Doktora Roberta Sawy (1966-2018), tł. Tatiana 
Krynicka – Adam Wilczyński – Robert Sawa, 

Biblioteka Kieleckich Studiów Teologicznych 23, 
Jedność, Kielce 2024, ss. 142

Ks. Stanisław Longosz1

Ukazał się niedawno długo oczekiwany pierwszy polski całościowy 
przekład łacińskiego traktatu Izydora z Sewilli (560-636), O posługach 
kapłańskich (De ecclesiasticis officiis) w opracowaniu Tatiany Krynic-
kiej i  ks. Adama Wilczyńskiego. Niewątpliwie może dziwić, że pismo 
o tej tematyce w naszym kraju, posiadającym od lat wielu duchownych 
i  do niedawna liczne seminaria duchowne, tak długo musiało czekać, 
wyjąwszy drobne tylko fragmenty tłumaczone w  antologiach czy pod-
ręcznikach patrologii o. A. Bobera SJ i ks. Sz. Pieszczocha (zob. W. Sta-
wiszyński, Bibliografia patrystyczna 1901-2016. Polskie tłumaczenia 
tekstów starochrześcijańskich pierwszego tysiąclecia, wyd. 3, Kraków-
-Tyniec 2017, s.  509), na pierwszy całościowy polski przekład, choć, 
jak zauważa sama tłumaczka za Manuelem Cecilio Diazem, „jest to naj-
bardziej praktyczne, najściślej związane z  życiem codziennym pismo 
Sewilczyka” (s.  7). Próbowano to częściowo uczynić nieco wcześniej, 
gdy w  latach 2010-2011 w Międzywydziałowym Zakładzie Badań nad 
Antykiem Chrześcijańskim KUL rozpoczęto pracę nad wydaniem ob-
szernej antologii tekstów patrystycznych o kapłaństwie chrześcijańskim 
i  u  dr. Roberta Sawy, pracownika Zakładu Leksykograficznego (Ency-
klopedii Katolickiej) KUL zamówiono odpłatnie w  ramach badań wła-
snych i statutowych również przekład II księgi traktatu De ecclesiasticis 
officiis Izydora z Sewilli. Jego późniejsza tragiczna śmierć przeszkodziła 
w jego pełnym zrealizowaniu. W surowym, niepełnym stanie czekał na 
uzupełnienie i wykończenie. Tym materiałem w surowym stanie II księgi 
i  przełożeniem w  całości I  księgi traktatu, za sugestią likwidowanego 
Zakładu Badań nad Antykiem Chrześcijańskim KUL, zajęli się po kilku 

1	 Ks. dr  hab.  Stanisław Longosz, emeryt, Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana 
Pawła II, Polska; e-mail: voxpatr@kul.lublin.pl; ORCID: 0000-0002-2809-0728.



422	 Ks. Stanisław Longosz	

latach prof. Uniwersytetu Gdańskiego, dr hab. T. Krynicka, oraz ks. filo-
log klasyczny i dr adiunkt z Instytutu Duchowości KUL, A. Wilczyński. 
Pierwsza z nich to absolwentka Filologii Klasycznej KUL, kilkunasto-
letni badacz problematyki Sewilczyka oraz tłumacz kilku jego traktatów 
(por. Sententiae, ŹMT 66, Kraków 2012; Synonymi, ŹMT 78, Kraków 
2017; Versus, VoxP 50-51  (2007) s.  565-580; De ortu et obitu Patrum 
= Encyklopedia sławnych postaci biblijnych, Gdańsk 2021; Etymologiae 
I-X, Kęty 2024), co sprawia, że aktualnie jest ona nie tylko najwybitniej-
szym polskim izydorianistą, ale i najlepiej znającym jego język filolo-
giem. Należy więc się cieszyć, że taka osoba tłumaczy i ten traktat.

Powstały ok.  615  roku traktat pierwotnie miał nosić tytuł Libellus 
de origine officiorum, ale później autor zmienił go na aktualny i podzie-
lił, prawdopodobnie za sugestią Brauliona, na dwie księgi, dedykując 
starszemu bratu Fulgencjuszowi, biskupowi Astigi (zm. 629). Za  pod-
stawę przekładu tłumacze wzięli najnowszy tekst krytyczny, opracowa-
ny przez C.M. Lawsona (CCL 113, Turnhout; R. Sawa tłumaczył tekst 
J.  Migne’a) i  poprzedzili bogato udokumentowanym międzynarodową 
literaturą (w tym również rosyjsko-ukraińską) i źródłami wstępem, opra-
cowanym przez Krynicką pt. W żywiole Kościoła: Izydor z Sewilli, De ec-
clesiasticis officiis (s. 7-24). Bibliografia (s. 25-36) została podzielona na 
źródła (Pismo Święte, dokumenty synodów, pisma cytowanych autorów 
starożytnych) oraz opracowania międzynarodowe (wśród nich 12 zwią-
zanych z tym tematem publikacji rosyjsko-ukraińskich).

W samym wstępie tłumaczka najpierw stara się lakonicznie scharak-
teryzować tłumaczone dzieło, którego autor, w odpowiedzi na panującą 
wówczas sytuację, „syntetyzuje, systematyzuje i udostępnia w nim ogó-
łowi informację o liturgii katolickiej, a także przedstawia obowiązki du-
chownych i  świeckich chrześcijan, powierzone im przez Trójjedynego 
Boga, ukazane w Piśmie Świętym oraz zachowane w Tradycji, a realizo-
wane w Kościele – zgromadzeniu wyznawców Chrystusa, nowym ludzie 
Bożym, wspólnocie zbawionych […] stanowi raczej zbiór pomocnych, 
a  raczej niezbędnych do naprawy istniejącej sytuacji objaśnień i wska-
zówek” (s. 8-9). Choć Braulion, biskup Saragossy, uważa je za czwarte 
z  siedemnastu utworów Sewilczyka, Krynicka przypuszcza, że Izydor 
opracował interesujący nas traktat w  okresie między 598  (gdy ukaza-
ły się już Moralia na Księgę Hioba Grzegorza Wielkiego, do których 
wielokrotnie nawiązuje) a 629  rokiem (gdy zmarł Fulgencjusz, starszy 
jego brat – s. 10). Potem przypomina, że przez dłuższy czas uważano, 
że to dzieło powstało tylko w jednej wersji, ale duża ilość późniejszych 
jego poprawek i  uzupełnień świadczy o  kilku redakcjach jego tekstu. 
Pierwotny jego tytuł (Libellus de origine officiorum) zawiera kluczowe 



	 Izydor z Sewilli, O posługach kościelnych. 	 423

pojęcie origo. Tłumaczka stara się tu wyjaśnić i uzasadnić nie tylko ten 
termin, ale również treść użytego w  tytule wieloznacznego rzeczowni-
ka „officium”, przyjmując za Rosjaninem Sergiuszem Woroncowem 
jego pierwsze słownikowe znaczenie  – ‘posługa’ (por.  A.  Voroncov, 
Vodnye zamecania, w: Isidor Sevil’skij, Dve knigi O cerkovnyh slużbah, 
tł.  i opr. M.U. Burkin – A.A. Volkov – S.A. Voroncov, Sankt-Peterburg 
2022, s. 5-10; K. Kumaniecki, Słownik łacińsko-polski, Warszawa 1964, 
s.  341; Słownik łacińsko-polski, t.  3, red.  M.  Plezia, Warszawa 1969, 
s. 704  II 1; W. Doroszewski, Słownik języka polskiego, t. 6, Warszawa 
1964, s. 1116-1117, „posługa”): „W tym przypadku oznacza on posługę 
rozumianą jako ukazane w  księdze pierwszej praktyki liturgiczne oraz 
jako powinności poszczególnych stanów, którym poświęcona została 
księga druga” (s. 10). Stara się tu także przybliżyć średniowieczny styl 
i sposób pisania Izydora, który swobodnie i obficie cytuje, łączy i zmie-
nia cytaty czerpane bardzo często z Biblii i Ojców Kościoła, w których 
dominuje św. Augustyn, a po nim św. Hieronim i przypisywane mu pismo 
De septem ordinibus Ecclesiae, św. Ambroży, Cezary z Arles, św. Grze-
gorz Wielki (zwłaszcza jego Moralia), św. Cyprian i Tertulian, kanony 
synodów kościelnych, rzadziej pisma autorów klasycznych (s.  10-16; 
A.C. Lawson, The sources of the De ecclesiasticis officiis of S. Isidore of 
Seville, „Revue Benedictine” 50 (1938) s. 26-36). To w tym, jak i w in-
nych jego pismach, wywołuje u  większości izydornistów wrażenie, że 
tekst tego traktatu jest niejednorodny, „niejako posklejany ze skrawków 
dzieł poprzedników” (Lawson), lub stanowi swego rodzaju centon, a jego 
twórca nie jest autorem oryginalnym, z czym nasza tłumaczka, jako już 
doświadczony izydoriolog, ma odwagę się nie zgadzać, twierdząc, że: 
„Z całą pewnością jest pisarzem nowatorem. Nie tylko wycina i  skleja 
interesujące go fragmenty, ale również streszcza je i skraca, a nawet na-
daje im inny, niekiedy sprzeczny z pierwotną wymową sens […]. Infor-
macje pochodzące z głównego źródła, które biskup Sewilli traktuje jako 
podstawę swego wykładu, uzupełnia o rozważania na temat początków 
ukazywanych w nich praktyk oraz instytucji, jak też o wiedzę o tym, jaką 
postać przybierają we współczesnym Izydorowi świecie […]. Samo-
dzielność Izydora dochodzi do głosu również w  przyjęciu jako zasady 
kompozycji wyjaśnienia początków posług rozumianych jako praktyki 
liturgiczne czy stany kościelne. Origo po raz kolejny wydaje się stanowić 
kluczowe pojęcie mentalności Izydora” (s. 18).

W swej strukturze traktat dzieli się na dwie księgi poprzedzone 
swoimi wstępami, z  których pierwszy, odnoszący się do całości, jest 
dedykacją dzieła bratu Fulgencjuszowi, drugi zaś, lakoniczny, zapo-
wiada objaśnienie genezy tych, którzy sprawują funkcje religijne, czyli 



424	 Ks. Stanisław Longosz	

duchownych. Warto tu jednak najpierw streścić szczegółowiej pierwszy, 
zapowiadający treść dedykowanego dzieła i  metodologię jego pisania. 
Ma ono „w  uporządkowanej książeczce (libellum ordinatum) ukazać 
początki posług (officia), których nauką i władzą kształtowani jesteśmy 
w kościołach, aby z tych zwięzłych wskazówek mógł się każdy dowie-
dzieć, przez kogo one zostały ustanowione” (s. 39). Jako zaś ich autor 
przyznaje, „że wiele spraw wyjaśnił w  niej według własnego uznania, 
niektóre jednak podał za nimi (cytowanymi autorami), aby czytelnik nie 
wahając się, uznał za wiarygodne to, co dotyczy poszczególnych kwestii. 
Sprawowane bowiem kościelne posługi ustanowione są, jak wiadomo, 
częściowo powagą Pisma Świętego, częściowo na mocy tradycji apostol-
skiej, czyli zwyczaju panującego w Kościele powszechnym. Poszukując 
zatem źródeł, z których wzięły początek, odnosimy się do dawnych au-
torów”. A jeśli zaś coś z tych objaśnień komuś się nie spodoba, niech mu 
wybaczy, gdyż nie może sam ponosić winy za dawnych autorów (s. 39). 
I tak w księdze I 1-45 (s. 39-83) omawia posługi (officia) jako czynności 
wykonywane dla uczczenia Boga w liturgii, mówiąc najpierw o Kościele 
jako całości i jego liturgii, o Piśmie Świętym, jego czytaniach i Liturgii 
Godzin, śpiewie, chórach i nabożeństwach odprawianych w roku kościel-
nym, świętach kościelnych, wigiliach, postach, pokarmach, o spożywa-
niu ryb i  mięsa w  pewnych okresach oraz o  różnych zwyczajach  roku 
kościelnego. W księdze zaś II 1-27 (s. 85-142) omawia officia rozumiane 
tradycyjnie jako powinności za Cyceronem (De officiis), Seneką (jego 
zaginione De officiis) czy św. Ambrożym (De officiis ministrorum) jako 
czynności (funkcje) pełnione obowiązkowo przez konkretnych, poszcze-
gólnych aktorów, jako obowiązki, które mają wypełniać poszczególni 
członkowie różnych stanów w Kościele, mówiąc najpierw o duchownych 
w ogóle oraz ich rodzajach i stopniach, potem o pokutnikach, wdowach, 
dziewicach, małżonkach, a na końcu o katechumenach, chrzcie, bierzmo-
waniu, symbolu i regule wiary.

Oceniając krytycznie całość publikacji, znów należy podkreślić pięk-
no języka polskiego wstępu i przekładu, opatrzonych odpowiednimi i do-
brze metodologicznie zbudowanymi, bogatymi komentarzami źródłowy-
mi oraz literaturowymi, zachęcającymi do lektury. Na  uwagę zasługu-
je także bibliografia, nie tyle źródłowa, co tym razem oparta bardziej 
na opracowaniach (s. 31-36), wśród których figuruje aż 12 nieznanych 
albo mało nam znanych publikacji rosyjskich, dotyczących bezpośred-
nio naszego tłumaczonego traktatu, wymieniających przyczynki nauko-
we z jednej zbiorowej publikacji, będącej najprawdopodobniej materia-
łami jakiegoś naukowego sympozjum (szkoda, że tu tego nie określo-
no), rozpracowującego analitycznie i  semantycznie w  Petersburgu ten 



	 Izydor z Sewilli, O posługach kościelnych. 	 425

niedoceniany u nas na Zachodzie łaciński traktat (m.in. ważnych dla Izy-
dora terminów origo i officium). Znajomość tych rosyjskich publikacji 
zdaje się mieć ubogacający wpływ i na naszą tłumaczkę, która podobnie 
wyjaśniła i  chyba przekonująco we wstępie uzasadniła dodatkowe se-
mantyczne znaczenie wieloznacznego łacińskiego terminu officium rów-
nież jako ‘posługa’, obok tradycyjnego ‘obowiązek, powinność’, oraz 
zastosowała go nawet w tytule swego przekładu. Z recenzyjnych usterek 
wymieniam brak choćby lakonicznego wyjaśnienia i  uzasadnienia we 
wstępie lub przypisie zaliczenia ś.p. Roberta Sawy do grona tłumaczy 
traktatu i oferowanej mu pięknej dedykacji przekładu. Bez tego bowiem 
te elementy są niezrozumiałe. Na  zakończenie dziękujemy jeszcze raz 
pani profesor Tatianie i ks. doktorowi Adamowi za piękny przekład oraz 
przybliżenie kulturze polskiej kolejnego fragmentu wczesnochrześcijań-
skiego piśmiennictwa. Można mieć uzasadnioną nadzieję, że jak ongiś 
ten utwór, zdaniem izydorianistów i tłumaczki, był „przystępnym i zwię-
złym przewodnikiem po Kościele, napisanym dla chrześcijan pragnących 
zrozumieć istotę pobożnych podejmowanych praktyk i powierzonych im 
zadań, a w wizygockiej Hiszpanii służył jako podręcznik dla przyszłych 
duchownych” (s. 19-20), tak i dziś stanie się dla nich ulubioną, a dla kle-
ryków w seminariach duchownych obowiązkową lekturą.




