






Dokumenty Kościoła



Dokumenty Kościoła



VOX PATRUM 76 (2020)  7-26
DOI:  10.31743/vp.11247

List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae 
affectus w XVI stulecie śmierci św. Hieronima

1. W XVI stulecie śmierci św. Hieronima

Umiłowanie Pisma świętego, żywa i głęboka miłość spisanego słowa 
Bożego, to dziedzictwo, jakie św. Hieronim pozostawił Kościołowi poprzez 
swoje życie i dzieła. Szesnaście wieków od śmierci świętego, te wyrażenia 
zaczerpnięte z jego liturgicznego wspomnienia1 dają nam klucz niezbędny 
do zrozumienia jego wybitnej postaci w dziejach Kościoła i jego wielkiego 
umiłowania Chrystusa. Ta miłość rozlewa się, jak rzeka w wielu potokach, 
w jego dziele niestrudzonego uczonego, tłumacza, egzegety, głębokiego 
znawcy i namiętnego propagatora Pisma świętego; wyśmienitego inter-
pretatora tekstów biblijnych; żarliwego i niekiedy porywczego obrońcy 
prawdy chrześcijańskiej; ascetycznego i bezkompromisowego eremity, jak 
również doświadczonego przewodnika duchowego, w jego wielkoduszno-
ści i czułości. Dziś, dla nas, chrześcijan dwudziestego pierwszego wieku, 
żyjących tysiąc sześćset lat później, jego postać jest nadal bardzo aktualna.

2. Wprowadzenie

Hieronim zakończył bieg swego życia ziemskiego 30 września 420 roku 
w Betlejem, w założonej przez siebie wspólnocie przy Grocie Narodzenia 
Pańskiego. W ten sposób powierzył siebie temu Panu, którego zawsze poszu-
kiwał i poznawał w Piśmie świętym, temu samemu, którego jako Sędziego już 
spotkał, rozgorączkowany, w pewnej wizji, być może w Wielkim Poście 375 
roku. W tym wydarzeniu, które stanowiło decydujący punkt zwrotny w jego 

1 „Boże, Ty dałeś świętemu Hieronimowi żywe i głębokie umiłowanie Pisma świę-
tego, spraw, aby Twój lud obficie karmił się Twoim słowem i znajdował w nim źródło 
życia”, Kolekta Mszy św., wspomnienie św. Hieronima: Mszał rzymski, Poznań 1986.



VOX PATRUM 76 (2020)  7-26
DOI:  10.31743/vp.11247

List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae 
affectus w XVI stulecie śmierci św. Hieronima

1. W XVI stulecie śmierci św. Hieronima

Umiłowanie Pisma świętego, żywa i głęboka miłość spisanego słowa 
Bożego, to dziedzictwo, jakie św. Hieronim pozostawił Kościołowi poprzez 
swoje życie i dzieła. Szesnaście wieków od śmierci świętego, te wyrażenia 
zaczerpnięte z jego liturgicznego wspomnienia1 dają nam klucz niezbędny 
do zrozumienia jego wybitnej postaci w dziejach Kościoła i jego wielkiego 
umiłowania Chrystusa. Ta miłość rozlewa się, jak rzeka w wielu potokach, 
w jego dziele niestrudzonego uczonego, tłumacza, egzegety, głębokiego 
znawcy i namiętnego propagatora Pisma świętego; wyśmienitego inter-
pretatora tekstów biblijnych; żarliwego i niekiedy porywczego obrońcy 
prawdy chrześcijańskiej; ascetycznego i bezkompromisowego eremity, jak 
również doświadczonego przewodnika duchowego, w jego wielkoduszno-
ści i czułości. Dziś, dla nas, chrześcijan dwudziestego pierwszego wieku, 
żyjących tysiąc sześćset lat później, jego postać jest nadal bardzo aktualna.

2. Wprowadzenie

Hieronim zakończył bieg swego życia ziemskiego 30 września 420 roku 
w Betlejem, w założonej przez siebie wspólnocie przy Grocie Narodzenia 
Pańskiego. W ten sposób powierzył siebie temu Panu, którego zawsze poszu-
kiwał i poznawał w Piśmie świętym, temu samemu, którego jako Sędziego już 
spotkał, rozgorączkowany, w pewnej wizji, być może w Wielkim Poście 375 
roku. W tym wydarzeniu, które stanowiło decydujący punkt zwrotny w jego 

1 „Boże, Ty dałeś świętemu Hieronimowi żywe i głębokie umiłowanie Pisma świę-
tego, spraw, aby Twój lud obficie karmił się Twoim słowem i znajdował w nim źródło 
życia”, Kolekta Mszy św., wspomnienie św. Hieronima: Mszał rzymski, Poznań 1986.



8 Franciszek 

życiu, moment nawrócenia i zmiany perspektywy, poczuł się postawiony 
przed trybunałem Sędziego: „Zapytany o stan swój, odpowiedziałem, że je-
stem chrześcijaninem. A ów, który siedział na przedzie, rzekł: «Kłamiesz! 
Jesteś cyceronianinem, nie chrześcijaninem»”2. Istotnie, od najmłodszych lat 
Hieronim miłował czyste piękno klasycznych tekstów łacińskich, w porów-
naniu z którymi pisma biblijne zdawały się mu początkowo surowe i niegra-
matyczne, zbyt szorstkie jak na jego wyrafinowany gust literacki.

Ten epizod jego życia sprzyja decyzji, by całkowicie oddać się 
Chrystusowi i Jego słowu, poświęcając swoje życie na czynienie Bożych 
pism bardziej dostępnymi dla innych, poprzez swą niestrudzoną pracę tłu-
macza i komentatora. To wydarzenie nadaje jego życiu nowy, bardziej zde-
cydowany kierunek: stawać się sługą słowa Bożego, zakochanym w „ciele 
Pisma świętego”. Tak więc, w nieustannym poszukiwaniu charakteryzują-
cym jego życie, udoskonala swoje młodzieńcze studia i formację otrzyma-
ną w Rzymie, na nowo porządkując swoją wiedzę w najbardziej dojrzałej 
służbie Bogu i wspólnocie kościelnej.

Z tego względu św. Hieronim staje się jedną z wielkich postaci sta-
rożytnego Kościoła, w okresie nazywanym złotym wiekiem patrystyki, 
prawdziwym mostem między Wschodem a Zachodem: jest przyjacielem 
z młodości Rufina z Akwilei, spotyka Ambrożego i prowadzi bogatą ko-
respondencję z Augustynem. Na Wschodzie zna Grzegorza z Nazjanzu, 
Dydyma Aleksandryjskiego, Epifaniusza z Salaminy. Chrześcijańska tra-
dycja ikonograficzna czyni go świętym, ukazując go wraz z Augustynem, 
Ambrożym i Grzegorzem Wielkim, wśród czterech wielkich doktorów 
Kościoła Zachodniego.

Już moi poprzednicy zechcieli w różnych okolicznościach przypomnieć 
jego postać. Sto lat temu, w piętnaste stulecie jego śmierci, Benedykt XV 
poświęcił mu encyklikę Spiritus Paraclitus (15 września 1920 r.), przedsta-
wiając go światu jako doctor maximus explanandis Scripturis3. W ostatnich 
latach Benedykt XVI ukazał w dwóch kolejnych katechezach jego osobo-
wość i twórczość4. Obecnie, w szesnaste stulecie jego śmierci, ja również 
pragnę przypomnieć św. Hieronima i aktualność jego przesłania i nauki, 
zaczynając od jego wielkiego umiłowania Pisma świętego.

Zatem można go przedstawić w doskonałym powiązaniu, jako pew-
nego przewodnika i uprzywilejowanego świadka, z XII Zgromadzeniem 

2 Hieronymus, Ep. 22, 30, CSEL 54, 190.
3 AAS 12 (1920) s. 385-423.
4 Por. Audiencje Generalne z 7 i 14 listopada 2007, „L’Osservatore Romano” wyd. 

polskie 299 (2008) s. 50-52.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 9

Synodu Biskupów, poświęconym słowu Bożemu5, oraz z adhortacją apo-
stolską Verbum Domini (VD) mojego poprzednika Benedykta XVI, wyda-
ną właśnie we wspomnienie Świętego, 30 września 2010 roku6.

3. Z Rzymu do Betlejem

Życie i osobisty szlak św. Hieronima przebiegają drogami Cesarstwa 
Rzymskiego, między Europą a Wschodem. Urodzony około 345 roku 
w Strydonie, na granicy Panonii z Dalmacją, na terenie dzisiejszej Chorwacji 
lub Słowenii, otrzymuje solidne wykształcenie w rodzinie chrześcijańskiej. 
Według ówczesnego zwyczaju zostaje ochrzczony jako dorosły, będąc stu-
dentem retoryki w Rzymie, w latach 358-364. To właśnie w tym okresie 
staje się nienasyconym czytelnikiem klasyki łacińskiej, studiującym pod 
okiem najwybitniejszych mistrzów ówczesnej retoryki.

Po ukończeniu studiów odbywa długą podróż do Galii, która prowadzi 
go do cesarskiego miasta Trewir, znajdującego się obecnie w Niemczech. 
To właśnie tam po raz pierwszy spotyka się ze wschodnim doświadczeniem 
monastycznym, szerzonym przez św. Atanazego. W ten sposób dojrzewa 
głębokie pragnienie, które towarzyszy mu w Aquilei, gdzie wraz z kilkoma 
przyjaciółmi inicjuje „chór błogosławionych”7, okres życia wspólnego.

Około roku 374, przemierzając Antiochię, postanawia udać się na pu-
stynię Chalkis, aby praktykować w coraz bardziej radykalny sposób życie 
ascetyczne, w którym wiele miejsca przeznacza na naukę języków biblij-
nych, najpierw greckiego, a następnie hebrajskiego. Powierza się pewnemu 
bratu pochodzenia żydowskiego, który został chrześcijaninem i wprowa-
dza go w poznanie nowego języka hebrajskiego i dźwięków, które nazywa 
„syczącymi i przydechowymi”8.

Wraz z późniejszym życiem eremity, Hieronim wybiera pustynię w jej 
najgłębszym znaczeniu: jako miejsce fundamentalnych wyborów egzy-
stencjalnych, intymności i spotkania z Bogiem, gdzie poprzez kontempla-
cję, doświadczenia wewnętrzne, walkę duchową dochodzi do poznania 
kruchości, z większą świadomością ograniczeń własnych i innych ludzi, 

5 Synod Biskupów, Orędzie do Ludu Bożego XII Zwyczajnego Zgromadzenia 
Ogólnego Synodu Biskupów (4 października 2008), „L’Osservatore Romano” wyd. pol-
skie 309 (2009) s. 24 nn.

6 Por. AAS 102 (2010) s. 681-787.
7 Hieronymus, Chronicum 374, PL 27, 697-698.
8 Hieronymus, Ep. 125, 12, CSEL 56, 131.



8 Franciszek 

życiu, moment nawrócenia i zmiany perspektywy, poczuł się postawiony 
przed trybunałem Sędziego: „Zapytany o stan swój, odpowiedziałem, że je-
stem chrześcijaninem. A ów, który siedział na przedzie, rzekł: «Kłamiesz! 
Jesteś cyceronianinem, nie chrześcijaninem»”2. Istotnie, od najmłodszych lat 
Hieronim miłował czyste piękno klasycznych tekstów łacińskich, w porów-
naniu z którymi pisma biblijne zdawały się mu początkowo surowe i niegra-
matyczne, zbyt szorstkie jak na jego wyrafinowany gust literacki.

Ten epizod jego życia sprzyja decyzji, by całkowicie oddać się 
Chrystusowi i Jego słowu, poświęcając swoje życie na czynienie Bożych 
pism bardziej dostępnymi dla innych, poprzez swą niestrudzoną pracę tłu-
macza i komentatora. To wydarzenie nadaje jego życiu nowy, bardziej zde-
cydowany kierunek: stawać się sługą słowa Bożego, zakochanym w „ciele 
Pisma świętego”. Tak więc, w nieustannym poszukiwaniu charakteryzują-
cym jego życie, udoskonala swoje młodzieńcze studia i formację otrzyma-
ną w Rzymie, na nowo porządkując swoją wiedzę w najbardziej dojrzałej 
służbie Bogu i wspólnocie kościelnej.

Z tego względu św. Hieronim staje się jedną z wielkich postaci sta-
rożytnego Kościoła, w okresie nazywanym złotym wiekiem patrystyki, 
prawdziwym mostem między Wschodem a Zachodem: jest przyjacielem 
z młodości Rufina z Akwilei, spotyka Ambrożego i prowadzi bogatą ko-
respondencję z Augustynem. Na Wschodzie zna Grzegorza z Nazjanzu, 
Dydyma Aleksandryjskiego, Epifaniusza z Salaminy. Chrześcijańska tra-
dycja ikonograficzna czyni go świętym, ukazując go wraz z Augustynem, 
Ambrożym i Grzegorzem Wielkim, wśród czterech wielkich doktorów 
Kościoła Zachodniego.

Już moi poprzednicy zechcieli w różnych okolicznościach przypomnieć 
jego postać. Sto lat temu, w piętnaste stulecie jego śmierci, Benedykt XV 
poświęcił mu encyklikę Spiritus Paraclitus (15 września 1920 r.), przedsta-
wiając go światu jako doctor maximus explanandis Scripturis3. W ostatnich 
latach Benedykt XVI ukazał w dwóch kolejnych katechezach jego osobo-
wość i twórczość4. Obecnie, w szesnaste stulecie jego śmierci, ja również 
pragnę przypomnieć św. Hieronima i aktualność jego przesłania i nauki, 
zaczynając od jego wielkiego umiłowania Pisma świętego.

Zatem można go przedstawić w doskonałym powiązaniu, jako pew-
nego przewodnika i uprzywilejowanego świadka, z XII Zgromadzeniem 

2 Hieronymus, Ep. 22, 30, CSEL 54, 190.
3 AAS 12 (1920) s. 385-423.
4 Por. Audiencje Generalne z 7 i 14 listopada 2007, „L’Osservatore Romano” wyd. 

polskie 299 (2008) s. 50-52.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 9

Synodu Biskupów, poświęconym słowu Bożemu5, oraz z adhortacją apo-
stolską Verbum Domini (VD) mojego poprzednika Benedykta XVI, wyda-
ną właśnie we wspomnienie Świętego, 30 września 2010 roku6.

3. Z Rzymu do Betlejem

Życie i osobisty szlak św. Hieronima przebiegają drogami Cesarstwa 
Rzymskiego, między Europą a Wschodem. Urodzony około 345 roku 
w Strydonie, na granicy Panonii z Dalmacją, na terenie dzisiejszej Chorwacji 
lub Słowenii, otrzymuje solidne wykształcenie w rodzinie chrześcijańskiej. 
Według ówczesnego zwyczaju zostaje ochrzczony jako dorosły, będąc stu-
dentem retoryki w Rzymie, w latach 358-364. To właśnie w tym okresie 
staje się nienasyconym czytelnikiem klasyki łacińskiej, studiującym pod 
okiem najwybitniejszych mistrzów ówczesnej retoryki.

Po ukończeniu studiów odbywa długą podróż do Galii, która prowadzi 
go do cesarskiego miasta Trewir, znajdującego się obecnie w Niemczech. 
To właśnie tam po raz pierwszy spotyka się ze wschodnim doświadczeniem 
monastycznym, szerzonym przez św. Atanazego. W ten sposób dojrzewa 
głębokie pragnienie, które towarzyszy mu w Aquilei, gdzie wraz z kilkoma 
przyjaciółmi inicjuje „chór błogosławionych”7, okres życia wspólnego.

Około roku 374, przemierzając Antiochię, postanawia udać się na pu-
stynię Chalkis, aby praktykować w coraz bardziej radykalny sposób życie 
ascetyczne, w którym wiele miejsca przeznacza na naukę języków biblij-
nych, najpierw greckiego, a następnie hebrajskiego. Powierza się pewnemu 
bratu pochodzenia żydowskiego, który został chrześcijaninem i wprowa-
dza go w poznanie nowego języka hebrajskiego i dźwięków, które nazywa 
„syczącymi i przydechowymi”8.

Wraz z późniejszym życiem eremity, Hieronim wybiera pustynię w jej 
najgłębszym znaczeniu: jako miejsce fundamentalnych wyborów egzy-
stencjalnych, intymności i spotkania z Bogiem, gdzie poprzez kontempla-
cję, doświadczenia wewnętrzne, walkę duchową dochodzi do poznania 
kruchości, z większą świadomością ograniczeń własnych i innych ludzi, 

5 Synod Biskupów, Orędzie do Ludu Bożego XII Zwyczajnego Zgromadzenia 
Ogólnego Synodu Biskupów (4 października 2008), „L’Osservatore Romano” wyd. pol-
skie 309 (2009) s. 24 nn.

6 Por. AAS 102 (2010) s. 681-787.
7 Hieronymus, Chronicum 374, PL 27, 697-698.
8 Hieronymus, Ep. 125, 12, CSEL 56, 131.



10 Franciszek 

doceniając znaczenie łez9. Tak na pustyni dostrzega konkretną obecność 
Boga, konieczność relacji człowieka z Nim, Jego miłosierne pocieszenie. 
W tym kontekście chciałbym przypomnieć anegdotę z tradycji apokryficz-
nej. Hieronim pyta Pana Boga: „Czego chcesz ode mnie?” — On odpo-
wiada: „Jeszcze nie dałeś mi wszystkiego”. — „Ale Panie, dałem ci to, i to 
i tamto…” — „Czegoś brakuje”. — „Czego?” — „Daj mi twoje grzechy, 
abym mógł mieć radość przebaczenia ich na nowo”10.

Odnajdujemy go w Antiochii, gdzie został wyświęcony na kapłana 
przez biskupa Paulina, następnie w Konstantynopolu, około 379 roku, 
gdzie poznaje Grzegorza z Nazjanzu i gdzie kontynuuje studia, poświę-
ca się tłumaczeniu z języka greckiego na łacinę ważnych dzieł (Homilie 
Orygenesa i Kronikę Euzebiusza z Cezarei), oddycha atmosferą Soboru, 
który odbywał się w tym mieście w 381 roku. W tych latach, to właśnie 
w studium ujawniają się jego pasja i szczodrość. To błogosławiony niepo-
kój, który prowadzi go i sprawia, że jest niestrudzony i pełen pasji w swo-
ich badaniach: „Ile razy zwątpiłem, ile razy ustawałem i z gorącego pra-
gnienia, żeby się nauczyć, znów zaczynałem”, prowadzony przez „gorzkie 
nasienie” takich studiów do zbierania „słodkich owoców”11.

W 382 roku Hieronim powraca do Rzymu, oddając się do dyspozycji 
papieża Damazego, który docenia jego wielkie zalety i czyni go swoim bli-
skim współpracownikiem. Hieronim prowadzi tu nieustanną działalność, 
nie zapominając o wymiarze duchowym: na Awentynie, dzięki wsparciu 
rzymskich arystokratek, takich jak Marcella, Paula i jej córka Eustochium, 
pragnących radykalnych wyborów ewangelicznych, tworzy krąg oparty na 
lekturze i dokładnym studiowaniu Pisma świętego. Hieronim jest egzegetą, 
nauczycielem, przewodnikiem duchowym. W tym okresie podejmuje się 
rewizji wcześniejszych łacińskich tłumaczeń Ewangelii, być może także 
innych części Nowego Testamentu; kontynuuje pracę jako tłumacz homilii 
i komentarzy biblijnych Orygenesa, prowadzi niezwykle żywą działalność 
epistolarną, toczy publiczne spory z autorami heretyckimi, czasami do-
puszczając się przesady i nieumiarkowania, ale zawsze szczerze poruszony 
pragnieniem obrony prawdziwej wiary i depozytu Pisma świętego.

Ten intensywny i owocny okres zostaje przerwany przez śmierć pa-
pieża Damazego. Hieronim, zmuszony do opuszczenia Rzymu, w towa-
rzystwie idących za nim przyjaciół i niektórych kobiet, pragnących konty-

9 Por. Hieronymus, Ep. 122, 3, CSEL 56, 63.
10 Por. Homilia w Domu Św. Marty (10 grudnia 2015). Anegdota jest cytowana 

w: A. Louf, Sotto la guida dello Spirito, Magnano 1990, s. 154-155.
11 Por. Hieronymus, Ep. 125, 12, CSEL 56, 131.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 11

nuować rozpoczęte przez niego doświadczenia duchowe i studia biblijne, 
wyjeżdża wpierw do Egiptu — gdzie spotyka wielkiego teologa Dydyma 
Aleksandryjskiego — a następnie do Palestyny, aby ostatecznie osiedlić się 
w Betlejem w 386 roku. Podejmuje na nowo studia filologiczne, zakotwiczo-
ne w konkretnych miejscach, które były scenerią studiowanych opowiadań.

Znaczenie przypisywane miejscom świętym jest podkreślone nie tylko 
przez jego wybór życia w Palestynie, od 386 roku aż do śmierci, ale tak-
że przez posługę dla pielgrzymek. Właśnie w Betlejem, miejscu dla nie-
go uprzywilejowanym, w pobliżu Groty Narodzenia Pańskiego, zakłada 
dwa „bliźniacze” klasztory, męski i żeński, z hospicjami dla pielgrzymów, 
którzy przybywają do miejsc świętych i okazuje tym samym swoją wiel-
koduszność w goszczeniu tych, którzy odwiedzali tę ziemię, by zobaczyć 
i dotknąć miejsc historii zbawienia, łącząc w ten sposób poszukiwania kul-
turowe i duchowe12.

To właśnie wsłuchując się w Pismo święte, Hieronim odnajduje samego 
siebie, oblicze Boga i oblicze swoich braci, oraz udoskonala swoje upodo-
banie do życia wspólnotowego. Stąd jego pragnienie, by żyć z przyjaciółmi, 
jak za czasów Akwilei, i zakładać wspólnoty monastyczne, realizując ceno-
bityczny ideał życia zakonnego, gdzie klasztor postrzega się jako „siłownię”, 
w której kształtuje się ludzi, „którzy ze wszystkich byli najmniejsi, aby mo-
gli być ze wszystkich pierwszymi”, szczęśliwych w ubóstwie i zdolnych do 
nauczania swoim sposobem życia. Uważa, że życie „poddane kierownictwu 
jednego ojca w towarzystwie wielu”, ma znaczenie formacyjne, aby nauczyć 
się pokory, cierpliwości, milczenia i łagodności, świadomości, że „prawda 
nie lubi kątów i nie szuka zauszników”13. Wyznaje też, że „tęskni za celami 
klasztoru, […] pragnie naśladować gorliwość tych mrówek, gdzie pracuje 
się wspólnie i gdzie nie istnieje nic, co byłoby czyjąkolwiek własnością, lecz 
wszystko należy do wszystkich”14.

Hieronim nie szuka w studium przelotnego zadowolenia jako celu 
samego w sobie, ale traktuje je jako ćwiczenie życia duchowego, śro-
dek dotarcia do Boga. Zatem również jego formacja klasyczna zostaje 
podporządkowana bardziej dojrzałej służbie dla wspólnoty kościelnej. 
Pomyślmy o pomocy udzielonej papieżowi Damazemu, o nauczaniu, które 
głosił kobietom, zwłaszcza w języku hebrajskim, od pierwszego kręgu na 

12 Por. VD 89, AAS 102 (2010) s. 761-762.
13 Por. Hieronymus, Ep. 125, 9.15.19, CSEL 56, 128.133-134.139; Św. Hieronim, 

Żywoty Mnichów, przekł. B. Degórski, Kraków-Tyniec 1995, s. 190.
14 Hieronymus, Vita Malchi monachi captivi 7, 3: PL 23, 59-60; Opere storiche 

e agiografiche, a cura di B. Degórski, Opere di Girolamo XV, Roma 2014, s. 196-199.



10 Franciszek 

doceniając znaczenie łez9. Tak na pustyni dostrzega konkretną obecność 
Boga, konieczność relacji człowieka z Nim, Jego miłosierne pocieszenie. 
W tym kontekście chciałbym przypomnieć anegdotę z tradycji apokryficz-
nej. Hieronim pyta Pana Boga: „Czego chcesz ode mnie?” — On odpo-
wiada: „Jeszcze nie dałeś mi wszystkiego”. — „Ale Panie, dałem ci to, i to 
i tamto…” — „Czegoś brakuje”. — „Czego?” — „Daj mi twoje grzechy, 
abym mógł mieć radość przebaczenia ich na nowo”10.

Odnajdujemy go w Antiochii, gdzie został wyświęcony na kapłana 
przez biskupa Paulina, następnie w Konstantynopolu, około 379 roku, 
gdzie poznaje Grzegorza z Nazjanzu i gdzie kontynuuje studia, poświę-
ca się tłumaczeniu z języka greckiego na łacinę ważnych dzieł (Homilie 
Orygenesa i Kronikę Euzebiusza z Cezarei), oddycha atmosferą Soboru, 
który odbywał się w tym mieście w 381 roku. W tych latach, to właśnie 
w studium ujawniają się jego pasja i szczodrość. To błogosławiony niepo-
kój, który prowadzi go i sprawia, że jest niestrudzony i pełen pasji w swo-
ich badaniach: „Ile razy zwątpiłem, ile razy ustawałem i z gorącego pra-
gnienia, żeby się nauczyć, znów zaczynałem”, prowadzony przez „gorzkie 
nasienie” takich studiów do zbierania „słodkich owoców”11.

W 382 roku Hieronim powraca do Rzymu, oddając się do dyspozycji 
papieża Damazego, który docenia jego wielkie zalety i czyni go swoim bli-
skim współpracownikiem. Hieronim prowadzi tu nieustanną działalność, 
nie zapominając o wymiarze duchowym: na Awentynie, dzięki wsparciu 
rzymskich arystokratek, takich jak Marcella, Paula i jej córka Eustochium, 
pragnących radykalnych wyborów ewangelicznych, tworzy krąg oparty na 
lekturze i dokładnym studiowaniu Pisma świętego. Hieronim jest egzegetą, 
nauczycielem, przewodnikiem duchowym. W tym okresie podejmuje się 
rewizji wcześniejszych łacińskich tłumaczeń Ewangelii, być może także 
innych części Nowego Testamentu; kontynuuje pracę jako tłumacz homilii 
i komentarzy biblijnych Orygenesa, prowadzi niezwykle żywą działalność 
epistolarną, toczy publiczne spory z autorami heretyckimi, czasami do-
puszczając się przesady i nieumiarkowania, ale zawsze szczerze poruszony 
pragnieniem obrony prawdziwej wiary i depozytu Pisma świętego.

Ten intensywny i owocny okres zostaje przerwany przez śmierć pa-
pieża Damazego. Hieronim, zmuszony do opuszczenia Rzymu, w towa-
rzystwie idących za nim przyjaciół i niektórych kobiet, pragnących konty-

9 Por. Hieronymus, Ep. 122, 3, CSEL 56, 63.
10 Por. Homilia w Domu Św. Marty (10 grudnia 2015). Anegdota jest cytowana 

w: A. Louf, Sotto la guida dello Spirito, Magnano 1990, s. 154-155.
11 Por. Hieronymus, Ep. 125, 12, CSEL 56, 131.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 11

nuować rozpoczęte przez niego doświadczenia duchowe i studia biblijne, 
wyjeżdża wpierw do Egiptu — gdzie spotyka wielkiego teologa Dydyma 
Aleksandryjskiego — a następnie do Palestyny, aby ostatecznie osiedlić się 
w Betlejem w 386 roku. Podejmuje na nowo studia filologiczne, zakotwiczo-
ne w konkretnych miejscach, które były scenerią studiowanych opowiadań.

Znaczenie przypisywane miejscom świętym jest podkreślone nie tylko 
przez jego wybór życia w Palestynie, od 386 roku aż do śmierci, ale tak-
że przez posługę dla pielgrzymek. Właśnie w Betlejem, miejscu dla nie-
go uprzywilejowanym, w pobliżu Groty Narodzenia Pańskiego, zakłada 
dwa „bliźniacze” klasztory, męski i żeński, z hospicjami dla pielgrzymów, 
którzy przybywają do miejsc świętych i okazuje tym samym swoją wiel-
koduszność w goszczeniu tych, którzy odwiedzali tę ziemię, by zobaczyć 
i dotknąć miejsc historii zbawienia, łącząc w ten sposób poszukiwania kul-
turowe i duchowe12.

To właśnie wsłuchując się w Pismo święte, Hieronim odnajduje samego 
siebie, oblicze Boga i oblicze swoich braci, oraz udoskonala swoje upodo-
banie do życia wspólnotowego. Stąd jego pragnienie, by żyć z przyjaciółmi, 
jak za czasów Akwilei, i zakładać wspólnoty monastyczne, realizując ceno-
bityczny ideał życia zakonnego, gdzie klasztor postrzega się jako „siłownię”, 
w której kształtuje się ludzi, „którzy ze wszystkich byli najmniejsi, aby mo-
gli być ze wszystkich pierwszymi”, szczęśliwych w ubóstwie i zdolnych do 
nauczania swoim sposobem życia. Uważa, że życie „poddane kierownictwu 
jednego ojca w towarzystwie wielu”, ma znaczenie formacyjne, aby nauczyć 
się pokory, cierpliwości, milczenia i łagodności, świadomości, że „prawda 
nie lubi kątów i nie szuka zauszników”13. Wyznaje też, że „tęskni za celami 
klasztoru, […] pragnie naśladować gorliwość tych mrówek, gdzie pracuje 
się wspólnie i gdzie nie istnieje nic, co byłoby czyjąkolwiek własnością, lecz 
wszystko należy do wszystkich”14.

Hieronim nie szuka w studium przelotnego zadowolenia jako celu 
samego w sobie, ale traktuje je jako ćwiczenie życia duchowego, śro-
dek dotarcia do Boga. Zatem również jego formacja klasyczna zostaje 
podporządkowana bardziej dojrzałej służbie dla wspólnoty kościelnej. 
Pomyślmy o pomocy udzielonej papieżowi Damazemu, o nauczaniu, które 
głosił kobietom, zwłaszcza w języku hebrajskim, od pierwszego kręgu na 

12 Por. VD 89, AAS 102 (2010) s. 761-762.
13 Por. Hieronymus, Ep. 125, 9.15.19, CSEL 56, 128.133-134.139; Św. Hieronim, 

Żywoty Mnichów, przekł. B. Degórski, Kraków-Tyniec 1995, s. 190.
14 Hieronymus, Vita Malchi monachi captivi 7, 3: PL 23, 59-60; Opere storiche 

e agiografiche, a cura di B. Degórski, Opere di Girolamo XV, Roma 2014, s. 196-199.



12 Franciszek 

Awentynie, do tego stopnia, że Paula i Eustochia weszły w „zmagania tłu-
maczy”15 i, co było wówczas niesłychane — miały zapewnione możliwości 
czytania i śpiewania Psalmów w języku oryginału16.

Jego kultura zostaje oddana na służbę i jest przywoływana jako nie-
zbędna dla każdego ewangelizatora. Tak oto przypomina swojemu przy-
jacielowi Nepocjanowi: „Mowa kapłanów niech się opiera na czytaniu 
Pisma świętego. Chcę, żebyś był nie deklamatorem, krzykaczem plotącym 
bez sensu, ale świadomym tajemnicy (mysterii) i w sakramentach (sacra-
mentorum) Boskich bardzo wykształconym. Potokiem słów i szybkością 
mowy wywoływać podziw u niedoświadczonego pospólstwa jest oznaką 
ludzi nieuczonych. Człowiek bezczelny tłumaczy często to, czego sam nie 
wie, a przekonawszy innych, sobie również przypisuje wiedzę”17.

W Betlejem, aż do swej śmierci w 420 roku, Hieronim przeżywa naj-
bardziej owocny i intensywny okres swego życia, całkowicie oddany stu-
dium Pisma świętego, zaangażowany w monumentalne dzieło przekładu 
całego Starego Testamentu z oryginału hebrajskiego. Jednocześnie komen-
tuje księgi prorockie, Psalmy, dzieła św. Pawła i pisze podręczniki do stu-
diowania Biblii. Cenna praca zespolona w jego dziełach, jest owocem kon-
frontacji i współpracy, od kopiowania i zestawiania ze sobą manuskryptów, 
po refleksję i dyskusję: „Nigdy nie ufałem własnym siłom, by studiować 
tomy Boże, […] mam w zwyczaju zadawać pytania, nawet odnośnie do 
tego, co, jak sądziłem, wiedziałem, a tym bardziej odnośnie do tego, czego 
nie byłem pewien”18. Zdając sobie zatem sprawę z własnych ograniczeń, 
prosi o nieustanne wsparcie w modlitwie wstawienniczej w intencji powo-
dzenia jego przekładu tekstów świętych „w tym samym Duchu, w którym 
zostały napisane”19, nie zapominając również o przekładaniu dzieł autorów 
niezbędnych dla pracy egzegetycznej, takich jak Orygenes, aby „dostar-
czyć materiału tym, którzy pragną czynić postępy w poznaniu rzeczy”20.

Studium Hieronima ukazuje się jako wysiłek podejmowany we wspól-
nocie i w służbie dla wspólnoty, będąc wzorcem synodalności również dla 
nas, dla naszych czasów i dla różnych instytucji kulturalnych Kościoła, tak 
aby zawsze były „miejscem, gdzie wiedza staje się służbą, gdyż bez wiedzy, 
która rodzi się ze współpracy i prowadzi do współdziałania, nie ma praw-

15 Hieronymus, Pref. Esther 2, PL 28, 1505.
16 Por. Hieronymus, Ep. 108, 26, CSEL 55, 344-345.
17 Hieronymus, Ep. 52, 8: CSEL 54, 428-429. Por. VD 60, AAS 102 (2010) s. 739.
18 Hieronymus, Pref. Paralipomenon LXX, 1.10-15, SCh 592, 340.
19 Hieronymus, Pref. in Pentateuchum, PL 28, 184.
20 Hieronymus, Ep. 80, 3, CSEL 55, 105.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 13

dziwego i integralnego rozwoju ludzkiego”21. Fundamentem tej komunii 
jest Pismo święte, którego nie możemy czytać sami: „Biblia została napi-
sana przez lud Boży i dla ludu Bożego, pod natchnieniem Ducha Świętego. 
Jedynie w tej komunii z ludem Bożym możemy rzeczywiście dotrzeć z na-
szym «my» do istoty prawdy, którą Bóg chce nam przekazać”22.

Solidne doświadczenie życia, karmione słowem Bożym, sprawia, że 
Hieronim, za sprawą obszernej wymiany korespondencji, staje się prze-
wodnikiem duchowym. Staje się towarzyszem w drodze, przekonany, że 
„nie ma takiej sztuki, której można by się nauczyć bez mistrza”, jak pisze 
do Rustyka: „wszystko to pragnę ci wpoić, trzymając cię za rękę, podobnie 
jak doświadczony marynarz po wielu zatonięciach usiłuje pouczyć niedo-
świadczonego żeglarza”23. Z tego spokojnego zakątka świata śledzi ludz-
kość w epoce wielkich wstrząsów, naznaczonej wydarzeniami takimi jak 
złupienie Rzymu w 410 roku, które głęboko go poruszyło.

W listach prowadzi spory doktrynalne, zawsze broniąc prawdziwej 
wiary, okazując się człowiekiem relacji przeżywanych z mocą i łagodno-
ścią, z pełnym zaangażowaniem, bez form przesłodzonych, doświadczając, 
że „umiłowanie nie ma ceny”24. W ten sposób przeżywa on swoje uczucia 
z ożywieniem i szczerością. To zaangażowanie w sytuacje, w których żyje 
i pracuje, przejawia się również w tym, że ofiaruje swoją pracę tłumacza 
i komentatora jako munus amicitiae [posługę przyjaźni]. Jest to przede 
wszystkim dar dla przyjaciół, odbiorców i adresatów jego dzieł, których 
prosi, by czytali je raczej przyjaznym niż krytycznym okiem, a następnie 
dla czytelników, jemu współczesnych i wszystkich czasów25.

Ostatnie lata życia spędza na osobistej i wspólnotowej modlitewnej 
lekturze Pisma świętego, na kontemplacji, w służbie braciom poprzez swo-
je dzieła. Wszystko to w Betlejem, obok groty, w której Dziewica zrodziła 
Słowo, ze świadomością, że „szczęśliwy, kto w swoim sercu nosi krzyż, 
zmartwychwstanie, miejsce narodzenia Chrystusa i miejsce Jego wniebo-
wstąpienia! Szczęśliwy, kto w swoim sercu ma Betlejem i w czyim sercu 
Chrystus rodzi się każdego dnia!”26.

21 Franciszek, Messaggio in occasione della XXIV solenne Seduta pubblica delle 
Pontificie Accademie (4 grudnia 2019), „L’Osservatore Romano”, 6 grudnia 2019, s. 8.

22 VD 30, AAS 102 (2010) s. 709.
23 Hieronymus, Ep. 125, 15.2, CSEL 56, 133.120.
24 Hieronymus, Ep. 3, 6, CSEL 54, 18.
25 Hieronymus, Pref. Josue, 1, 9-12, SCh 592, 316.
26 Hieronymus, Homilia in Psalmum 95, PL 26, 1181. Por. Orygenes - Hieronim, 

Homilie o Księdze Psalmów, przekł. S. Kalinkowski, Kraków 2004, s. 155.



12 Franciszek 

Awentynie, do tego stopnia, że Paula i Eustochia weszły w „zmagania tłu-
maczy”15 i, co było wówczas niesłychane — miały zapewnione możliwości 
czytania i śpiewania Psalmów w języku oryginału16.

Jego kultura zostaje oddana na służbę i jest przywoływana jako nie-
zbędna dla każdego ewangelizatora. Tak oto przypomina swojemu przy-
jacielowi Nepocjanowi: „Mowa kapłanów niech się opiera na czytaniu 
Pisma świętego. Chcę, żebyś był nie deklamatorem, krzykaczem plotącym 
bez sensu, ale świadomym tajemnicy (mysterii) i w sakramentach (sacra-
mentorum) Boskich bardzo wykształconym. Potokiem słów i szybkością 
mowy wywoływać podziw u niedoświadczonego pospólstwa jest oznaką 
ludzi nieuczonych. Człowiek bezczelny tłumaczy często to, czego sam nie 
wie, a przekonawszy innych, sobie również przypisuje wiedzę”17.

W Betlejem, aż do swej śmierci w 420 roku, Hieronim przeżywa naj-
bardziej owocny i intensywny okres swego życia, całkowicie oddany stu-
dium Pisma świętego, zaangażowany w monumentalne dzieło przekładu 
całego Starego Testamentu z oryginału hebrajskiego. Jednocześnie komen-
tuje księgi prorockie, Psalmy, dzieła św. Pawła i pisze podręczniki do stu-
diowania Biblii. Cenna praca zespolona w jego dziełach, jest owocem kon-
frontacji i współpracy, od kopiowania i zestawiania ze sobą manuskryptów, 
po refleksję i dyskusję: „Nigdy nie ufałem własnym siłom, by studiować 
tomy Boże, […] mam w zwyczaju zadawać pytania, nawet odnośnie do 
tego, co, jak sądziłem, wiedziałem, a tym bardziej odnośnie do tego, czego 
nie byłem pewien”18. Zdając sobie zatem sprawę z własnych ograniczeń, 
prosi o nieustanne wsparcie w modlitwie wstawienniczej w intencji powo-
dzenia jego przekładu tekstów świętych „w tym samym Duchu, w którym 
zostały napisane”19, nie zapominając również o przekładaniu dzieł autorów 
niezbędnych dla pracy egzegetycznej, takich jak Orygenes, aby „dostar-
czyć materiału tym, którzy pragną czynić postępy w poznaniu rzeczy”20.

Studium Hieronima ukazuje się jako wysiłek podejmowany we wspól-
nocie i w służbie dla wspólnoty, będąc wzorcem synodalności również dla 
nas, dla naszych czasów i dla różnych instytucji kulturalnych Kościoła, tak 
aby zawsze były „miejscem, gdzie wiedza staje się służbą, gdyż bez wiedzy, 
która rodzi się ze współpracy i prowadzi do współdziałania, nie ma praw-

15 Hieronymus, Pref. Esther 2, PL 28, 1505.
16 Por. Hieronymus, Ep. 108, 26, CSEL 55, 344-345.
17 Hieronymus, Ep. 52, 8: CSEL 54, 428-429. Por. VD 60, AAS 102 (2010) s. 739.
18 Hieronymus, Pref. Paralipomenon LXX, 1.10-15, SCh 592, 340.
19 Hieronymus, Pref. in Pentateuchum, PL 28, 184.
20 Hieronymus, Ep. 80, 3, CSEL 55, 105.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 13

dziwego i integralnego rozwoju ludzkiego”21. Fundamentem tej komunii 
jest Pismo święte, którego nie możemy czytać sami: „Biblia została napi-
sana przez lud Boży i dla ludu Bożego, pod natchnieniem Ducha Świętego. 
Jedynie w tej komunii z ludem Bożym możemy rzeczywiście dotrzeć z na-
szym «my» do istoty prawdy, którą Bóg chce nam przekazać”22.

Solidne doświadczenie życia, karmione słowem Bożym, sprawia, że 
Hieronim, za sprawą obszernej wymiany korespondencji, staje się prze-
wodnikiem duchowym. Staje się towarzyszem w drodze, przekonany, że 
„nie ma takiej sztuki, której można by się nauczyć bez mistrza”, jak pisze 
do Rustyka: „wszystko to pragnę ci wpoić, trzymając cię za rękę, podobnie 
jak doświadczony marynarz po wielu zatonięciach usiłuje pouczyć niedo-
świadczonego żeglarza”23. Z tego spokojnego zakątka świata śledzi ludz-
kość w epoce wielkich wstrząsów, naznaczonej wydarzeniami takimi jak 
złupienie Rzymu w 410 roku, które głęboko go poruszyło.

W listach prowadzi spory doktrynalne, zawsze broniąc prawdziwej 
wiary, okazując się człowiekiem relacji przeżywanych z mocą i łagodno-
ścią, z pełnym zaangażowaniem, bez form przesłodzonych, doświadczając, 
że „umiłowanie nie ma ceny”24. W ten sposób przeżywa on swoje uczucia 
z ożywieniem i szczerością. To zaangażowanie w sytuacje, w których żyje 
i pracuje, przejawia się również w tym, że ofiaruje swoją pracę tłumacza 
i komentatora jako munus amicitiae [posługę przyjaźni]. Jest to przede 
wszystkim dar dla przyjaciół, odbiorców i adresatów jego dzieł, których 
prosi, by czytali je raczej przyjaznym niż krytycznym okiem, a następnie 
dla czytelników, jemu współczesnych i wszystkich czasów25.

Ostatnie lata życia spędza na osobistej i wspólnotowej modlitewnej 
lekturze Pisma świętego, na kontemplacji, w służbie braciom poprzez swo-
je dzieła. Wszystko to w Betlejem, obok groty, w której Dziewica zrodziła 
Słowo, ze świadomością, że „szczęśliwy, kto w swoim sercu nosi krzyż, 
zmartwychwstanie, miejsce narodzenia Chrystusa i miejsce Jego wniebo-
wstąpienia! Szczęśliwy, kto w swoim sercu ma Betlejem i w czyim sercu 
Chrystus rodzi się każdego dnia!”26.

21 Franciszek, Messaggio in occasione della XXIV solenne Seduta pubblica delle 
Pontificie Accademie (4 grudnia 2019), „L’Osservatore Romano”, 6 grudnia 2019, s. 8.

22 VD 30, AAS 102 (2010) s. 709.
23 Hieronymus, Ep. 125, 15.2, CSEL 56, 133.120.
24 Hieronymus, Ep. 3, 6, CSEL 54, 18.
25 Hieronymus, Pref. Josue, 1, 9-12, SCh 592, 316.
26 Hieronymus, Homilia in Psalmum 95, PL 26, 1181. Por. Orygenes - Hieronim, 

Homilie o Księdze Psalmów, przekł. S. Kalinkowski, Kraków 2004, s. 155.



14 Franciszek 

4. Klucz mądrościowy do jego portretu

Dla pełnego zrozumienia osobowości św. Hieronima konieczne jest po-
łączenie dwóch charakterystycznych wymiarów jego egzystencji jako czło-
wieka wierzącego: z jednej strony absolutne i bezwzględne poświęcenie 
się Bogu, z wyrzeczeniem się wszelkich przyjemności ludzkich dla miłości 
Chrystusa ukrzyżowanego (por. 1Kor 2,2; Flp 3,8.10); z drugiej zaś strony, 
trud wytrwałego studiowania, ukierunkowanego wyłącznie na coraz pełniej-
sze rozumienie tajemnicy Pana. I właśnie to podwójne świadectwo, składa-
ne po mistrzowsku przez Hieronima, jest proponowane jako wzór: przede 
wszystkim dla mnichów, by ci, którzy żyją ascezą i modlitwą, byli zachęcani 
do oddania się żmudnej pracy badawczej i intelektualnej; potem dla uczo-
nych, którzy muszą pamiętać, że wiedza jest wartościowa pod względem 
religijnym tylko wówczas, gdy opiera się na wyłącznym umiłowaniu Boga, 
na ogołoceniu z wszelkich ambicji ludzkich i wszelkich dążeń światowych.

Wymiary takie znalazły wyraz w historii sztuki, w której św. Hieronim 
jest często obecny: wielcy mistrzowie malarstwa zachodniego pozostawi-
li nam jego podobizny. Możemy wyodrębnić gatunki ikonograficzne we-
dług dwóch odrębnych sposobów przedstawiania go. Jeden przedstawia 
go przede wszystkim jako mnicha i pokutnika, z ciałem wyrzeźbionym 
postem, ukrytego na terenach pustynnych, klęczącego lub leżącego krzy-
żem na ziemi, w wielu przypadkach ściskającego w prawej ręce kamień, 
żeby bić się w pierś, i z oczami zwróconymi ku Ukrzyżowanemu. W tę 
linię wpisuje się wzruszające arcydzieło Leonarda da Vinci zachowane 
w Pinakotece Watykańskiej. Inny sposób przedstawienia Hieronima, to 
ukazanie go jako uczonego, siedzącego przy biurku, zamierzającego tłu-
maczyć i komentować Pismo święte, otoczonego woluminami i zwojami, 
zaangażowanego w misję obrony wiary poprzez myśl i pismo. W tej 
postawie — by zacytować inny znakomity przykład — przedstawiał go 
niejednokrotnie Albrecht Dürer.

Dwa przywołane wyżej aspekty można znaleźć złączone ze sobą na 
płótnie Caravaggia, w Gallerii Borghese w Rzymie: w tej samej scenie 
jest bowiem przedstawiony stary asceta, niedbale okryty czerwoną tkaniną, 
który trzyma na stole czaszkę, symbol próżności spraw doczesnych; ale 
jednocześnie mocno ukazany jest także charakter uczonego, którego oczy 
utkwione są w księdze, podczas gdy jego ręka zanurza pióro w kałamarzu, 
w geście charakterystycznym dla pisarza.

W podobny sposób — który nazwałbym mądrościowym — musimy 
rozumieć podwójny profil drogi życiowej Hieronima. Kiedy jako prawdzi-

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 15

wy „Lew Betlejemski” przesadzał w tonie swoich wypowiedzi, czynił to 
w poszukiwaniu prawdy, której był gotów stać się bezwarunkowym sługą. 
I jak sam to wyjaśnia w pierwszym ze swoich pism pt. Żywot św. Pawła 
tebańskiego, pustelnika, lwy są zdolne do „potężnych ryków”, ale także 
do łez27. Z tego powodu to, co pojawia się w jego postaci jako dwie prze-
ciwstawne cechy, to w istocie elementy, z pomocą których Duch Święty 
pozwolił mu na dojrzewanie w wewnętrznej jedności.

5. Umiłowanie Pisma świętego

Szczególną cechą osobowości duchowej św. Hieronima pozosta-
je bez wątpienia jego żarliwe umiłowanie słowa Bożego, przekazane-
go Kościołowi w Piśmie świętym. O ile wszyscy doktorzy Kościoła — 
a w szczególności ci z pierwszych wieków chrześcijaństwa — wyraźnie 
czerpali treść swego nauczania z Biblii, to Hieronim czynił to w sposób 
bardziej systematyczny i w pewnym sensie wyjątkowy.

W ostatnich czasach egzegeci odkryli narracyjny i poetycki geniusz 
Biblii, podkreślany właśnie ze względu na jej wyrazistość. Natomiast 
Hieronim podkreślił w Piśmie świętym raczej pokorny charakter objawiania 
się Boga, wyrażony w surowej i niemal prymitywnej naturze języka hebraj-
skiego, w porównaniu z wyrafinowaniem łaciny cyceroniańskiej. Poświęcił 
się więc Pismu świętemu nie ze względu na gust estetyczny, ale — jak dobrze 
wiadomo — tylko dlatego, że prowadziło go ono do poznania Chrystusa, po-
nieważ nieznajomość Pisma świętego jest nieznajomością Chrystusa28.

Hieronim uczy nas, że nie tylko Ewangelie powinny być studiowane, 
i nie tylko tradycja apostolska, obecna w Dziejach Apostolskich i Listach, 
powinna być komentowana, ponieważ cały Stary Testament jest niezbędny 
do wniknięcia w prawdę i bogactwo Chrystusa29. Świadczą o tym same 
karty Ewangelii: mówią nam o Jezusie jako Nauczycielu, który, aby wy-
jaśnić swoją tajemnicę, odwołuje się do Mojżesza, proroków i Psalmów 
(por. Łk 4,16-21; 24,27.45-47). Także przepowiadanie Piotra i Pawła 
w Dziejach Apostolskich jest również znacząco zakorzenione w Piśmie 

27 Por. Hieronymus, Vita S. Pauli primi eremitae 16, 2, PL 23, 28; Opere storiche 
e agiografiche, dz. cyt., s. 111.

28 Por. Hieronymus, In Isaiam Prol., PL 24, 17; Św. Hieronim, Komentarz do Księgi 
Izajasza. Prolog, CCL 73, Turnholti 1963, s. 1: „Ignoratio Scripturarum, ignoratio Christi 
est”, tłum. według: Liturgia Godzin, t. 4, Poznań 1988, s. 1226.

29 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 14.



14 Franciszek 

4. Klucz mądrościowy do jego portretu

Dla pełnego zrozumienia osobowości św. Hieronima konieczne jest po-
łączenie dwóch charakterystycznych wymiarów jego egzystencji jako czło-
wieka wierzącego: z jednej strony absolutne i bezwzględne poświęcenie 
się Bogu, z wyrzeczeniem się wszelkich przyjemności ludzkich dla miłości 
Chrystusa ukrzyżowanego (por. 1Kor 2,2; Flp 3,8.10); z drugiej zaś strony, 
trud wytrwałego studiowania, ukierunkowanego wyłącznie na coraz pełniej-
sze rozumienie tajemnicy Pana. I właśnie to podwójne świadectwo, składa-
ne po mistrzowsku przez Hieronima, jest proponowane jako wzór: przede 
wszystkim dla mnichów, by ci, którzy żyją ascezą i modlitwą, byli zachęcani 
do oddania się żmudnej pracy badawczej i intelektualnej; potem dla uczo-
nych, którzy muszą pamiętać, że wiedza jest wartościowa pod względem 
religijnym tylko wówczas, gdy opiera się na wyłącznym umiłowaniu Boga, 
na ogołoceniu z wszelkich ambicji ludzkich i wszelkich dążeń światowych.

Wymiary takie znalazły wyraz w historii sztuki, w której św. Hieronim 
jest często obecny: wielcy mistrzowie malarstwa zachodniego pozostawi-
li nam jego podobizny. Możemy wyodrębnić gatunki ikonograficzne we-
dług dwóch odrębnych sposobów przedstawiania go. Jeden przedstawia 
go przede wszystkim jako mnicha i pokutnika, z ciałem wyrzeźbionym 
postem, ukrytego na terenach pustynnych, klęczącego lub leżącego krzy-
żem na ziemi, w wielu przypadkach ściskającego w prawej ręce kamień, 
żeby bić się w pierś, i z oczami zwróconymi ku Ukrzyżowanemu. W tę 
linię wpisuje się wzruszające arcydzieło Leonarda da Vinci zachowane 
w Pinakotece Watykańskiej. Inny sposób przedstawienia Hieronima, to 
ukazanie go jako uczonego, siedzącego przy biurku, zamierzającego tłu-
maczyć i komentować Pismo święte, otoczonego woluminami i zwojami, 
zaangażowanego w misję obrony wiary poprzez myśl i pismo. W tej 
postawie — by zacytować inny znakomity przykład — przedstawiał go 
niejednokrotnie Albrecht Dürer.

Dwa przywołane wyżej aspekty można znaleźć złączone ze sobą na 
płótnie Caravaggia, w Gallerii Borghese w Rzymie: w tej samej scenie 
jest bowiem przedstawiony stary asceta, niedbale okryty czerwoną tkaniną, 
który trzyma na stole czaszkę, symbol próżności spraw doczesnych; ale 
jednocześnie mocno ukazany jest także charakter uczonego, którego oczy 
utkwione są w księdze, podczas gdy jego ręka zanurza pióro w kałamarzu, 
w geście charakterystycznym dla pisarza.

W podobny sposób — który nazwałbym mądrościowym — musimy 
rozumieć podwójny profil drogi życiowej Hieronima. Kiedy jako prawdzi-

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 15

wy „Lew Betlejemski” przesadzał w tonie swoich wypowiedzi, czynił to 
w poszukiwaniu prawdy, której był gotów stać się bezwarunkowym sługą. 
I jak sam to wyjaśnia w pierwszym ze swoich pism pt. Żywot św. Pawła 
tebańskiego, pustelnika, lwy są zdolne do „potężnych ryków”, ale także 
do łez27. Z tego powodu to, co pojawia się w jego postaci jako dwie prze-
ciwstawne cechy, to w istocie elementy, z pomocą których Duch Święty 
pozwolił mu na dojrzewanie w wewnętrznej jedności.

5. Umiłowanie Pisma świętego

Szczególną cechą osobowości duchowej św. Hieronima pozosta-
je bez wątpienia jego żarliwe umiłowanie słowa Bożego, przekazane-
go Kościołowi w Piśmie świętym. O ile wszyscy doktorzy Kościoła — 
a w szczególności ci z pierwszych wieków chrześcijaństwa — wyraźnie 
czerpali treść swego nauczania z Biblii, to Hieronim czynił to w sposób 
bardziej systematyczny i w pewnym sensie wyjątkowy.

W ostatnich czasach egzegeci odkryli narracyjny i poetycki geniusz 
Biblii, podkreślany właśnie ze względu na jej wyrazistość. Natomiast 
Hieronim podkreślił w Piśmie świętym raczej pokorny charakter objawiania 
się Boga, wyrażony w surowej i niemal prymitywnej naturze języka hebraj-
skiego, w porównaniu z wyrafinowaniem łaciny cyceroniańskiej. Poświęcił 
się więc Pismu świętemu nie ze względu na gust estetyczny, ale — jak dobrze 
wiadomo — tylko dlatego, że prowadziło go ono do poznania Chrystusa, po-
nieważ nieznajomość Pisma świętego jest nieznajomością Chrystusa28.

Hieronim uczy nas, że nie tylko Ewangelie powinny być studiowane, 
i nie tylko tradycja apostolska, obecna w Dziejach Apostolskich i Listach, 
powinna być komentowana, ponieważ cały Stary Testament jest niezbędny 
do wniknięcia w prawdę i bogactwo Chrystusa29. Świadczą o tym same 
karty Ewangelii: mówią nam o Jezusie jako Nauczycielu, który, aby wy-
jaśnić swoją tajemnicę, odwołuje się do Mojżesza, proroków i Psalmów 
(por. Łk 4,16-21; 24,27.45-47). Także przepowiadanie Piotra i Pawła 
w Dziejach Apostolskich jest również znacząco zakorzenione w Piśmie 

27 Por. Hieronymus, Vita S. Pauli primi eremitae 16, 2, PL 23, 28; Opere storiche 
e agiografiche, dz. cyt., s. 111.

28 Por. Hieronymus, In Isaiam Prol., PL 24, 17; Św. Hieronim, Komentarz do Księgi 
Izajasza. Prolog, CCL 73, Turnholti 1963, s. 1: „Ignoratio Scripturarum, ignoratio Christi 
est”, tłum. według: Liturgia Godzin, t. 4, Poznań 1988, s. 1226.

29 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 14.



16 Franciszek 

świętym Starego Testamentu; bez nich nie można w pełni zrozumieć po-
staci Syna Bożego, Mesjasza Zbawiciela. Starego Testamentu nie należy 
uważać za obszerny wykaz cytatów, które udowadniają wypełnienie się 
proroctw w osobie Jezusa z Nazaretu. Natomiast — bardziej radykalnie 
— jedynie w świetle postaci starotestamentalnych można w pełni poznać 
sens wydarzenia Chrystusa, dokonanego w Jego śmierci i zmartwych-
wstaniu. Stąd potrzeba ponownego odkrycia w praktyce katechetycznej 
i kaznodziejskiej, a także w traktatach teologicznych, niezbędnego wkładu 
Starego Testamentu, który należy odczytywać i przyswajać jako cenny po-
karm (por. Ez 3,1-11; Ap 10,8-11)30.

Całkowite poświęcenie się Hieronima Pismu świętemu przejawia się 
w żarliwej formie wyrazu, podobnej do starożytnych proroków. To od nich 
nasz Doktor czerpie wewnętrzny ogień, który staje się słowem żywioło-
wym i wstrząsającym (por. Jr 5,14; 20,9; 23,29; Ml 3,2; Syr 48,1; Mt 3,11; 
Łk 12,49), koniecznym do wyrażenia żarliwej gorliwości sługi dla spra-
wy Bożej. W ślad za Eliaszem, Janem Chrzcicielem, a także Apostołem 
Pawłem, oburzenie kłamstwem, obłudą i fałszywymi doktrynami roz-
pala dyskurs Hieronima, czyniąc go prowokacyjnym i pozornie srogim. 
Polemiczny wymiar jego pism jest lepiej rozumiany, gdy czyta się je jako 
rodzaj zapożyczenia i urzeczywistnienia najbardziej autentycznej trady-
cji prorockiej. Hieronim jest zatem wzorcem nieustępliwego świadectwa 
prawdy, które sięga po surowość wyrzutów, by doprowadzić do nawró-
cenia. W intensywności wyrażeń i obrazów przejawia się odwaga sługi, 
który nie chce się przypodobać ludziom, ale wyłącznie swojemu Panu (por. 
Ga 1,10), dla którego strawił całą energię duchową.

6. Studium Pisma świętego

Namiętna miłość św. Hieronima do Pisma świętego przepojona jest po-
słuszeństwem. Przede wszystkim wobec Boga, który wyraził Siebie słowa-
mi wymagającymi słuchania pełnego czci31, a w konsekwencji posłuszeń-
stwa również wobec tych, którzy w Kościele reprezentują żywą tradycję 
interpretacji orędzia objawionego. „Posłuszeństwo wierze” (Rz 1,5; 16,26) 
nie jest jednak jedynie biernym odbiorem tego, co jest znane. Wręcz prze-
ciwnie, wymaga ono czynnego zaangażowania w osobiste poszukiwanie. 

30 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 14.
31 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 7.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 17

Można uznać św. Hieronima za wiernego i pracowitego „sługę” Słowa, 
całkowicie oddanego krzewieniu wśród swoich braci w wierze bardziej 
adekwatnego rozumienia powierzonego im świętego „depozytu” (por. 
1Tm 6,20; 2Tm 1,14). Bez zrozumienia tego, co zostało napisane przez na-
tchnionych autorów, samo słowo Boże pozbawione jest skuteczności (por. 
Mt 13,19), i nie może wypływać zeń miłość do Boga.

Jednakże karty biblijne nie zawsze są bezpośrednio dostępne. Jak mówi 
Księga Izajasza (29,11), nawet dla tych, którzy potrafią „czytać” — to zna-
czy, którzy mają wystarczającą formację intelektualną — święta księga 
wydaje się „zapieczętowana”, hermetycznie zamknięta dla interpretacji. 
Trzeba zatem, aby wkroczył kompetentny świadek i przyniósł uwalniają-
cy klucz, klucz Chrystusa Pana, jedynego, który może złamać pieczęcie 
i otworzyć księgę (por. Ap 5,1-10), aby odsłonić cudowne wylanie łaski 
(por. Łk 4,17-21). Wielu, nawet wśród praktykujących chrześcijan, otwar-
cie deklaruje, że nie umie czytać (por. Iz 29,12), nie z powodu analfabety-
zmu, lecz dlatego, że nie są przygotowani do rozumienia języka biblijnego, 
jego sposobów wyrażania i starożytnych tradycji kulturowych, wobec cze-
go tekst biblijny okazuje się nieczytelny, jakby był napisany w nieznanym 
alfabecie i w niezrozumiałym języku.

Konieczne jest zatem pośrednictwo tłumacza, który wypełniałby swoją 
funkcję „diakonalną”, oddając się na służbę tym, którzy nie mogą zrozu-
mieć znaczenia tego, co zostało proroczo napisane. Można w tym wzglę-
dzie przywołać obraz diakona Filipa, którego Pan pobudził do spotkania 
z eunuchem, który czytał Izajasza (53,7-8) na swoim rydwanie, ale nie miał 
możliwości zrozumienia sensu tego tekstu. „Czy ty rozumiesz, co czy-
tasz?”, zapytał Filip, a eunuch odpowiedział: „Jakżeż mogę [rozumieć], 
jeśli mi nikt nie wyjaśni?” (Dz 8,30-31)32.

Hieronim jest naszym przewodnikiem ponieważ, podobnie jak Filip 
(por. Dz 8,35), prowadzi każdego czytelnika do tajemnicy Jezusa, jak i dla-
tego, że w sposób odpowiedzialny i systematyczny podejmuje pośrednic-
two egzegetyczne i kulturowe niezbędne do poprawnego i owocnego od-
czytywania Pisma świętego33. Kompetencje w dziedzinie języków, w któ-
rych zostało przekazane słowo Boże, uważna analiza i ocena rękopisów, 
systematyczne badania archeologiczne, jak również znajomość historii 
interpretacji, jednym słowem wszystkie narzędzia metodologiczne, które 
były dostępne w jego epoce historycznej, były przez niego wykorzysty-

32 Por. Hieronymus, Ep. 53, 5, CSEL 54, 451: Le lettere, red. S. Cola, II, Roma 
1997, s. 54.

33 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 12.



16 Franciszek 

świętym Starego Testamentu; bez nich nie można w pełni zrozumieć po-
staci Syna Bożego, Mesjasza Zbawiciela. Starego Testamentu nie należy 
uważać za obszerny wykaz cytatów, które udowadniają wypełnienie się 
proroctw w osobie Jezusa z Nazaretu. Natomiast — bardziej radykalnie 
— jedynie w świetle postaci starotestamentalnych można w pełni poznać 
sens wydarzenia Chrystusa, dokonanego w Jego śmierci i zmartwych-
wstaniu. Stąd potrzeba ponownego odkrycia w praktyce katechetycznej 
i kaznodziejskiej, a także w traktatach teologicznych, niezbędnego wkładu 
Starego Testamentu, który należy odczytywać i przyswajać jako cenny po-
karm (por. Ez 3,1-11; Ap 10,8-11)30.

Całkowite poświęcenie się Hieronima Pismu świętemu przejawia się 
w żarliwej formie wyrazu, podobnej do starożytnych proroków. To od nich 
nasz Doktor czerpie wewnętrzny ogień, który staje się słowem żywioło-
wym i wstrząsającym (por. Jr 5,14; 20,9; 23,29; Ml 3,2; Syr 48,1; Mt 3,11; 
Łk 12,49), koniecznym do wyrażenia żarliwej gorliwości sługi dla spra-
wy Bożej. W ślad za Eliaszem, Janem Chrzcicielem, a także Apostołem 
Pawłem, oburzenie kłamstwem, obłudą i fałszywymi doktrynami roz-
pala dyskurs Hieronima, czyniąc go prowokacyjnym i pozornie srogim. 
Polemiczny wymiar jego pism jest lepiej rozumiany, gdy czyta się je jako 
rodzaj zapożyczenia i urzeczywistnienia najbardziej autentycznej trady-
cji prorockiej. Hieronim jest zatem wzorcem nieustępliwego świadectwa 
prawdy, które sięga po surowość wyrzutów, by doprowadzić do nawró-
cenia. W intensywności wyrażeń i obrazów przejawia się odwaga sługi, 
który nie chce się przypodobać ludziom, ale wyłącznie swojemu Panu (por. 
Ga 1,10), dla którego strawił całą energię duchową.

6. Studium Pisma świętego

Namiętna miłość św. Hieronima do Pisma świętego przepojona jest po-
słuszeństwem. Przede wszystkim wobec Boga, który wyraził Siebie słowa-
mi wymagającymi słuchania pełnego czci31, a w konsekwencji posłuszeń-
stwa również wobec tych, którzy w Kościele reprezentują żywą tradycję 
interpretacji orędzia objawionego. „Posłuszeństwo wierze” (Rz 1,5; 16,26) 
nie jest jednak jedynie biernym odbiorem tego, co jest znane. Wręcz prze-
ciwnie, wymaga ono czynnego zaangażowania w osobiste poszukiwanie. 

30 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 14.
31 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 7.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 17

Można uznać św. Hieronima za wiernego i pracowitego „sługę” Słowa, 
całkowicie oddanego krzewieniu wśród swoich braci w wierze bardziej 
adekwatnego rozumienia powierzonego im świętego „depozytu” (por. 
1Tm 6,20; 2Tm 1,14). Bez zrozumienia tego, co zostało napisane przez na-
tchnionych autorów, samo słowo Boże pozbawione jest skuteczności (por. 
Mt 13,19), i nie może wypływać zeń miłość do Boga.

Jednakże karty biblijne nie zawsze są bezpośrednio dostępne. Jak mówi 
Księga Izajasza (29,11), nawet dla tych, którzy potrafią „czytać” — to zna-
czy, którzy mają wystarczającą formację intelektualną — święta księga 
wydaje się „zapieczętowana”, hermetycznie zamknięta dla interpretacji. 
Trzeba zatem, aby wkroczył kompetentny świadek i przyniósł uwalniają-
cy klucz, klucz Chrystusa Pana, jedynego, który może złamać pieczęcie 
i otworzyć księgę (por. Ap 5,1-10), aby odsłonić cudowne wylanie łaski 
(por. Łk 4,17-21). Wielu, nawet wśród praktykujących chrześcijan, otwar-
cie deklaruje, że nie umie czytać (por. Iz 29,12), nie z powodu analfabety-
zmu, lecz dlatego, że nie są przygotowani do rozumienia języka biblijnego, 
jego sposobów wyrażania i starożytnych tradycji kulturowych, wobec cze-
go tekst biblijny okazuje się nieczytelny, jakby był napisany w nieznanym 
alfabecie i w niezrozumiałym języku.

Konieczne jest zatem pośrednictwo tłumacza, który wypełniałby swoją 
funkcję „diakonalną”, oddając się na służbę tym, którzy nie mogą zrozu-
mieć znaczenia tego, co zostało proroczo napisane. Można w tym wzglę-
dzie przywołać obraz diakona Filipa, którego Pan pobudził do spotkania 
z eunuchem, który czytał Izajasza (53,7-8) na swoim rydwanie, ale nie miał 
możliwości zrozumienia sensu tego tekstu. „Czy ty rozumiesz, co czy-
tasz?”, zapytał Filip, a eunuch odpowiedział: „Jakżeż mogę [rozumieć], 
jeśli mi nikt nie wyjaśni?” (Dz 8,30-31)32.

Hieronim jest naszym przewodnikiem ponieważ, podobnie jak Filip 
(por. Dz 8,35), prowadzi każdego czytelnika do tajemnicy Jezusa, jak i dla-
tego, że w sposób odpowiedzialny i systematyczny podejmuje pośrednic-
two egzegetyczne i kulturowe niezbędne do poprawnego i owocnego od-
czytywania Pisma świętego33. Kompetencje w dziedzinie języków, w któ-
rych zostało przekazane słowo Boże, uważna analiza i ocena rękopisów, 
systematyczne badania archeologiczne, jak również znajomość historii 
interpretacji, jednym słowem wszystkie narzędzia metodologiczne, które 
były dostępne w jego epoce historycznej, były przez niego wykorzysty-

32 Por. Hieronymus, Ep. 53, 5, CSEL 54, 451: Le lettere, red. S. Cola, II, Roma 
1997, s. 54.

33 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 12.



18 Franciszek 

wane stosownie i mądrze, by zwrócić się ku właściwemu zrozumieniu na-
tchnionego Pisma.

Taki wzorcowy wymiar działalności św. Hieronima jest niezwykle waż-
ny także w Kościele dnia dzisiejszego. Jeśli, jak naucza nas Dei Verbum, 
Biblia jest „niejako duszą świętej teologii”34 i jakby duchową kwintesencją 
chrześcijańskiej praktyki religijnej35, konieczne jest, aby interpretowanie 
Biblii było wsparte specyficznymi umiejętnościami.

Temu celowi służą z pewnością ośrodki doskonalenia badań biblij-
nych (jak Papieski Instytut Biblijny w Rzymie, a w Jerozolimie École 
Biblique i Studium Biblicum Franciscanum) oraz patrystycznych (jak 
Augustinianum w Rzymie), ale również każdy wydział teologiczny musi 
się starać, żeby nauczanie Pisma świętego było zaprogramowane w taki 
sposób, żeby zapewnić studentom kompetentne umiejętności interpretacji, 
zarówno w egzegezie tekstów, jak i w syntezie teologii biblijnej. Bogactwo 
Pisma świętego jest niestety przez wielu nieznane lub pomniejszane, ponie-
waż nie zapewniono im niezbędnych podstaw wiedzy. Dlatego też, oprócz 
zwiększenia liczby studiów kościelnych dla kapłanów i katechetów, które 
lepiej wykorzystywałyby kompetencje w zakresie rozumienia Pisma świę-
tego, należy promować formację obejmującą wszystkich chrześcijan, tak 
aby każdy z nich mógł otworzyć świętą księgę i czerpać z niej bezcenne 
owoce mądrości, nadziei i życia36.

W tym miejscu chciałbym przypomnieć to, co mój Poprzednik wyraził 
w adhortacji apostolskiej Verbum Domini: „Sakramentalność słowa staje 
się zatem zrozumiała przez analogię do rzeczywistej obecności Chrystusa 
pod konsekrowanymi postaciami chleba i wina. […] Na temat sposobu, 
w jaki należy odnosić się zarówno do Eucharystii, jak i słowa Bożego, św. 
Hieronim pisze: «Czytamy Pisma święte. Myślę, że Ewangelia jest ciałem 
Chrystusa; myślę, że Pisma święte to Jego nauczanie. A kiedy On mówi: 
Jeżeli nie będziecie jedli Ciała Syna Człowieczego ani pili Krwi Jego 
(J 6,53), to chociaż te słowa można rozumieć w odniesieniu do Tajemnicy 
[eucharystycznej], niemniej jednak ciało Chrystusa i Jego krew są prawdzi-
wie słowem Pisma, są nauczaniem Bożym»”37.

Niestety, w wielu rodzinach chrześcijańskich nikt nie czuje się zdolny 
— jak to zostało natomiast zapisane w Torze (por. Pwt 6,6) — do przeka-

34 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 24.
35 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 25.
36 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 21.
37 Nr 56. Por. Hieronymus, In Psalmum 147, CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 

Omelie sui Salmi (119-149), red. A. Capone, Opere di Girolamo IX/2, Roma 2018, s. 171.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 19

zania swoim dzieciom słowa Bożego, z całym jego pięknem, z całą jego 
mocą duchową. Z tego powodu ustanowiłem Niedzielę Słowa Bożego38, 
zachęcając do modlitewnego czytania Biblii i poznawania słowa Bożego39. 
Każdy inny wyraz religijności będzie dzięki temu ubogacony sensem, bę-
dzie umiejscowiony w hierarchii wartości i będzie ukierunkowany na to, co 
stanowi szczyt wiary: pełne przylgnięcie do tajemnicy Chrystusa.

7. Wulgata

„Najsłodszym owocem żmudnego siewu”40 studiowania języka grec-
kiego i hebrajskiego, dokonanego przez Hieronima, jest tłumaczenie 
Starego Testamentu na język łaciński, na podstawie oryginału hebrajskie-
go. Do tego czasu chrześcijanie Cesarstwa Rzymskiego mogli czytać całą 
Biblię jedynie w języku greckim. Podczas gdy księgi Nowego Testamentu 
zostały napisane w języku greckim, dla ksiąg starotestamentowych istniała 
pełna wersja, tak zwana Septuaginta (czyli wersja siedemdziesięciu), opra-
cowana przez wspólnotę żydowską Aleksandrii ok. II w. przed Chrystusem. 
Dla czytelników posługujących się łaciną, w ich języku nie było jednak 
pełnej wersji Biblii, a jedynie kilka częściowych i niepełnych tłumaczeń 
z języka greckiego. Zasługą Hieronima, a następnie jego spadkobierców, 
jest podjęcie rewizji i nowego przekładu całego Pisma świętego. Po roz-
poczęciu w Rzymie, za zachętą papieża Damazego, poprawiania tłumacze-
nia Ewangelii i Psalmów, Hieronim podjął w swojej samotni w Betlejem 
tłumaczenie wszystkich ksiąg starotestamentowych, bezpośrednio z języka 
hebrajskiego: dzieło, które trwało latami.

Do wykonania tej pracy tłumaczeniowej Hieronim wykorzystał swoją 
znajomość języka greckiego i hebrajskiego, a także solidne wykształcenie 
łacińskie, oraz posłużył się narzędziami filologicznymi, jakimi dyspono-
wał, w szczególności Hexapla Orygenesa. Ostateczny tekst łączył w sobie 
kontynuację formuł, które weszły już do powszechnego użytku, z większą 
wiernością oryginałowi hebrajskiemu, nie rezygnując z elegancji języka 
łacińskiego. W rezultacie powstał prawdziwy pomnik, który naznaczył hi-
storię kultury Zachodu, kształtując jego język teologiczny. Tłumaczenie 

38 Por. Franciszek, List apostolski w formie Motu proprio Aperuit illis (30 wrze-
śnia 2019).

39 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 152.175, AAS 105 
(2013) s. 1083-1084.1093.

40 Por. Hieronymus, Ep. 52, 3, CSEL 54, 417.



18 Franciszek 

wane stosownie i mądrze, by zwrócić się ku właściwemu zrozumieniu na-
tchnionego Pisma.

Taki wzorcowy wymiar działalności św. Hieronima jest niezwykle waż-
ny także w Kościele dnia dzisiejszego. Jeśli, jak naucza nas Dei Verbum, 
Biblia jest „niejako duszą świętej teologii”34 i jakby duchową kwintesencją 
chrześcijańskiej praktyki religijnej35, konieczne jest, aby interpretowanie 
Biblii było wsparte specyficznymi umiejętnościami.

Temu celowi służą z pewnością ośrodki doskonalenia badań biblij-
nych (jak Papieski Instytut Biblijny w Rzymie, a w Jerozolimie École 
Biblique i Studium Biblicum Franciscanum) oraz patrystycznych (jak 
Augustinianum w Rzymie), ale również każdy wydział teologiczny musi 
się starać, żeby nauczanie Pisma świętego było zaprogramowane w taki 
sposób, żeby zapewnić studentom kompetentne umiejętności interpretacji, 
zarówno w egzegezie tekstów, jak i w syntezie teologii biblijnej. Bogactwo 
Pisma świętego jest niestety przez wielu nieznane lub pomniejszane, ponie-
waż nie zapewniono im niezbędnych podstaw wiedzy. Dlatego też, oprócz 
zwiększenia liczby studiów kościelnych dla kapłanów i katechetów, które 
lepiej wykorzystywałyby kompetencje w zakresie rozumienia Pisma świę-
tego, należy promować formację obejmującą wszystkich chrześcijan, tak 
aby każdy z nich mógł otworzyć świętą księgę i czerpać z niej bezcenne 
owoce mądrości, nadziei i życia36.

W tym miejscu chciałbym przypomnieć to, co mój Poprzednik wyraził 
w adhortacji apostolskiej Verbum Domini: „Sakramentalność słowa staje 
się zatem zrozumiała przez analogię do rzeczywistej obecności Chrystusa 
pod konsekrowanymi postaciami chleba i wina. […] Na temat sposobu, 
w jaki należy odnosić się zarówno do Eucharystii, jak i słowa Bożego, św. 
Hieronim pisze: «Czytamy Pisma święte. Myślę, że Ewangelia jest ciałem 
Chrystusa; myślę, że Pisma święte to Jego nauczanie. A kiedy On mówi: 
Jeżeli nie będziecie jedli Ciała Syna Człowieczego ani pili Krwi Jego 
(J 6,53), to chociaż te słowa można rozumieć w odniesieniu do Tajemnicy 
[eucharystycznej], niemniej jednak ciało Chrystusa i Jego krew są prawdzi-
wie słowem Pisma, są nauczaniem Bożym»”37.

Niestety, w wielu rodzinach chrześcijańskich nikt nie czuje się zdolny 
— jak to zostało natomiast zapisane w Torze (por. Pwt 6,6) — do przeka-

34 Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 24.
35 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 25.
36 Por. Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna Dei Verbum 21.
37 Nr 56. Por. Hieronymus, In Psalmum 147, CCL 78, 337-338; S. Girolamo, 59 

Omelie sui Salmi (119-149), red. A. Capone, Opere di Girolamo IX/2, Roma 2018, s. 171.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 19

zania swoim dzieciom słowa Bożego, z całym jego pięknem, z całą jego 
mocą duchową. Z tego powodu ustanowiłem Niedzielę Słowa Bożego38, 
zachęcając do modlitewnego czytania Biblii i poznawania słowa Bożego39. 
Każdy inny wyraz religijności będzie dzięki temu ubogacony sensem, bę-
dzie umiejscowiony w hierarchii wartości i będzie ukierunkowany na to, co 
stanowi szczyt wiary: pełne przylgnięcie do tajemnicy Chrystusa.

7. Wulgata

„Najsłodszym owocem żmudnego siewu”40 studiowania języka grec-
kiego i hebrajskiego, dokonanego przez Hieronima, jest tłumaczenie 
Starego Testamentu na język łaciński, na podstawie oryginału hebrajskie-
go. Do tego czasu chrześcijanie Cesarstwa Rzymskiego mogli czytać całą 
Biblię jedynie w języku greckim. Podczas gdy księgi Nowego Testamentu 
zostały napisane w języku greckim, dla ksiąg starotestamentowych istniała 
pełna wersja, tak zwana Septuaginta (czyli wersja siedemdziesięciu), opra-
cowana przez wspólnotę żydowską Aleksandrii ok. II w. przed Chrystusem. 
Dla czytelników posługujących się łaciną, w ich języku nie było jednak 
pełnej wersji Biblii, a jedynie kilka częściowych i niepełnych tłumaczeń 
z języka greckiego. Zasługą Hieronima, a następnie jego spadkobierców, 
jest podjęcie rewizji i nowego przekładu całego Pisma świętego. Po roz-
poczęciu w Rzymie, za zachętą papieża Damazego, poprawiania tłumacze-
nia Ewangelii i Psalmów, Hieronim podjął w swojej samotni w Betlejem 
tłumaczenie wszystkich ksiąg starotestamentowych, bezpośrednio z języka 
hebrajskiego: dzieło, które trwało latami.

Do wykonania tej pracy tłumaczeniowej Hieronim wykorzystał swoją 
znajomość języka greckiego i hebrajskiego, a także solidne wykształcenie 
łacińskie, oraz posłużył się narzędziami filologicznymi, jakimi dyspono-
wał, w szczególności Hexapla Orygenesa. Ostateczny tekst łączył w sobie 
kontynuację formuł, które weszły już do powszechnego użytku, z większą 
wiernością oryginałowi hebrajskiemu, nie rezygnując z elegancji języka 
łacińskiego. W rezultacie powstał prawdziwy pomnik, który naznaczył hi-
storię kultury Zachodu, kształtując jego język teologiczny. Tłumaczenie 

38 Por. Franciszek, List apostolski w formie Motu proprio Aperuit illis (30 wrze-
śnia 2019).

39 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 152.175, AAS 105 
(2013) s. 1083-1084.1093.

40 Por. Hieronymus, Ep. 52, 3, CSEL 54, 417.



20 Franciszek 

Hieronima, po przezwyciężeniu pewnych początkowych odrzuceń, od razu 
stało się wspólnym dziedzictwem zarówno uczonych, jak i ludu chrześci-
jańskiego, stąd jego nazwa Wulgata41. Europa w średniowieczu nauczyła się 
czytać, modlić się i rozumować, korzystając ze stron Biblii przetłumaczo-
nej przez Hieronima. „Pismo święte stało się zatem swego rodzaju «ogrom-
nym słownikiem» (P. Claudel) i «atlasem ikonograficznym» (M. Chagall), 
z którego czerpała chrześcijańska kultura i sztuka”42. Literatura, sztuka, 
a nawet język potoczny nieustannie czerpały z Hieronimowej wersji Biblii, 
pozostawiając nam kolejne skarby piękna i pobożności.

To właśnie z uwagi na ten niepodważalny fakt Sobór Trydencki okre-
ślił w dekrecie Insuper „autentyczny” charakter Wulgaty, oddając hołd 
wielowiekowemu wykorzystywaniu jej przez Kościół, i potwierdzając jej 
wartość jako narzędzia do studiowania, kaznodziejstwa i publicznych dys-
put43. Nie oznaczało to jednak umniejszania znaczenia języków oryginal-
nych, ponieważ Hieronim nie tylko nie zakazywał podejmowania w przy-
szłości nowych przedsięwzięć w zakresie pełnego tłumaczenia, ale też nie-
ustannie o nich przypominał. Św. Paweł VI, z upoważnienia Ojców Soboru 
Watykańskiego II, chciał, aby prace nad rewizją tłumaczenia Wulgaty 
zostały zakończone i udostępnione całemu Kościołowi. I tak oto św. Jan 
Paweł II w Konstytucji apostolskiej Scripturum thesaurus44 ogłosił w 1979 
roku wydanie typiczne zwane Neowulgatą.

8. Tłumaczenie jako inkulturacja

Poprzez to tłumaczenie Hieronimowi udało się „inkulturować” Biblię do 
języka i kultury łacińskiej, a ta jego praca stała się trwałym wzorcem dla działa-
nia misyjnego Kościoła. Istotnie, „gdy jakaś wspólnota przyjmuje orędzie zba-
wienia, Duch Święty zapładnia jej kulturę przemieniającą mocą Ewangelii”45 
i w ten sposób powstaje swego rodzaju obieg zamknięty: tak jak tłumaczenie 
Hieronima jest dłużnikiem języka i kultury klasyków łacińskich, których ślady 
są wyraźnie widoczne, tak i ono, wraz ze swoim językiem i swoją treścią sym-
boliczną i wyobraźnią, stało się z kolei twórczym elementem kultury.

41 Por. VD 72, AAS 102 (2010) s. 746-747.
42 Św. Jan Paweł II, List do artystów (4 kwietnia 1999) 5, AAS 91 (1999) s. 1159-116.
43 Por. Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.
44 25 kwietnia 1979, AAS LXXI (1979) s. 557-559.
45 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 116, AAS 105 (2013) s. 1068.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 21

Dzieło translatorskie Hieronima uczy nas, że pozytywne wartości i for-
my każdej kultury stanowią ubogacenie dla całego Kościoła. Różne spo-
soby, w jakie słowo Boże jest głoszone, rozumiane i przeżywane w każ-
dym nowym tłumaczeniu, ubogacają samo Pismo święte, ponieważ według 
znanego wyrażenia Grzegorza Wielkiego wzrasta ono wraz z czytelni-
kiem46, otrzymując na przestrzeni wieków nowe akcenty i nowe brzmienia. 
Włączenie Biblii i Ewangelii do różnych kultur sprawia, że Kościół coraz 
częściej jawi się jako sponsa ornata monilibus suis (Iz 61,10) [oblubienica 
strojna w swe klejnoty]. I jednocześnie zaświadcza, że Biblia musi być sta-
le przekładana na język i mentalność każdej kultury i każdego pokolenia, 
także na globalną zsekularyzowaną kulturę naszych czasów47.

Słusznie przypomniano, że możliwe jest wskazanie analogii między 
tłumaczeniem, jako aktem otwartości językowej, a innymi formami go-
ścinności48. Z tego powodu tłumaczenie nie jest pracą, która dotyczy je-
dynie języka, lecz odpowiada w istocie szerszej decyzji etycznej, która 
wiąże się z całą wizją życia. Bez tłumaczenia różne wspólnoty językowe 
nie byłyby w stanie porozumieć się ze sobą; zamknęlibyśmy jedni przed 
drugimi bramy historii i zaprzeczylibyśmy możliwości budowania kultury 
spotkania49. Bez tłumaczenia bowiem, nie udziela się gościnności, a wręcz 
przeciwnie, umacniają się praktyki wrogości. Tłumacz jest budowniczym 
mostów. Ileż pochopnych sądów, ile potępień i konfliktów wynika z tego, 
że nie znamy języka innych i nie przykładamy się, z wytrwałą nadzieją, do 
tej niekończącej się próby miłości, jaką jest tłumaczenie!

Także Hieronim musiał przeciwstawić się dominującej myśli swoich 
czasów. Podczas gdy u zarania Cesarstwa Rzymskiego znajomość języka 
greckiego była stosunkowo powszechna, w jego czasach była już ona rzad-
kością. On jednak stał się jednym z najlepszych znawców języka greckiego 
i chrześcijańskiej literatury greckiej, a podjął jeszcze bardziej żmudną, sa-
motną podróż, kiedy poświęcił się studium języka hebrajskiego. Jeśli, jak 
zostało napisane, „granice mego języka wskazują granice mego świata”50, 
to możemy powiedzieć, że wielojęzyczności św. Hieronima zawdzięczamy 

46 Gregorius Magnus, Homilia in Ezechielem I 7, PL 76, 843D.
47 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 116, AAS 105 

(2013) s. 1068.
48 Por. P. Ricoeur, O tłumaczeniu, Gdańsk 2008.
49 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 24, AAS 105 (2013) 

s. 1029-1030.
50 L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus 5.6, przekł. B. Wolniewicz, 

Warszawa 1970.



20 Franciszek 

Hieronima, po przezwyciężeniu pewnych początkowych odrzuceń, od razu 
stało się wspólnym dziedzictwem zarówno uczonych, jak i ludu chrześci-
jańskiego, stąd jego nazwa Wulgata41. Europa w średniowieczu nauczyła się 
czytać, modlić się i rozumować, korzystając ze stron Biblii przetłumaczo-
nej przez Hieronima. „Pismo święte stało się zatem swego rodzaju «ogrom-
nym słownikiem» (P. Claudel) i «atlasem ikonograficznym» (M. Chagall), 
z którego czerpała chrześcijańska kultura i sztuka”42. Literatura, sztuka, 
a nawet język potoczny nieustannie czerpały z Hieronimowej wersji Biblii, 
pozostawiając nam kolejne skarby piękna i pobożności.

To właśnie z uwagi na ten niepodważalny fakt Sobór Trydencki okre-
ślił w dekrecie Insuper „autentyczny” charakter Wulgaty, oddając hołd 
wielowiekowemu wykorzystywaniu jej przez Kościół, i potwierdzając jej 
wartość jako narzędzia do studiowania, kaznodziejstwa i publicznych dys-
put43. Nie oznaczało to jednak umniejszania znaczenia języków oryginal-
nych, ponieważ Hieronim nie tylko nie zakazywał podejmowania w przy-
szłości nowych przedsięwzięć w zakresie pełnego tłumaczenia, ale też nie-
ustannie o nich przypominał. Św. Paweł VI, z upoważnienia Ojców Soboru 
Watykańskiego II, chciał, aby prace nad rewizją tłumaczenia Wulgaty 
zostały zakończone i udostępnione całemu Kościołowi. I tak oto św. Jan 
Paweł II w Konstytucji apostolskiej Scripturum thesaurus44 ogłosił w 1979 
roku wydanie typiczne zwane Neowulgatą.

8. Tłumaczenie jako inkulturacja

Poprzez to tłumaczenie Hieronimowi udało się „inkulturować” Biblię do 
języka i kultury łacińskiej, a ta jego praca stała się trwałym wzorcem dla działa-
nia misyjnego Kościoła. Istotnie, „gdy jakaś wspólnota przyjmuje orędzie zba-
wienia, Duch Święty zapładnia jej kulturę przemieniającą mocą Ewangelii”45 
i w ten sposób powstaje swego rodzaju obieg zamknięty: tak jak tłumaczenie 
Hieronima jest dłużnikiem języka i kultury klasyków łacińskich, których ślady 
są wyraźnie widoczne, tak i ono, wraz ze swoim językiem i swoją treścią sym-
boliczną i wyobraźnią, stało się z kolei twórczym elementem kultury.

41 Por. VD 72, AAS 102 (2010) s. 746-747.
42 Św. Jan Paweł II, List do artystów (4 kwietnia 1999) 5, AAS 91 (1999) s. 1159-116.
43 Por. Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 1506.
44 25 kwietnia 1979, AAS LXXI (1979) s. 557-559.
45 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 116, AAS 105 (2013) s. 1068.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 21

Dzieło translatorskie Hieronima uczy nas, że pozytywne wartości i for-
my każdej kultury stanowią ubogacenie dla całego Kościoła. Różne spo-
soby, w jakie słowo Boże jest głoszone, rozumiane i przeżywane w każ-
dym nowym tłumaczeniu, ubogacają samo Pismo święte, ponieważ według 
znanego wyrażenia Grzegorza Wielkiego wzrasta ono wraz z czytelni-
kiem46, otrzymując na przestrzeni wieków nowe akcenty i nowe brzmienia. 
Włączenie Biblii i Ewangelii do różnych kultur sprawia, że Kościół coraz 
częściej jawi się jako sponsa ornata monilibus suis (Iz 61,10) [oblubienica 
strojna w swe klejnoty]. I jednocześnie zaświadcza, że Biblia musi być sta-
le przekładana na język i mentalność każdej kultury i każdego pokolenia, 
także na globalną zsekularyzowaną kulturę naszych czasów47.

Słusznie przypomniano, że możliwe jest wskazanie analogii między 
tłumaczeniem, jako aktem otwartości językowej, a innymi formami go-
ścinności48. Z tego powodu tłumaczenie nie jest pracą, która dotyczy je-
dynie języka, lecz odpowiada w istocie szerszej decyzji etycznej, która 
wiąże się z całą wizją życia. Bez tłumaczenia różne wspólnoty językowe 
nie byłyby w stanie porozumieć się ze sobą; zamknęlibyśmy jedni przed 
drugimi bramy historii i zaprzeczylibyśmy możliwości budowania kultury 
spotkania49. Bez tłumaczenia bowiem, nie udziela się gościnności, a wręcz 
przeciwnie, umacniają się praktyki wrogości. Tłumacz jest budowniczym 
mostów. Ileż pochopnych sądów, ile potępień i konfliktów wynika z tego, 
że nie znamy języka innych i nie przykładamy się, z wytrwałą nadzieją, do 
tej niekończącej się próby miłości, jaką jest tłumaczenie!

Także Hieronim musiał przeciwstawić się dominującej myśli swoich 
czasów. Podczas gdy u zarania Cesarstwa Rzymskiego znajomość języka 
greckiego była stosunkowo powszechna, w jego czasach była już ona rzad-
kością. On jednak stał się jednym z najlepszych znawców języka greckiego 
i chrześcijańskiej literatury greckiej, a podjął jeszcze bardziej żmudną, sa-
motną podróż, kiedy poświęcił się studium języka hebrajskiego. Jeśli, jak 
zostało napisane, „granice mego języka wskazują granice mego świata”50, 
to możemy powiedzieć, że wielojęzyczności św. Hieronima zawdzięczamy 

46 Gregorius Magnus, Homilia in Ezechielem I 7, PL 76, 843D.
47 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 116, AAS 105 

(2013) s. 1068.
48 Por. P. Ricoeur, O tłumaczeniu, Gdańsk 2008.
49 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 24, AAS 105 (2013) 

s. 1029-1030.
50 L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus 5.6, przekł. B. Wolniewicz, 

Warszawa 1970.



22 Franciszek 

bardziej powszechne rozumienie chrześcijaństwa, a jednocześnie bardziej 
spójne z jego źródłami.

Wraz z obchodami kolejnego stulecia śmierci św. Hieronima, nasze 
spojrzenie zwraca się ku niezwykłej żywotności misyjnej wyrażonej przez 
tłumaczenie słowa Bożego na ponad trzy tysiące języków. Wielu misjona-
rzom zawdzięczamy cenne dzieło, polegające na publikowaniu gramatyk, 
słowników i innych narzędzi językowych, które dają podstawy ludzkiej 
komunikacji i są nośnikiem „misyjnego marzenia o dotarciu do wszystki-
ch”51. Należy docenić całą tę pracę i w nią zainwestować, przyczyniając się 
do przezwyciężenia granic niekomunikatywności i braku spotkania. Jest 
jeszcze wiele do zrobienia. Jak już powiedziano, nie ma zrozumienia bez 
tłumaczenia52: nie zrozumielibyśmy ani siebie samych, ani też innych.

9. Hieronim a Stolica Piotrowa 

Hieronim miał zawsze szczególny stosunek do Rzymu: Rzym był du-
chowym portem, do którego nieustannie powracał; w Rzymie uformował 
się jako humanista i ukształtował jako chrześcijanin; jest homo romanus. 
Ta więź odzwierciedla się w bardzo szczególny sposób, w języku tego 
Miasta, łacinie, której był mistrzem i miłośnikiem, ale przede wszyst-
kim jest związana z Kościołem Rzymskim, a w szczególności ze Stolicą 
Piotrową. Tradycja ikonograficzna, w sposób anachroniczny przedstawia 
go w purpurze kardynalskiej, aby wskazać jego przynależność do prezbite-
rium Rzymu u boku papieża Damazego. To właśnie w Rzymie rozpoczęła 
się rewizja tłumaczenia przygotowanego przez Hieronima. I nawet kiedy 
zazdrość i niezrozumienie zmusiły go do opuszczenia miasta, zawsze po-
zostawał mocno związany ze Stolicą Piotrową.

Dla Hieronima Kościół Rzymski jest żyzną glebą, na której ziarno 
Chrystusa przynosi obfite owoce53. W burzliwych czasach, w których niepo-
dzielną tunikę Kościoła często rozdzierały podziały między chrześcijanami, 
Hieronim spoglądał na Stolicę Piotrową jako na pewny punkt odniesienia: 
„Ja postępując tylko za Chrystusem, łączę się w komunii ze Stolicą Piotra. 
Wiem, że na tej Opoce zbudowany jest Kościół”. W pełni sporów z arianami 
napisał do Damazego: „Ktokolwiek nie gromadzi z Tobą, rozprasza, kto nie 

51 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 31, AAS 105 (2013) s. 1033.
52 Por. G. Steiner, Po wieży Babel: problemy języka i przekładu, przekł. 

O. i W. Kubińscy, Warszawa 2018.
53 Por. Hieronymus, Ep. 15, 1, CSEL 54, 63.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 23

należy do Chrystusa, należy do Antychrysta”54. Dlatego też może również 
powiedzieć: „Z tym trzymam, kto jednoczy się ze stolicą Piotra”55.

Hieronim często angażował się w ostre spory z powodu wiary. Jego 
umiłowanie prawdy i jego żarliwa obrona Chrystusa być może doprowa-
dziły go do przesady w słownej gwałtowności w jego listach i pismach. 
Był on jednak nastawiony pokojowo: „Chcę pokoju i nie tylko chcę, lecz 
o niego proszę, ale o pokój Chrystusowy, pokój prawdziwy, pokój bez nie-
przyjaźni, pokój, w którym by nie było ukrytej wojny, pokój który by nie 
ujarzmiał ludzi jako przeciwników, lecz łączył jako przyjaciół”56.

Nasz świat potrzebuje bardziej niż kiedykolwiek lekarstwa, jakim jest 
miłosierdzie i jedność. Pozwólcie, że powtórzę raz jeszcze: dawajmy świa-
dectwo braterskiej komunii, które stanie się pociągające i oświecające57. 
„Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli będziecie się wza-
jemnie miłowali” (J 13,35). O to właśnie Jezus prosił Ojca w przejmującej 
modlitwie: „aby wszyscy stanowili jedno […] w nas […], aby świat uwie-
rzył” (J 17,21).

10. Umiłować to, co miłował Hieronim

Na zakończenie tego listu chciałbym jeszcze raz skierować apel do 
wszystkich. Wśród wielu pochwał składanych św. Hieronimowi przez po-
tomnych jest i ta, że nie był on uważany tylko za jednego z największych 
miłośników owej „biblioteki”, którą karmi się przez cały czas chrześci-
jaństwo, poczynając od skarbu Pisma świętego. Można do niego odnieść 
to, co on sam napisał o Nepocjanie: „Przez ciągłe czytanie i długotrwałe 
rozmyślanie uczynił serce swe biblioteką Chrystusową”58. Hieronim nie 
szczędził wysiłków, aby wzbogacić swoją bibliotekę, w której zawsze 
widział laboratorium niezbędne dla zrozumienia wiary i życia duchowe-
go. Także i w tym jest godnym podziwu przykładem dla współczesno-
ści. On jednak poszedł dalej. Dla niego studia nie ograniczały się do lat 
młodzieńczych jego formacji; były stałym zaangażowaniem, priorytetem 
każdego dnia jego życia. Krótko mówiąc, możemy powiedzieć, że przy-

54 Hieronymus, Ep. 15, 2, CSEL 54, 62-64.
55 Hieronymus, Ep. 16, 2, CSEL 54, 69.
56 Hieronymus, Ep. 82, 2, CSEL 55, 109.
57 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 99, AAS 105 

(2013) s. 1061.
58 Hieronymus, Ep. 60, 10, CSEL 54, 561.



22 Franciszek 

bardziej powszechne rozumienie chrześcijaństwa, a jednocześnie bardziej 
spójne z jego źródłami.

Wraz z obchodami kolejnego stulecia śmierci św. Hieronima, nasze 
spojrzenie zwraca się ku niezwykłej żywotności misyjnej wyrażonej przez 
tłumaczenie słowa Bożego na ponad trzy tysiące języków. Wielu misjona-
rzom zawdzięczamy cenne dzieło, polegające na publikowaniu gramatyk, 
słowników i innych narzędzi językowych, które dają podstawy ludzkiej 
komunikacji i są nośnikiem „misyjnego marzenia o dotarciu do wszystki-
ch”51. Należy docenić całą tę pracę i w nią zainwestować, przyczyniając się 
do przezwyciężenia granic niekomunikatywności i braku spotkania. Jest 
jeszcze wiele do zrobienia. Jak już powiedziano, nie ma zrozumienia bez 
tłumaczenia52: nie zrozumielibyśmy ani siebie samych, ani też innych.

9. Hieronim a Stolica Piotrowa 

Hieronim miał zawsze szczególny stosunek do Rzymu: Rzym był du-
chowym portem, do którego nieustannie powracał; w Rzymie uformował 
się jako humanista i ukształtował jako chrześcijanin; jest homo romanus. 
Ta więź odzwierciedla się w bardzo szczególny sposób, w języku tego 
Miasta, łacinie, której był mistrzem i miłośnikiem, ale przede wszyst-
kim jest związana z Kościołem Rzymskim, a w szczególności ze Stolicą 
Piotrową. Tradycja ikonograficzna, w sposób anachroniczny przedstawia 
go w purpurze kardynalskiej, aby wskazać jego przynależność do prezbite-
rium Rzymu u boku papieża Damazego. To właśnie w Rzymie rozpoczęła 
się rewizja tłumaczenia przygotowanego przez Hieronima. I nawet kiedy 
zazdrość i niezrozumienie zmusiły go do opuszczenia miasta, zawsze po-
zostawał mocno związany ze Stolicą Piotrową.

Dla Hieronima Kościół Rzymski jest żyzną glebą, na której ziarno 
Chrystusa przynosi obfite owoce53. W burzliwych czasach, w których niepo-
dzielną tunikę Kościoła często rozdzierały podziały między chrześcijanami, 
Hieronim spoglądał na Stolicę Piotrową jako na pewny punkt odniesienia: 
„Ja postępując tylko za Chrystusem, łączę się w komunii ze Stolicą Piotra. 
Wiem, że na tej Opoce zbudowany jest Kościół”. W pełni sporów z arianami 
napisał do Damazego: „Ktokolwiek nie gromadzi z Tobą, rozprasza, kto nie 

51 Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 31, AAS 105 (2013) s. 1033.
52 Por. G. Steiner, Po wieży Babel: problemy języka i przekładu, przekł. 

O. i W. Kubińscy, Warszawa 2018.
53 Por. Hieronymus, Ep. 15, 1, CSEL 54, 63.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 23

należy do Chrystusa, należy do Antychrysta”54. Dlatego też może również 
powiedzieć: „Z tym trzymam, kto jednoczy się ze stolicą Piotra”55.

Hieronim często angażował się w ostre spory z powodu wiary. Jego 
umiłowanie prawdy i jego żarliwa obrona Chrystusa być może doprowa-
dziły go do przesady w słownej gwałtowności w jego listach i pismach. 
Był on jednak nastawiony pokojowo: „Chcę pokoju i nie tylko chcę, lecz 
o niego proszę, ale o pokój Chrystusowy, pokój prawdziwy, pokój bez nie-
przyjaźni, pokój, w którym by nie było ukrytej wojny, pokój który by nie 
ujarzmiał ludzi jako przeciwników, lecz łączył jako przyjaciół”56.

Nasz świat potrzebuje bardziej niż kiedykolwiek lekarstwa, jakim jest 
miłosierdzie i jedność. Pozwólcie, że powtórzę raz jeszcze: dawajmy świa-
dectwo braterskiej komunii, które stanie się pociągające i oświecające57. 
„Po tym wszyscy poznają, żeście uczniami moimi, jeśli będziecie się wza-
jemnie miłowali” (J 13,35). O to właśnie Jezus prosił Ojca w przejmującej 
modlitwie: „aby wszyscy stanowili jedno […] w nas […], aby świat uwie-
rzył” (J 17,21).

10. Umiłować to, co miłował Hieronim

Na zakończenie tego listu chciałbym jeszcze raz skierować apel do 
wszystkich. Wśród wielu pochwał składanych św. Hieronimowi przez po-
tomnych jest i ta, że nie był on uważany tylko za jednego z największych 
miłośników owej „biblioteki”, którą karmi się przez cały czas chrześci-
jaństwo, poczynając od skarbu Pisma świętego. Można do niego odnieść 
to, co on sam napisał o Nepocjanie: „Przez ciągłe czytanie i długotrwałe 
rozmyślanie uczynił serce swe biblioteką Chrystusową”58. Hieronim nie 
szczędził wysiłków, aby wzbogacić swoją bibliotekę, w której zawsze 
widział laboratorium niezbędne dla zrozumienia wiary i życia duchowe-
go. Także i w tym jest godnym podziwu przykładem dla współczesno-
ści. On jednak poszedł dalej. Dla niego studia nie ograniczały się do lat 
młodzieńczych jego formacji; były stałym zaangażowaniem, priorytetem 
każdego dnia jego życia. Krótko mówiąc, możemy powiedzieć, że przy-

54 Hieronymus, Ep. 15, 2, CSEL 54, 62-64.
55 Hieronymus, Ep. 16, 2, CSEL 54, 69.
56 Hieronymus, Ep. 82, 2, CSEL 55, 109.
57 Por. Franciszek, Adhortacja apostolska Evangelii gaudium 99, AAS 105 

(2013) s. 1061.
58 Hieronymus, Ep. 60, 10, CSEL 54, 561.



24 Franciszek 

swoił on całą bibliotekę i stał się szafarzem wiedzy dla wielu innych. 
Postumian, który w IV wieku podróżował po Wschodzie, aby odkryć 
ruchy monastyczne, był naocznym świadkiem stylu życia Hieronima, 
z którym przebywał kilka miesięcy, i tak go opisał: „Pozostaje zawsze 
zajęty lekturą, cały pogrążony w książkach. Nie spoczywa ani za dnia, 
ani w nocy; wciąż albo coś czyta albo pisze”59.

W związku z tym, często myślę o doświadczeniu, jakie może mieć dziś 
młody człowiek, wchodząc do księgarni w swoim mieście lub na stronę 
internetową i szukając tam książek religijnych. Jest to dział, który, jeśli 
istnieje, w większości przypadków jest nie tylko marginalny, ale brakuje 
w nim znaczących dzieł. Patrząc na te półki, albo na te strony w sieci, trud-
no młodemu człowiekowi zrozumieć, że poszukiwania religijne mogą być 
ekscytującą przygodą, która łączy myśl i serce; że pragnienie Boga roz-
palało wielkie umysły na przestrzeni wieków aż do dnia dzisiejszego; że 
dojrzewanie życia duchowego udzielało się teologom i filozofom, artystom 
i poetom, historykom i naukowcom. Jednym z dzisiejszych problemów, nie 
tylko religijnych, jest analfabetyzm: brakuje nam umiejętności hermeneu-
tycznych, które uczyniłyby nas wiarygodnymi tłumaczami naszej własnej 
tradycji kulturowej. W szczególności chcę rzucić wyzwanie ludziom mło-
dym: wyjdźcie na poszukiwanie waszego dziedzictwa. Chrześcijaństwo 
czyni was spadkobiercami niezrównanego dziedzictwa kulturowego, które 
musicie objąć w posiadanie. Bądźcie pasjonatami tej historii, która jest wa-
szą. Ośmielcie się spojrzeć na tego niespokojnego młodzieńca Hieronima, 
który, jak postać z przypowieści Jezusa, sprzedał wszystko, co posiadał, 
aby nabyć „drogocenną perłę” (Mt 13,46).

Istotnie, Hieronim jest „Biblioteką Chrystusa”, niewyczerpaną bi-
blioteką, która szesnaście wieków później nadal nas uczy, co oznacza 
miłość Chrystusa, miłość, która jest nierozerwalnie związana ze spotka-
niem z Jego słowem. Z tego powodu obecna rocznica stanowi wezwanie 
do umiłowania tego, co miłował Hieronim, do ponownego odkrycia jego 
pism i do tego, by dać się poruszyć wpływem duchowości, którą można 
opisać w jej najistotniejszym rdzeniu jako niespokojne i pełne pasji pra-
gnienie pełniejszego poznania Boga Objawienia. Jakże nie słuchać w na-
szych czasach tego, do czego Hieronim nieustannie namawiał swoich 
współczesnych: „Pismo Boże często czytaj; a raczej świętej lektury nigdy 
z rąk swych nie wypuszczaj”60?

59 Sulpicius Severus, Dialogus I, 9, 5, SCh 510, 136-138; Sulpicjusz Sewer, Pisma 
o św. Marcinie z Tours. Żywot, Listy, Dialogi, Kraków 1995, s. 119.

60 Hieronymus, Ep. 52, 7, CSEL 54, 426.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 25

Jaśniejącym przykładem jest Dziewica Maryja, przywoływana przez 
Hieronima, zwłaszcza w jej dziewiczym macierzyństwie, ale także w Jej 
postawie rozmodlonej czytelniczki Pisma świętego. Maryja rozważała 
w swoim sercu (por. Łk 2,19.51), „ponieważ jako święta czytała Pismo 
święte i znała proroków, porównywała to, co Jej powiedział anioł Gabriel, 
z tym, co przepowiedzieli prorocy […]. Widziała nowonarodzonego swego 
Syna, swego jedynego Syna, spoczywającego i płaczącego w żłóbku, ale 
Tym, którego prawdziwie widziała, był Syn Boży. To, co widziała, porów-
nywała z tym, co czytała i słyszała”61. Powierzmy się Jej, która lepiej niż 
ktokolwiek inny może nas nauczyć jak czytać, rozważać, modlić się i kon-
templować Boga niestrudzenie uobecniającego się w naszym życiu.

Rzym, u św. Jana na Lateranie, dnia 30 września 2020, we wspomnienie św. Hie-
ronima, w ósmym roku mego Pontyfikatu.

Franciszek

Copyright © by Libreria Editrice Vaticana

61 Hieronymus, Homilia de nativitate Domini IV, PL Suppl. 2, 191.



24 Franciszek 

swoił on całą bibliotekę i stał się szafarzem wiedzy dla wielu innych. 
Postumian, który w IV wieku podróżował po Wschodzie, aby odkryć 
ruchy monastyczne, był naocznym świadkiem stylu życia Hieronima, 
z którym przebywał kilka miesięcy, i tak go opisał: „Pozostaje zawsze 
zajęty lekturą, cały pogrążony w książkach. Nie spoczywa ani za dnia, 
ani w nocy; wciąż albo coś czyta albo pisze”59.

W związku z tym, często myślę o doświadczeniu, jakie może mieć dziś 
młody człowiek, wchodząc do księgarni w swoim mieście lub na stronę 
internetową i szukając tam książek religijnych. Jest to dział, który, jeśli 
istnieje, w większości przypadków jest nie tylko marginalny, ale brakuje 
w nim znaczących dzieł. Patrząc na te półki, albo na te strony w sieci, trud-
no młodemu człowiekowi zrozumieć, że poszukiwania religijne mogą być 
ekscytującą przygodą, która łączy myśl i serce; że pragnienie Boga roz-
palało wielkie umysły na przestrzeni wieków aż do dnia dzisiejszego; że 
dojrzewanie życia duchowego udzielało się teologom i filozofom, artystom 
i poetom, historykom i naukowcom. Jednym z dzisiejszych problemów, nie 
tylko religijnych, jest analfabetyzm: brakuje nam umiejętności hermeneu-
tycznych, które uczyniłyby nas wiarygodnymi tłumaczami naszej własnej 
tradycji kulturowej. W szczególności chcę rzucić wyzwanie ludziom mło-
dym: wyjdźcie na poszukiwanie waszego dziedzictwa. Chrześcijaństwo 
czyni was spadkobiercami niezrównanego dziedzictwa kulturowego, które 
musicie objąć w posiadanie. Bądźcie pasjonatami tej historii, która jest wa-
szą. Ośmielcie się spojrzeć na tego niespokojnego młodzieńca Hieronima, 
który, jak postać z przypowieści Jezusa, sprzedał wszystko, co posiadał, 
aby nabyć „drogocenną perłę” (Mt 13,46).

Istotnie, Hieronim jest „Biblioteką Chrystusa”, niewyczerpaną bi-
blioteką, która szesnaście wieków później nadal nas uczy, co oznacza 
miłość Chrystusa, miłość, która jest nierozerwalnie związana ze spotka-
niem z Jego słowem. Z tego powodu obecna rocznica stanowi wezwanie 
do umiłowania tego, co miłował Hieronim, do ponownego odkrycia jego 
pism i do tego, by dać się poruszyć wpływem duchowości, którą można 
opisać w jej najistotniejszym rdzeniu jako niespokojne i pełne pasji pra-
gnienie pełniejszego poznania Boga Objawienia. Jakże nie słuchać w na-
szych czasach tego, do czego Hieronim nieustannie namawiał swoich 
współczesnych: „Pismo Boże często czytaj; a raczej świętej lektury nigdy 
z rąk swych nie wypuszczaj”60?

59 Sulpicius Severus, Dialogus I, 9, 5, SCh 510, 136-138; Sulpicjusz Sewer, Pisma 
o św. Marcinie z Tours. Żywot, Listy, Dialogi, Kraków 1995, s. 119.

60 Hieronymus, Ep. 52, 7, CSEL 54, 426.

 List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 25

Jaśniejącym przykładem jest Dziewica Maryja, przywoływana przez 
Hieronima, zwłaszcza w jej dziewiczym macierzyństwie, ale także w Jej 
postawie rozmodlonej czytelniczki Pisma świętego. Maryja rozważała 
w swoim sercu (por. Łk 2,19.51), „ponieważ jako święta czytała Pismo 
święte i znała proroków, porównywała to, co Jej powiedział anioł Gabriel, 
z tym, co przepowiedzieli prorocy […]. Widziała nowonarodzonego swego 
Syna, swego jedynego Syna, spoczywającego i płaczącego w żłóbku, ale 
Tym, którego prawdziwie widziała, był Syn Boży. To, co widziała, porów-
nywała z tym, co czytała i słyszała”61. Powierzmy się Jej, która lepiej niż 
ktokolwiek inny może nas nauczyć jak czytać, rozważać, modlić się i kon-
templować Boga niestrudzenie uobecniającego się w naszym życiu.

Rzym, u św. Jana na Lateranie, dnia 30 września 2020, we wspomnienie św. Hie-
ronima, w ósmym roku mego Pontyfikatu.

Franciszek

Copyright © by Libreria Editrice Vaticana

61 Hieronymus, Homilia de nativitate Domini IV, PL Suppl. 2, 191.



Artykuły



Artykuły



VOX PATRUM 76 (2020)  29-48
DOI:  10.31743/vp.9498

Ks. Leszek Misiarczyk1

Gdzie leżał starożytny Strydon? 
Przegląd najważniejszych hipotez jego lokalizacji

1. Wstęp

Jak wiemy, Hieronim (347-419) to doskonały znawca literatury i kul-
tury łacińskiej, zwłaszcza pism Cycerona, i jedna z ważniejszych postaci 
Kościoła łacińskiego na przełomie IV i V wieku2. W starożytności chrze-
ścijańskiej i średniowieczu tematyka lokalizacji miejsca pochodzenia 
Hieronima nie budziła większego zainteresowania. Przez całe wieki ba-
zowano na informacji przekazanej przez niego samego w De viris illustri-
bus 135, że pochodził z oppido Stridonis, który leżał na dawnej granicy 
pomiędzy Panonią i Dalmacją (Dalmatiae quondam Pannoniaeque con-
finium)3. Choć bardzo trudno było ustalić, jaki okres czasu miał na my-
śli autor, używając owego quondam, jak też określić dokładny przebieg 
granicy pomiędzy Panonią i Dalmacją na przestrzeni dziejów, to jednak 
przypuszczano, że Strydon leżał gdzieś na terenie dzisiejszej północnej 
Chorwacji. Ponieważ z różnych pism Hieronima wynika wyraźnie, iż miał 
on przyjaciół w starożytnych miastach, takich jak Altinum (Akwileia), 
Concordia i Haemona (dzisiejsza Ljubljana), słusznie zakładano, że an-

1 Ks. prof. dr hab. Leszek Misiarczyk, kierownik Zakładu Badań nad Historią Ko-
ścioła w Starożytności w Instytucie Historii na Wydziale Nauk Historycznych Uniwersy-
tetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; email: l.misiarczyk@uksw.edu.pl; 
ORCID: 0000-0002-9511-6174.

2 Szerzej zob. J. Czuj, Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, Warszawa 
1954; J. Quasten, Patrologia, t. 3, Casale Monferrato 1983, s. 203-240.

3 Hieronymus Stridonesis, De viris illustribus 135, PL 23, 756.



VOX PATRUM 76 (2020)  29-48
DOI:  10.31743/vp.9498

Ks. Leszek Misiarczyk1

Gdzie leżał starożytny Strydon? 
Przegląd najważniejszych hipotez jego lokalizacji

1. Wstęp

Jak wiemy, Hieronim (347-419) to doskonały znawca literatury i kul-
tury łacińskiej, zwłaszcza pism Cycerona, i jedna z ważniejszych postaci 
Kościoła łacińskiego na przełomie IV i V wieku2. W starożytności chrze-
ścijańskiej i średniowieczu tematyka lokalizacji miejsca pochodzenia 
Hieronima nie budziła większego zainteresowania. Przez całe wieki ba-
zowano na informacji przekazanej przez niego samego w De viris illustri-
bus 135, że pochodził z oppido Stridonis, który leżał na dawnej granicy 
pomiędzy Panonią i Dalmacją (Dalmatiae quondam Pannoniaeque con-
finium)3. Choć bardzo trudno było ustalić, jaki okres czasu miał na my-
śli autor, używając owego quondam, jak też określić dokładny przebieg 
granicy pomiędzy Panonią i Dalmacją na przestrzeni dziejów, to jednak 
przypuszczano, że Strydon leżał gdzieś na terenie dzisiejszej północnej 
Chorwacji. Ponieważ z różnych pism Hieronima wynika wyraźnie, iż miał 
on przyjaciół w starożytnych miastach, takich jak Altinum (Akwileia), 
Concordia i Haemona (dzisiejsza Ljubljana), słusznie zakładano, że an-

1 Ks. prof. dr hab. Leszek Misiarczyk, kierownik Zakładu Badań nad Historią Ko-
ścioła w Starożytności w Instytucie Historii na Wydziale Nauk Historycznych Uniwersy-
tetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie; email: l.misiarczyk@uksw.edu.pl; 
ORCID: 0000-0002-9511-6174.

2 Szerzej zob. J. Czuj, Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, Warszawa 
1954; J. Quasten, Patrologia, t. 3, Casale Monferrato 1983, s. 203-240.

3 Hieronymus Stridonesis, De viris illustribus 135, PL 23, 756.



30 Ks. Leszek Misiarczyk 

tyczny Strydon musiał leżeć gdzieś w pobliżu nich. Trudno bowiem sobie 
wyobrazić, aby jako młody człowiek szukał on sobie przyjaciół w miastach 
bardzo odległych od miejsca swego zamieszkania. Do dzisiaj wielu bada-
czy życia i pism Hieronima poprzestaje na ogólnym stwierdzeniu, które 
zyskało konsensus większości uczonych, że Strydon leżał gdzieś w pobliżu 
dawnej granicy Dalmacji i Panonii, niezbyt daleko o dzisiejszej Ljubljany 
i Akwilei4. Inni starali się i nadal próbują identyfikować go z różnymi kon-
kretnymi miejscowościami, co prowadzi oczywiście do wielu wzajemnie 
wykluczających się hipotez. W efekcie tych badań historycy i archeologo-
wie zaproponowali cztery różne miejsca lokalizacji antycznego Strydonu5. 
Zobaczmy je teraz szczegółowo.

2. Cztery hipotezy

Najbardziej zacięte dyskusje na temat identyfikacji starożytnego 
Strydonu miały miejsce w XVI wieku pomiędzy włoskimi i dalmackimi 
humanistami, z których pierwsi opowiadali się zdecydowanie za Istrią, 
drudzy natomiast oczywiście za Dalmacją6. Druga fala zaciekłych dysput 
naukowych na ten temat pojawia się w drugiej połowie XIX i na począt-
ku XX wieku. Większość jednak opracowań powstałych pomiędzy XVI 
a początkiem XX wieku inspirowała się bardziej lokalnym patriotyzmem 
niż opierała na solidnej analizie naukowej. W ten sposób zaproponowa-
no cztery hipotezy na temat miejsca pochodzenia Hieronima: Istria/Italia, 
Panonia, Dalmacja i Bośnia. Wszystkie były oparte na tzw. homofoniach, 
czyli podobieństwach w brzmieniu nazw niektórych dzisiejszych miejsco-
wości z antycznym Strydonem. W zaproponowanych regionach zwolenni-
cy każdej z hipotez starali się doszukać takiej miejscowości, której nazwa 

4 Por. Quasten, Patrologia, t. 3, s. 203. J. N. D. Kelly (Jerome: His Life, Writings 
and Controversies, London 1975, s. 15) jest zdania, że Strydon leżał na terenie Italii, na 
południe od Akwilei. Zob. S. Rebenich, Jerome: The Early Church Fathers, New York 
2002; J. Samur, St. Jerome of Stridon: His Influence on the Church, and His Translation 
of the Hebrew and Greek Scripture into the Latin Language (nieopublikowana drukiem 
praca doktorska).

5 Omawia je m.in. F. Sanjek, A la recherche de Stridon, lieu de naissance de saint 
Jérome, „Revue d’Histoire Ecclésiastique” 100/1 (2005) s. 146-151.

6 Por. I. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the 
Sixteenth Centuries, Budapest 2016, s. 26-30; I. Ivič, Jerome Comes Home: The Cult 
of Saint Jerome in Late Medieval Dalmatia, „Hungarian Historical Review” 5/3 (2016) 
s. 618-644 (zwł. s. 621-622).

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 31

byłaby najbardziej zbliżona do Strydonu. I tak starożytny Strydon utożsa-
miano ze Zdrinja/Sdringa w Istrii, ze Zrin/Strigovo niedaleko Medumurje 
na Węgrzech (dawna Panonia) albo z Grahovo (dzisiaj Bośnia) lub Skradin 
w Dalmacji7. Choć taka metoda identyfikacji starożytnego Strydonu 
Hieronima miała jednak niewiele wspólnego z rygorem badań naukowych 
i dzisiaj budzi poważne zastrzeżenia uczonych, to warto przyjrzeć się krót-
ko każdej z hipotez i argumentom ich zwolenników.

2.1. Istria

W średniowieczu mieszkańcy Istrii wierzyli, że Hieronim urodził się 
gdzieś na ich terenie, na co wskazuje kult jego osoby potwierdzony przez 
księgi liturgiczne i kościoły jemu poświęcone8. To przekonanie spopulary-
zował w XVI wieku Flavius Blondus, który pisał „[…] oppidulum, nunc 
nomine Sdrigna, quod fuisse constat olim Stridonis oppidum: Unde […] 
Hieronymus originem duxit”9. Autor nie przedstawił jednak żadnych kon-
kretnych argumentów za swoją hipotezą, a jedynie stwierdził, że dzisiej-
sze miasteczko Sdrigna to dawny Strydon, z którego pochodził Hieronim. 
Do hipotezy Blondusa powrócił w następnym stuleciu Ireneo della Croce10 
i kilka wieków później Petar Stancovich, który w swoim tekście opubliko-
wanym w języku włoskim w 1824 roku konkludował: „Stridone, già piccola 
città, come alcuni vogliono dell’Italia, negli antichi confini della Dalmazia 
e della Pannonia, situata cioè nell’Istria settentrionale”11. Podobnie jak po-
przednicy również i on nie przedstawił jednak żadnych konkretnych argu-
mentów za swoją hipotezą, jedynie stwierdzając, że Strydon leżał na obsza-
rze antycznej Istrii. Warto zauważyć, że sam Hieronim nigdy nie wspomina 

7 Por. M Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 
(1986) s. 213-278.

8 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth 
Centuries, s. 27. W Istrii średniowieczny kult Hieronima potwierdzony jest przez nastę-
pujące rękopisy: Pierwszy Beramski Brewiarz (National Library in Ljubljana, Ms 161), 
który zawiera officium o św. Hieronimie, oraz Pierwszy Beramski Mszał (National Library 
in Ljubljana, Ms 162), który zawiera formularz specjalnej Mszy św. ku czci Hieronima. 
Z kolei w Sdrigna i Buzet (Istria) znajdują się kościoły poświęcone Hieronimowi.

9  Por. F. Blondus, Italia illustrata sive descriptio XIV regionum Italiae, Bazel 
1539, s. 387.

10 Por. Ireneo della Croce, Historia di Trieste, Venetiae 1698.
11  Por. P. Stancovich, Della patria di S. Girolamo, dottore di s. Chiesa, e della lin-

gua slava relativa alio stesso, Venezia 1824, s. 8.



30 Ks. Leszek Misiarczyk 

tyczny Strydon musiał leżeć gdzieś w pobliżu nich. Trudno bowiem sobie 
wyobrazić, aby jako młody człowiek szukał on sobie przyjaciół w miastach 
bardzo odległych od miejsca swego zamieszkania. Do dzisiaj wielu bada-
czy życia i pism Hieronima poprzestaje na ogólnym stwierdzeniu, które 
zyskało konsensus większości uczonych, że Strydon leżał gdzieś w pobliżu 
dawnej granicy Dalmacji i Panonii, niezbyt daleko o dzisiejszej Ljubljany 
i Akwilei4. Inni starali się i nadal próbują identyfikować go z różnymi kon-
kretnymi miejscowościami, co prowadzi oczywiście do wielu wzajemnie 
wykluczających się hipotez. W efekcie tych badań historycy i archeologo-
wie zaproponowali cztery różne miejsca lokalizacji antycznego Strydonu5. 
Zobaczmy je teraz szczegółowo.

2. Cztery hipotezy

Najbardziej zacięte dyskusje na temat identyfikacji starożytnego 
Strydonu miały miejsce w XVI wieku pomiędzy włoskimi i dalmackimi 
humanistami, z których pierwsi opowiadali się zdecydowanie za Istrią, 
drudzy natomiast oczywiście za Dalmacją6. Druga fala zaciekłych dysput 
naukowych na ten temat pojawia się w drugiej połowie XIX i na począt-
ku XX wieku. Większość jednak opracowań powstałych pomiędzy XVI 
a początkiem XX wieku inspirowała się bardziej lokalnym patriotyzmem 
niż opierała na solidnej analizie naukowej. W ten sposób zaproponowa-
no cztery hipotezy na temat miejsca pochodzenia Hieronima: Istria/Italia, 
Panonia, Dalmacja i Bośnia. Wszystkie były oparte na tzw. homofoniach, 
czyli podobieństwach w brzmieniu nazw niektórych dzisiejszych miejsco-
wości z antycznym Strydonem. W zaproponowanych regionach zwolenni-
cy każdej z hipotez starali się doszukać takiej miejscowości, której nazwa 

4 Por. Quasten, Patrologia, t. 3, s. 203. J. N. D. Kelly (Jerome: His Life, Writings 
and Controversies, London 1975, s. 15) jest zdania, że Strydon leżał na terenie Italii, na 
południe od Akwilei. Zob. S. Rebenich, Jerome: The Early Church Fathers, New York 
2002; J. Samur, St. Jerome of Stridon: His Influence on the Church, and His Translation 
of the Hebrew and Greek Scripture into the Latin Language (nieopublikowana drukiem 
praca doktorska).

5 Omawia je m.in. F. Sanjek, A la recherche de Stridon, lieu de naissance de saint 
Jérome, „Revue d’Histoire Ecclésiastique” 100/1 (2005) s. 146-151.

6 Por. I. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the 
Sixteenth Centuries, Budapest 2016, s. 26-30; I. Ivič, Jerome Comes Home: The Cult 
of Saint Jerome in Late Medieval Dalmatia, „Hungarian Historical Review” 5/3 (2016) 
s. 618-644 (zwł. s. 621-622).

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 31

byłaby najbardziej zbliżona do Strydonu. I tak starożytny Strydon utożsa-
miano ze Zdrinja/Sdringa w Istrii, ze Zrin/Strigovo niedaleko Medumurje 
na Węgrzech (dawna Panonia) albo z Grahovo (dzisiaj Bośnia) lub Skradin 
w Dalmacji7. Choć taka metoda identyfikacji starożytnego Strydonu 
Hieronima miała jednak niewiele wspólnego z rygorem badań naukowych 
i dzisiaj budzi poważne zastrzeżenia uczonych, to warto przyjrzeć się krót-
ko każdej z hipotez i argumentom ich zwolenników.

2.1. Istria

W średniowieczu mieszkańcy Istrii wierzyli, że Hieronim urodził się 
gdzieś na ich terenie, na co wskazuje kult jego osoby potwierdzony przez 
księgi liturgiczne i kościoły jemu poświęcone8. To przekonanie spopulary-
zował w XVI wieku Flavius Blondus, który pisał „[…] oppidulum, nunc 
nomine Sdrigna, quod fuisse constat olim Stridonis oppidum: Unde […] 
Hieronymus originem duxit”9. Autor nie przedstawił jednak żadnych kon-
kretnych argumentów za swoją hipotezą, a jedynie stwierdził, że dzisiej-
sze miasteczko Sdrigna to dawny Strydon, z którego pochodził Hieronim. 
Do hipotezy Blondusa powrócił w następnym stuleciu Ireneo della Croce10 
i kilka wieków później Petar Stancovich, który w swoim tekście opubliko-
wanym w języku włoskim w 1824 roku konkludował: „Stridone, già piccola 
città, come alcuni vogliono dell’Italia, negli antichi confini della Dalmazia 
e della Pannonia, situata cioè nell’Istria settentrionale”11. Podobnie jak po-
przednicy również i on nie przedstawił jednak żadnych konkretnych argu-
mentów za swoją hipotezą, jedynie stwierdzając, że Strydon leżał na obsza-
rze antycznej Istrii. Warto zauważyć, że sam Hieronim nigdy nie wspomina 

7 Por. M Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 
(1986) s. 213-278.

8 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth 
Centuries, s. 27. W Istrii średniowieczny kult Hieronima potwierdzony jest przez nastę-
pujące rękopisy: Pierwszy Beramski Brewiarz (National Library in Ljubljana, Ms 161), 
który zawiera officium o św. Hieronimie, oraz Pierwszy Beramski Mszał (National Library 
in Ljubljana, Ms 162), który zawiera formularz specjalnej Mszy św. ku czci Hieronima. 
Z kolei w Sdrigna i Buzet (Istria) znajdują się kościoły poświęcone Hieronimowi.

9  Por. F. Blondus, Italia illustrata sive descriptio XIV regionum Italiae, Bazel 
1539, s. 387.

10 Por. Ireneo della Croce, Historia di Trieste, Venetiae 1698.
11  Por. P. Stancovich, Della patria di S. Girolamo, dottore di s. Chiesa, e della lin-

gua slava relativa alio stesso, Venezia 1824, s. 8.



32 Ks. Leszek Misiarczyk 

Istrii w swoich pismach, więc wygląda na to, że hipoteza ta nie jest oparta 
na żadnych historycznych przesłankach, ale jest raczej przejawem myśle-
nia życzeniowego jej zwolenników. W późniejszych badaniach zarzucono 
hipotezę istryjską, gdyż nie przemawiał za nią żaden poważny argument 
historyczny i literacki. Kult Hieronima zaś na terenie Istrii sam z siebie nie 
wystarczy do udowodnienia jego pochodzenia stamtąd, gdyż kult ten mógł 
równie dobrze rozprzestrzeniać się z sąsiednich terenów.

2.2. Panonia

Stjepan Brodarić jako pierwszy wyraża przekonanie, że ziemia sło-
wiańska była ojczyzną Marcina z Tours i Hieronima: „Sabaria divi Martini 
et Stridon divi Hieronymi patria”12. Autor identyfikował Strydon z małą 
miejscowością zwaną Strigova na granicy pomiędzy północną Chorwacją, 
Słowenią i Węgrami. Za taką samą lokalizacją Strydonu opowiedzieli 
się kolejno Antun Vramec13, Nicolas Olah14, Melchior Inhoffer15 i Josip 
Bedekovič, który doprecyzował, że chodzi o wieś niedaleko Medimurje, 
w dzisiejszej północnej Chorwacji16. Do hipotezy lokalizacji Strydonu 
w Panonii powrócił w XIX wieku Josephus Danko17 i na początku XX wie-
ku Ferdo Šišić18. Zwolennicy panońskiego pochodzenia Hieronima opie-
rają swoje wnioski głównie na informacji zachowanej w aktach Soboru 
Nicejskiego z 325 roku. Otóż w tych dokumentach, pod tekstem końcowym 
Soboru, znajdują się podpisy wszystkich jego uczestników podzielone we-
dług ówczesnych prowincji kościelnych. Znajdujemy w nich dwie informa-
cje bardzo ważne dla niniejszych analiz. Po pierwsze, bardzo wyraźnie są 

12 Zob. S. Brodarić, De conflictu Hungarorum cum Solymano Turcarum imperatore 
ad Mohach historia verissima, Cracovia 1527, s. 29.

13 A. Vramec, Kronika, Ljubljana 1578, f. 24v.
14 N. Olahus, Hungaria, Budapest 1536, r. VIII: „Hinc intra Muravum et Dravum 

fluvios est Strido, divi Hieronymi patria”.
15 Por. M. Inhoffer, Annales ecclesiastici regni Hungariae, Romae 1644, Požun 

1795, s. 156.
16 Por. J. Bedekovič, Natale solum magni ecclesiae doctoris Hieronymi in ruderibus 

Stridonis occultatum, Neostadii Austriae 1752, s. 173-176. Zob. także: Ivič, The Cult of 
Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth Centuries, s. 28-29.

17 Por. J. Danko, Divum Hieronymum oppido Stridonis in regione interamna 
(Murakoz) Hungariae, Mainz 1874, s. 123.

18 Por. F. Šišić, Hrvatska povijest od najstarijih dana do potkraj 1918. sv. 1, Zagreb 
1925, s. 109.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 33

od siebie odróżnione Provincia Dalamatiae i Provincia Panonie, co ozna-
cza, że w pierwszej połowie IV wieku stanowiły one już odrębne prowin-
cje kościelne. Wygląda więc na to, że ówczesne prowincje kościelne nie 
pokrywały się z podziałem administracyjnym na prowincje w cesarstwie, 
gdyż, jak wynika z informacji samego Hieronima, w jego czasach najpraw-
dopodobniej już nie było granicy pomiędzy Dalmacją a Panonią. Po drugie, 
z Provinciae Dalamatiae wzięło udział w Soborze Nicejskim dwóch bisku-
pów, Bonius Stoborum i Bodius Stobiorum, z Provinciae Panoniae nato-
miast tylko jeden, Domnus Stridonesis19. Informacja o biskupie z Panonii, 
który brał udział w Soborze w Nicei, mogłaby wskazywać, że ok. 325 
roku, czyli ok. 20 lat przed narodzinami Hieronima, Strydon należał do 
prowincji kościelnej Panonii i byłby na tyle dużym ośrodkiem miejskim, 
że posiadałby własnego biskupa20. Dokładniejsze badania pokazały jednak, 
że w aktach Soboru Nicejskiego jest błąd i zamiast Stridonensis należy 
czytać Sirmiensis. Chodziłoby więc o starożytne Sirmium, czyli Sremską 
Mitrovicę, która była ważnym centrum i miała swojego biskupa Domnusa. 
Strydon zaś był zapewne niewielką osadą i nigdy nie posiadał własnego 
biskupa21. Na początku XX wieku pojawiła się kolejna próba identyfikacji 
Strydonu ze Zrinem na terenie dzisiejszych Węgrzech22, ale hipoteza zno-
wu nie przekonała badaczy. W latach osiemdziesiątych XX wieku powrócił 
do hipotezy panońskiej Istvan Fodor, który powołując się na dokumenty 
z 1271 roku (castrum Strido) i z 1333 (Strido), doszedł do wniosku, iż 
tradycja potwierdza ciągłość pomiędzy antycznym Strydonem i średnio-
wiecznym Strido (Strigo). Stąd jego zdaniem Strido (Strigovo) najlepiej 
odpowiada opisowi Hieronima i powinno być utożsamione z jego miastem 
rodzinnym23. Hipoteza nie została jednak powszechnie zaakceptowana 
przez badaczy, którzy podkreślali, iż wydaje się mało prawdopodobne, aby 
antyczna Panonia mogła być prowincją, w której leżał Strydon Hieronima.

19 J. D. Mansi, Sacroroum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, t. 2, Florentiae 
1759, k. 696.

20 Taką hipotezę zaproponował: A. Mayer, Die Sprache der alten Illyrien, Beč 1957, 
s. 323: „Nach den nicäischen Konzilakten gehörte es (Stridon) im J. 325 zu Panonien”.

21 Por. R. Bratož, Crkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in 
Akvilejo, „Zgodovinski časopis” 37 (1983) s. 259-272 (tutaj s. 268).

22 Por. J. Florschütz, Stridon i Zrin, „Vjesnik Arheoloskog Muzeja u Zagrebu” 6/1 
(1902) s. 87-98.

23 Por. I. Fodor, Le lieu d’origine de S. Jerome. Reconsidération d’une vieille con-
troversie, „Revue d’Historie Ecclésiastique” 81/3-4 (1986) s. 498-500.



32 Ks. Leszek Misiarczyk 

Istrii w swoich pismach, więc wygląda na to, że hipoteza ta nie jest oparta 
na żadnych historycznych przesłankach, ale jest raczej przejawem myśle-
nia życzeniowego jej zwolenników. W późniejszych badaniach zarzucono 
hipotezę istryjską, gdyż nie przemawiał za nią żaden poważny argument 
historyczny i literacki. Kult Hieronima zaś na terenie Istrii sam z siebie nie 
wystarczy do udowodnienia jego pochodzenia stamtąd, gdyż kult ten mógł 
równie dobrze rozprzestrzeniać się z sąsiednich terenów.

2.2. Panonia

Stjepan Brodarić jako pierwszy wyraża przekonanie, że ziemia sło-
wiańska była ojczyzną Marcina z Tours i Hieronima: „Sabaria divi Martini 
et Stridon divi Hieronymi patria”12. Autor identyfikował Strydon z małą 
miejscowością zwaną Strigova na granicy pomiędzy północną Chorwacją, 
Słowenią i Węgrami. Za taką samą lokalizacją Strydonu opowiedzieli 
się kolejno Antun Vramec13, Nicolas Olah14, Melchior Inhoffer15 i Josip 
Bedekovič, który doprecyzował, że chodzi o wieś niedaleko Medimurje, 
w dzisiejszej północnej Chorwacji16. Do hipotezy lokalizacji Strydonu 
w Panonii powrócił w XIX wieku Josephus Danko17 i na początku XX wie-
ku Ferdo Šišić18. Zwolennicy panońskiego pochodzenia Hieronima opie-
rają swoje wnioski głównie na informacji zachowanej w aktach Soboru 
Nicejskiego z 325 roku. Otóż w tych dokumentach, pod tekstem końcowym 
Soboru, znajdują się podpisy wszystkich jego uczestników podzielone we-
dług ówczesnych prowincji kościelnych. Znajdujemy w nich dwie informa-
cje bardzo ważne dla niniejszych analiz. Po pierwsze, bardzo wyraźnie są 

12 Zob. S. Brodarić, De conflictu Hungarorum cum Solymano Turcarum imperatore 
ad Mohach historia verissima, Cracovia 1527, s. 29.

13 A. Vramec, Kronika, Ljubljana 1578, f. 24v.
14 N. Olahus, Hungaria, Budapest 1536, r. VIII: „Hinc intra Muravum et Dravum 

fluvios est Strido, divi Hieronymi patria”.
15 Por. M. Inhoffer, Annales ecclesiastici regni Hungariae, Romae 1644, Požun 

1795, s. 156.
16 Por. J. Bedekovič, Natale solum magni ecclesiae doctoris Hieronymi in ruderibus 

Stridonis occultatum, Neostadii Austriae 1752, s. 173-176. Zob. także: Ivič, The Cult of 
Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth Centuries, s. 28-29.

17 Por. J. Danko, Divum Hieronymum oppido Stridonis in regione interamna 
(Murakoz) Hungariae, Mainz 1874, s. 123.

18 Por. F. Šišić, Hrvatska povijest od najstarijih dana do potkraj 1918. sv. 1, Zagreb 
1925, s. 109.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 33

od siebie odróżnione Provincia Dalamatiae i Provincia Panonie, co ozna-
cza, że w pierwszej połowie IV wieku stanowiły one już odrębne prowin-
cje kościelne. Wygląda więc na to, że ówczesne prowincje kościelne nie 
pokrywały się z podziałem administracyjnym na prowincje w cesarstwie, 
gdyż, jak wynika z informacji samego Hieronima, w jego czasach najpraw-
dopodobniej już nie było granicy pomiędzy Dalmacją a Panonią. Po drugie, 
z Provinciae Dalamatiae wzięło udział w Soborze Nicejskim dwóch bisku-
pów, Bonius Stoborum i Bodius Stobiorum, z Provinciae Panoniae nato-
miast tylko jeden, Domnus Stridonesis19. Informacja o biskupie z Panonii, 
który brał udział w Soborze w Nicei, mogłaby wskazywać, że ok. 325 
roku, czyli ok. 20 lat przed narodzinami Hieronima, Strydon należał do 
prowincji kościelnej Panonii i byłby na tyle dużym ośrodkiem miejskim, 
że posiadałby własnego biskupa20. Dokładniejsze badania pokazały jednak, 
że w aktach Soboru Nicejskiego jest błąd i zamiast Stridonensis należy 
czytać Sirmiensis. Chodziłoby więc o starożytne Sirmium, czyli Sremską 
Mitrovicę, która była ważnym centrum i miała swojego biskupa Domnusa. 
Strydon zaś był zapewne niewielką osadą i nigdy nie posiadał własnego 
biskupa21. Na początku XX wieku pojawiła się kolejna próba identyfikacji 
Strydonu ze Zrinem na terenie dzisiejszych Węgrzech22, ale hipoteza zno-
wu nie przekonała badaczy. W latach osiemdziesiątych XX wieku powrócił 
do hipotezy panońskiej Istvan Fodor, który powołując się na dokumenty 
z 1271 roku (castrum Strido) i z 1333 (Strido), doszedł do wniosku, iż 
tradycja potwierdza ciągłość pomiędzy antycznym Strydonem i średnio-
wiecznym Strido (Strigo). Stąd jego zdaniem Strido (Strigovo) najlepiej 
odpowiada opisowi Hieronima i powinno być utożsamione z jego miastem 
rodzinnym23. Hipoteza nie została jednak powszechnie zaakceptowana 
przez badaczy, którzy podkreślali, iż wydaje się mało prawdopodobne, aby 
antyczna Panonia mogła być prowincją, w której leżał Strydon Hieronima.

19 J. D. Mansi, Sacroroum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, t. 2, Florentiae 
1759, k. 696.

20 Taką hipotezę zaproponował: A. Mayer, Die Sprache der alten Illyrien, Beč 1957, 
s. 323: „Nach den nicäischen Konzilakten gehörte es (Stridon) im J. 325 zu Panonien”.

21 Por. R. Bratož, Crkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in 
Akvilejo, „Zgodovinski časopis” 37 (1983) s. 259-272 (tutaj s. 268).

22 Por. J. Florschütz, Stridon i Zrin, „Vjesnik Arheoloskog Muzeja u Zagrebu” 6/1 
(1902) s. 87-98.

23 Por. I. Fodor, Le lieu d’origine de S. Jerome. Reconsidération d’une vieille con-
troversie, „Revue d’Historie Ecclésiastique” 81/3-4 (1986) s. 498-500.



34 Ks. Leszek Misiarczyk 

2.3. Dalmacja

Kult św. Hieronima w północnej Dalmacji znany był już w średnio-
wieczu, co potwierdza wyraźnie wprowadzenie święta ku jego czci np. 
w Trogirze w 1454 roku, gdzie przekonywano, że powinien on być czczo-
ny ze względu na swojej dalmackie pochodzenie24. Marco Marulić, odrzu-
cając zdecydowanie hipotezę istryjską/italską Blondusa i opierając się na 
geografiach antycznych, starał się wykazać, że Hieronim nie urodził się 
w Sdrigna, ale w pobliżu Skradin, które leżało na ziemi słowiańskiej25. 
W okresie odrodzenia popularność Hieronima znacząco wzrasta do tego 
stopnia, że zajmuje się nim nawet słynny Erazm z Rotterdamu26. W swoim 
dziele Eximii doctoris Hieronymi Stridonensis vita ex litteris eius potissi-
mum conscripta27 odrzuca zdecydowanie wszelkie wydarzenia legendarne 
z życia Hieronima oparte na rzekomych listach Cyryla Jerozolimskiego, 
Euzebiusza z Cremony i Augustyna, a także identyfikację Strydonu ze 
Sdrigna przez Blondusa oraz uznawanie Hieronima za mieszkańca Italii 
i przypisywany mu tytuł kardynała28. Dla niniejszych analiz najważniej-
szy jest fakt, że Erazm przeciwstawia się hipotezie Blondusa i uznawaniu 
Hieronima za mieszkańca starożytnej Italli oraz opowiada się za hipotezą 
Marulića identyfikacji Strydonu ze Skradin (Scardona) w Dalmacji. Można 
jednak mieć poważne wątpliwości co do lokalizacji Strydonu przez Marulića 
i Erazma na ziemiach słowiańskich. Hipoteza o słowiańskich korzeniach 
Hieronima znana była już w XVI wieku. Za Merulićem i Erazmem powtó-
rzył ją mnich hiszpański José de Espinoza de Sigüenza, twierdząc wręcz, 

24 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the 
Sixteenth Centuries, s. 28. Potwierdzają to statuty miasta Trogir: Statut i reforma-
cja grada Trogira, Monumenta historico-juridica Slavorum meridionalium, 10, 
ed. I. Storhal, Zagreb 1915, ch. 64.

25 Por. Marci Maruli, In eos qui beatum Hieronymum Italum esse contendunt, 
w: J. Lucius, De regno Dalmatiae et Croatiae, Amsterdam 1666, s. 457. Zob. także Marci 
Maruli, Vita divi Hieronymi, ed. D. Novaković, „Colloqua Maruliana” 3 (1994) s. 25-53.

26 F. Cavallera, Saint Jerôme, sa vie, son ouvre, t. 1-2, Louvain – Paris 1922; 
E.F. Rice, Saint Jerome in the Renaissance, Baltimore – London 1985.

27 Erazm z Rotterdamu, Eximii doctoris Hieronymi Stridonensis vita ex litteris eius 
potissimum conscripta, ed. W.K. Ferguson, Erasmi Opuscula, Hague 1933, s. 134-190.

28 Por. Ch. Béné, Marulić et Erasme, Lecturs de Saint Jérôme, „Colloquia 
Maruliana” 10 (2001) s. 29-45; V. Grubišć, Trojica Humanista o Rodnome Mjestu Svetog 
Jeronima: Flavio Biondo, Marko Marulić i José de Espinoza de Sigüenza (The Humanists 
on the Birthplace of Saint Jerome: Flavius Blondus, Marko Marulić and José de Espinoza 
de Sigüenza), „Colloquia Maruliana” 17 (2008) s. 287-297.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 35

że Hieronim wynalazł alfabet słowiański i przetłumaczył Pismo Święte na 
język słowiański29. Nigdy jednak ta hipoteza nie była traktowana poważnie 
przez uczonych. Wiemy, że ludy słowiańskie docierają na teren dzisiejszej 
Słowenii i Chorwacji kilka wieków później, więc zwyczajnie niemożli-
we jest ze względów chronologicznych, aby Hieronim był Słowianinem, 
który miał stworzyć alfabet słowiański i przetłumaczyć Pismo Święte na 
język słowiański, a jego Strydon leżał na ziemiach Słowian30. Hipoteza 
Marulića częściowo została zaakceptowana w późniejszych wiekach i wie-
lu badaczy zgadzało się, że Strydon Hieronima leżał gdzieś w Dalmacji, 
ale nie było zgody co do jego konkretnej lokalizacji oraz przyjęcia zało-
żenia, że Dalmacja była już wtedy słowiańska. W XIX wieku do badań 
powrócił Joahnnes Capor, który odrzucił zdecydowanie hipotezę istryj-
ską Stancovicha, opowiadając się ponownie za Dalmacją jako regionem, 
w którym miał znajdować się antyczny Strydon31, ale nie przedstawił zno-
wu żadnych nowych argumentów za swoją hipotezą.

Zwolennicy lokalizacji Strydonu w Dalmacji powołują się na słowa 
Palladiusza, biskupa z Heliopolis w Bitynii, który początkowo był przyja-
cielem Hieronima i nawet odwiedził go w Betlejem, ale później pokłócił 
się z nim i zerwał z nim wszelkie kontakty. Informacja pochodzi z okre-
su już po ich rozstaniu się, więc nie dziwi nas fakt, iż zawiera odrobinę 
złośliwości i pogardy wobec Hieronima oraz miejsca jego pochodzenia. 
Palladiusz, przedstawiając w Historia Lausiaca życiorys Pauli rzymianki, 
podkreśla złośliwie, że przeszkodą jej wzrastania w świętości „był pewien 
Hieronim z Dalmacji” (̔Ιερωνυμός τις ἀπο Δαλματίας; cui impedimento fuit 
Hieronymus quidam Dalmata)32. Nawet jeśli użył on tutaj zwrotu ogólnego 
„pewien” (τις, quidam), to jednak nie ma wątpliwości, że chodzi o naszego 
Hieronima. Ciekawe, że Rufin, początkowo przyjaciel Hieronima, później 
zaś jego zaciekły przeciwnik, który choć pochodził z Konkordii a potem 
osiadł w Akwilei, wiedział zapewne dokładnie, gdzie leżał Strydon, to jed-
nak nic o tym nie wspomina. Rufin, choć w polemikach używał przeciw 

29 Zob. José de Espinoza de Sigüenza, Vida de San Gerónimo Doctor de la Santa 
Iglesia, Madrid 1595; J.V.A. Fine, The Slavic Saint Jerome: An Entertainment, „Harvard 
Ukrainian Studies” 22 (1998) s. 101-112.

30 J. Verholantsev przekonująco rozprawiła się z tymi legendami w swoim dziele. 
Zob. J. Verholantsev, The History of the Legend and Its Legacy or How the Translator of 
the Vulgate became an Apostle of the Slaves, DeKalb 2014.

31 Por. I. Capor, Della patria di san Girolamo, risposta di Giovanni Capor dalmati-
no, all’ opuscolo del can. D. Pietro Stancovich istriano, Roma 1828.

32 Palladius, Historia Lausiaca 125, PG 32, 1233.



34 Ks. Leszek Misiarczyk 

2.3. Dalmacja

Kult św. Hieronima w północnej Dalmacji znany był już w średnio-
wieczu, co potwierdza wyraźnie wprowadzenie święta ku jego czci np. 
w Trogirze w 1454 roku, gdzie przekonywano, że powinien on być czczo-
ny ze względu na swojej dalmackie pochodzenie24. Marco Marulić, odrzu-
cając zdecydowanie hipotezę istryjską/italską Blondusa i opierając się na 
geografiach antycznych, starał się wykazać, że Hieronim nie urodził się 
w Sdrigna, ale w pobliżu Skradin, które leżało na ziemi słowiańskiej25. 
W okresie odrodzenia popularność Hieronima znacząco wzrasta do tego 
stopnia, że zajmuje się nim nawet słynny Erazm z Rotterdamu26. W swoim 
dziele Eximii doctoris Hieronymi Stridonensis vita ex litteris eius potissi-
mum conscripta27 odrzuca zdecydowanie wszelkie wydarzenia legendarne 
z życia Hieronima oparte na rzekomych listach Cyryla Jerozolimskiego, 
Euzebiusza z Cremony i Augustyna, a także identyfikację Strydonu ze 
Sdrigna przez Blondusa oraz uznawanie Hieronima za mieszkańca Italii 
i przypisywany mu tytuł kardynała28. Dla niniejszych analiz najważniej-
szy jest fakt, że Erazm przeciwstawia się hipotezie Blondusa i uznawaniu 
Hieronima za mieszkańca starożytnej Italli oraz opowiada się za hipotezą 
Marulića identyfikacji Strydonu ze Skradin (Scardona) w Dalmacji. Można 
jednak mieć poważne wątpliwości co do lokalizacji Strydonu przez Marulića 
i Erazma na ziemiach słowiańskich. Hipoteza o słowiańskich korzeniach 
Hieronima znana była już w XVI wieku. Za Merulićem i Erazmem powtó-
rzył ją mnich hiszpański José de Espinoza de Sigüenza, twierdząc wręcz, 

24 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the 
Sixteenth Centuries, s. 28. Potwierdzają to statuty miasta Trogir: Statut i reforma-
cja grada Trogira, Monumenta historico-juridica Slavorum meridionalium, 10, 
ed. I. Storhal, Zagreb 1915, ch. 64.

25 Por. Marci Maruli, In eos qui beatum Hieronymum Italum esse contendunt, 
w: J. Lucius, De regno Dalmatiae et Croatiae, Amsterdam 1666, s. 457. Zob. także Marci 
Maruli, Vita divi Hieronymi, ed. D. Novaković, „Colloqua Maruliana” 3 (1994) s. 25-53.

26 F. Cavallera, Saint Jerôme, sa vie, son ouvre, t. 1-2, Louvain – Paris 1922; 
E.F. Rice, Saint Jerome in the Renaissance, Baltimore – London 1985.

27 Erazm z Rotterdamu, Eximii doctoris Hieronymi Stridonensis vita ex litteris eius 
potissimum conscripta, ed. W.K. Ferguson, Erasmi Opuscula, Hague 1933, s. 134-190.

28 Por. Ch. Béné, Marulić et Erasme, Lecturs de Saint Jérôme, „Colloquia 
Maruliana” 10 (2001) s. 29-45; V. Grubišć, Trojica Humanista o Rodnome Mjestu Svetog 
Jeronima: Flavio Biondo, Marko Marulić i José de Espinoza de Sigüenza (The Humanists 
on the Birthplace of Saint Jerome: Flavius Blondus, Marko Marulić and José de Espinoza 
de Sigüenza), „Colloquia Maruliana” 17 (2008) s. 287-297.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 35

że Hieronim wynalazł alfabet słowiański i przetłumaczył Pismo Święte na 
język słowiański29. Nigdy jednak ta hipoteza nie była traktowana poważnie 
przez uczonych. Wiemy, że ludy słowiańskie docierają na teren dzisiejszej 
Słowenii i Chorwacji kilka wieków później, więc zwyczajnie niemożli-
we jest ze względów chronologicznych, aby Hieronim był Słowianinem, 
który miał stworzyć alfabet słowiański i przetłumaczyć Pismo Święte na 
język słowiański, a jego Strydon leżał na ziemiach Słowian30. Hipoteza 
Marulića częściowo została zaakceptowana w późniejszych wiekach i wie-
lu badaczy zgadzało się, że Strydon Hieronima leżał gdzieś w Dalmacji, 
ale nie było zgody co do jego konkretnej lokalizacji oraz przyjęcia zało-
żenia, że Dalmacja była już wtedy słowiańska. W XIX wieku do badań 
powrócił Joahnnes Capor, który odrzucił zdecydowanie hipotezę istryj-
ską Stancovicha, opowiadając się ponownie za Dalmacją jako regionem, 
w którym miał znajdować się antyczny Strydon31, ale nie przedstawił zno-
wu żadnych nowych argumentów za swoją hipotezą.

Zwolennicy lokalizacji Strydonu w Dalmacji powołują się na słowa 
Palladiusza, biskupa z Heliopolis w Bitynii, który początkowo był przyja-
cielem Hieronima i nawet odwiedził go w Betlejem, ale później pokłócił 
się z nim i zerwał z nim wszelkie kontakty. Informacja pochodzi z okre-
su już po ich rozstaniu się, więc nie dziwi nas fakt, iż zawiera odrobinę 
złośliwości i pogardy wobec Hieronima oraz miejsca jego pochodzenia. 
Palladiusz, przedstawiając w Historia Lausiaca życiorys Pauli rzymianki, 
podkreśla złośliwie, że przeszkodą jej wzrastania w świętości „był pewien 
Hieronim z Dalmacji” (̔Ιερωνυμός τις ἀπο Δαλματίας; cui impedimento fuit 
Hieronymus quidam Dalmata)32. Nawet jeśli użył on tutaj zwrotu ogólnego 
„pewien” (τις, quidam), to jednak nie ma wątpliwości, że chodzi o naszego 
Hieronima. Ciekawe, że Rufin, początkowo przyjaciel Hieronima, później 
zaś jego zaciekły przeciwnik, który choć pochodził z Konkordii a potem 
osiadł w Akwilei, wiedział zapewne dokładnie, gdzie leżał Strydon, to jed-
nak nic o tym nie wspomina. Rufin, choć w polemikach używał przeciw 

29 Zob. José de Espinoza de Sigüenza, Vida de San Gerónimo Doctor de la Santa 
Iglesia, Madrid 1595; J.V.A. Fine, The Slavic Saint Jerome: An Entertainment, „Harvard 
Ukrainian Studies” 22 (1998) s. 101-112.

30 J. Verholantsev przekonująco rozprawiła się z tymi legendami w swoim dziele. 
Zob. J. Verholantsev, The History of the Legend and Its Legacy or How the Translator of 
the Vulgate became an Apostle of the Slaves, DeKalb 2014.

31 Por. I. Capor, Della patria di san Girolamo, risposta di Giovanni Capor dalmati-
no, all’ opuscolo del can. D. Pietro Stancovich istriano, Roma 1828.

32 Palladius, Historia Lausiaca 125, PG 32, 1233.



36 Ks. Leszek Misiarczyk 

Hieronimowi argumentów ad personam, to jednak nigdy nie posunął się od 
ośmieszania miejsca jego pochodzenia. Wiemy, że Rufin i Palladiusz byli 
zwolennikami nauk Orygenesa, które Hieronim, po początkowym zachwy-
cie, potem krytykował, więc pewnie dlatego z pogardą pisali też o nim sa-
mym i o jego Dalmacji. Nie wiemy jednak, jak do końca traktować to przy-
pisywanie Hieronimowi pochodzenia dalmackiego: on sam tak się przed-
stawiał czy raczej Palladiusz po prostu określił go pogardliwie Dalmatą bez 
dociekania, gdzie dokładnie się urodził i wychował. Zwolennicy hipotezy 
dalmackiej szukali Strydonu gdzieś w centrum starożytnej Dalmacji, ale 
należy tutaj chyba bardziej wierzyć samemu Hieronimowi, który umiesz-
czał Strydon na dawnym pograniczu Dalmacji i Panonii. Podstawą do 
wszelkich badań na ten temat pozostaje nadal autoprezentacja Hieronima 
w De viris illustribus 135.

Od dawna uwagę badaczy przykuło owo słynne quondam (niegdyś) 
oraz que z Pannoniaeque w zwrocie Dalmatiae quondam Pannoniaeque 
confinium fuit. Jak rozumieć to określenie? Jako Dalmatiae et quondam 
Pannoniae confinium fuit i wtedy oznaczałoby to, że tylko granice Panonii 
zostały zmienione, czy też jako Dalmatiae quondam et Pannoniae con-
finium fuit, co trzeba by rozumieć, że zarówno granice Dalmacji, jak też 
Panonii uległy zmianie. Bardzo trudno jest udzielić tutaj ostatecznej odpo-
wiedzi, gdyż rejon ten doświadczał ciągłych zmian granic w starożytności. 
Co zatem miał na myśli Hieronim, używając określenia „niegdyś” (quon-
dam)? Najprawdopodobniej owo quondam odnosi się do czasów sprzed re-
organizacji prowincji przez cesarza Augusta i zniesieniem granic pomiędzy 
Dalmacją i Panonią, czyli pod koniec czasów republiki i na początku ce-
sarstwa. Hieronim pisał więc w czasie, kiedy granicy pomiędzy Dalmacją 
a Panonią już nie było i dlatego użył terminu quondam33.

Ostatnio Rafko Valenčič, polemizując ze starym tekstem Miroslava 
Premrou (Della patria di s. Girolamo, Milano 1920), twierdził, że nie moż-
na przypisać owemu quondam znaczenia sprzed panowania Augusta, gdyż 
jest ono typowo Hieronimowe i opisuje sytuację z IV wieku34. Próżno jed-
nak szukać argumentów, na podstawie których autor uważa, że quondam, 
które było dosyć powszechnie używane w IV i V wieku, nosi rysy typowo 
Hieronimowe i opisuje stan z IV wieku. Hieronim użył quondam, gdyż wie-
dział, że w jego czasach granicy pomiędzy Panonią i Dalmacją w ogóle nie 

33 Bulić, Dove era Stridone, la casa di San Girolamo, s. 139; Suić, Hieronim 
Stridonjanin – gradanin tarsatike, s. 223-225.

34 Por. R. Valencić, Miroslav Premrou, Della patria di s. Girolami, „Arhivi” 37/1 
(2014) s. 11-29 (tutaj s. 19).

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 37

było albo przebiegała ona w zupełnie innym miejscu. Valenčič opowiada 
się również za szerokim rozumieniem terminu confinium w tym sensie, że 
Strydon niekoniecznie musiał leżeć dokładnie na samej granicy pomiędzy 
Panonią a Dalmacją, ale gdzieś w pobliżu. Ten sam autor, powołując się na 
pismo Hieronima przeciw Rufinowi, który żali się, iż jego były przyjaciel 
rozpowszechnił na jego temat oszczerstwa w Rzymie, Itali i na wyspach 
Dalmacji (Dalmatiae insulas), dochodzi do wniosku, że Hieronim znał tak 
naprawdę tylko wyspy Dalmacji. Ponieważ nigdy nie wspomina Dalmacji 
jako stałego lądu, stąd jego zdaniem nie mógł być Dalmatą. Valenčič, po-
wołując się na wyżej przytoczone argumenty oraz fakt, iż Hieronim na-
zywa swojego przyjaciela Castrucjusza homo Pannonicus, konkluduje, że 
Strydon nie leżał w Dalmacji, ale w Panonii35. Jak widać, stare hipotezy 
lokalizacji Strydonu wciąż pojawiają się w nowszych opracowaniach.

2.4. Grahovo w Bośni

Pierwszym uczonym, który podjął się szczegółowego przebadania pro-
blemu lokalizacji dawnego Strydonu, stosując nowoczesne, jak na tamte 
czasy, metody analizy źródłowej, był Frane Bulić36. W oparciu o informa-
cje samego Hieronima przekazane w trzeciej osobie w De viris illustribus 
z 392 roku doszedł do wniosku, że miejscem urodzin i życia Hieronima 
było Grahovo (dzisiaj w Bośni i Heregowinie)37. Oto tekst z De viris: 
„Hieronymus natus patre Eusebio, oppido Stridonis, quod a Gothis ever-
sum Dalmatiae quondam Pannoniaeque confinium fuit”38. Bulić w swoich 

35 Valencić, Miroslav Premrou, Della patria di s. Girolami, s. 20-22.
36 Artykuł ukazał w różnych latach w językach niemieckim, włoskim i chorwac-

kim. Por. F. Bulić, Wo lag Stridon, die Heimat des hl. Hieronymus, w: Festschrift für Otto 
Bendorf zu seinen 60, Geburtstag, Beč 1898, s. 276-280; F. Bulić, Dove era Stridone, la 
casa di San Girolamo, „Bullettino di archeologia e storia dalmata” 22 (1899) s. 137-142; 
F. Bulić, Stridon, Grahovo polje u Bosni, rodno mjesto sv. Jeronima, „Vjesnik za arheolo-
giju i historiju dalmatinsku” 43 (1920) s. 60-110. Zob. także późniejsze jego publikacje: 
F. Bulić, Stridone luogo natale di S. Girolamo, w: Miscelanea Geronimiana Scritti varii 
publicati nel XV centenario, red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 253-330; F. Bulić, Izbrani 
radowi, Split 1984, s. 87-198.

37 Za jego hipotezą idzie: Czuj, Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, s. 5: 
„Euzebiusz Hieronim, syn Euzebiusza, urodził się w Strydonie w Dalmacji (dzisiejsze 
Grahovo Polje, niedaleko Lublany)”. Warto podkreślić, że Grahovo Polje nie leży koło 
Ljubljany, ale w dzisiejszej Bośni i Hercegowinie.

38 Hieronymus Stridonesis, De viris illustribus 135, PL 23, 756.



36 Ks. Leszek Misiarczyk 

Hieronimowi argumentów ad personam, to jednak nigdy nie posunął się od 
ośmieszania miejsca jego pochodzenia. Wiemy, że Rufin i Palladiusz byli 
zwolennikami nauk Orygenesa, które Hieronim, po początkowym zachwy-
cie, potem krytykował, więc pewnie dlatego z pogardą pisali też o nim sa-
mym i o jego Dalmacji. Nie wiemy jednak, jak do końca traktować to przy-
pisywanie Hieronimowi pochodzenia dalmackiego: on sam tak się przed-
stawiał czy raczej Palladiusz po prostu określił go pogardliwie Dalmatą bez 
dociekania, gdzie dokładnie się urodził i wychował. Zwolennicy hipotezy 
dalmackiej szukali Strydonu gdzieś w centrum starożytnej Dalmacji, ale 
należy tutaj chyba bardziej wierzyć samemu Hieronimowi, który umiesz-
czał Strydon na dawnym pograniczu Dalmacji i Panonii. Podstawą do 
wszelkich badań na ten temat pozostaje nadal autoprezentacja Hieronima 
w De viris illustribus 135.

Od dawna uwagę badaczy przykuło owo słynne quondam (niegdyś) 
oraz que z Pannoniaeque w zwrocie Dalmatiae quondam Pannoniaeque 
confinium fuit. Jak rozumieć to określenie? Jako Dalmatiae et quondam 
Pannoniae confinium fuit i wtedy oznaczałoby to, że tylko granice Panonii 
zostały zmienione, czy też jako Dalmatiae quondam et Pannoniae con-
finium fuit, co trzeba by rozumieć, że zarówno granice Dalmacji, jak też 
Panonii uległy zmianie. Bardzo trudno jest udzielić tutaj ostatecznej odpo-
wiedzi, gdyż rejon ten doświadczał ciągłych zmian granic w starożytności. 
Co zatem miał na myśli Hieronim, używając określenia „niegdyś” (quon-
dam)? Najprawdopodobniej owo quondam odnosi się do czasów sprzed re-
organizacji prowincji przez cesarza Augusta i zniesieniem granic pomiędzy 
Dalmacją i Panonią, czyli pod koniec czasów republiki i na początku ce-
sarstwa. Hieronim pisał więc w czasie, kiedy granicy pomiędzy Dalmacją 
a Panonią już nie było i dlatego użył terminu quondam33.

Ostatnio Rafko Valenčič, polemizując ze starym tekstem Miroslava 
Premrou (Della patria di s. Girolamo, Milano 1920), twierdził, że nie moż-
na przypisać owemu quondam znaczenia sprzed panowania Augusta, gdyż 
jest ono typowo Hieronimowe i opisuje sytuację z IV wieku34. Próżno jed-
nak szukać argumentów, na podstawie których autor uważa, że quondam, 
które było dosyć powszechnie używane w IV i V wieku, nosi rysy typowo 
Hieronimowe i opisuje stan z IV wieku. Hieronim użył quondam, gdyż wie-
dział, że w jego czasach granicy pomiędzy Panonią i Dalmacją w ogóle nie 

33 Bulić, Dove era Stridone, la casa di San Girolamo, s. 139; Suić, Hieronim 
Stridonjanin – gradanin tarsatike, s. 223-225.

34 Por. R. Valencić, Miroslav Premrou, Della patria di s. Girolami, „Arhivi” 37/1 
(2014) s. 11-29 (tutaj s. 19).

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 37

było albo przebiegała ona w zupełnie innym miejscu. Valenčič opowiada 
się również za szerokim rozumieniem terminu confinium w tym sensie, że 
Strydon niekoniecznie musiał leżeć dokładnie na samej granicy pomiędzy 
Panonią a Dalmacją, ale gdzieś w pobliżu. Ten sam autor, powołując się na 
pismo Hieronima przeciw Rufinowi, który żali się, iż jego były przyjaciel 
rozpowszechnił na jego temat oszczerstwa w Rzymie, Itali i na wyspach 
Dalmacji (Dalmatiae insulas), dochodzi do wniosku, że Hieronim znał tak 
naprawdę tylko wyspy Dalmacji. Ponieważ nigdy nie wspomina Dalmacji 
jako stałego lądu, stąd jego zdaniem nie mógł być Dalmatą. Valenčič, po-
wołując się na wyżej przytoczone argumenty oraz fakt, iż Hieronim na-
zywa swojego przyjaciela Castrucjusza homo Pannonicus, konkluduje, że 
Strydon nie leżał w Dalmacji, ale w Panonii35. Jak widać, stare hipotezy 
lokalizacji Strydonu wciąż pojawiają się w nowszych opracowaniach.

2.4. Grahovo w Bośni

Pierwszym uczonym, który podjął się szczegółowego przebadania pro-
blemu lokalizacji dawnego Strydonu, stosując nowoczesne, jak na tamte 
czasy, metody analizy źródłowej, był Frane Bulić36. W oparciu o informa-
cje samego Hieronima przekazane w trzeciej osobie w De viris illustribus 
z 392 roku doszedł do wniosku, że miejscem urodzin i życia Hieronima 
było Grahovo (dzisiaj w Bośni i Heregowinie)37. Oto tekst z De viris: 
„Hieronymus natus patre Eusebio, oppido Stridonis, quod a Gothis ever-
sum Dalmatiae quondam Pannoniaeque confinium fuit”38. Bulić w swoich 

35 Valencić, Miroslav Premrou, Della patria di s. Girolami, s. 20-22.
36 Artykuł ukazał w różnych latach w językach niemieckim, włoskim i chorwac-

kim. Por. F. Bulić, Wo lag Stridon, die Heimat des hl. Hieronymus, w: Festschrift für Otto 
Bendorf zu seinen 60, Geburtstag, Beč 1898, s. 276-280; F. Bulić, Dove era Stridone, la 
casa di San Girolamo, „Bullettino di archeologia e storia dalmata” 22 (1899) s. 137-142; 
F. Bulić, Stridon, Grahovo polje u Bosni, rodno mjesto sv. Jeronima, „Vjesnik za arheolo-
giju i historiju dalmatinsku” 43 (1920) s. 60-110. Zob. także późniejsze jego publikacje: 
F. Bulić, Stridone luogo natale di S. Girolamo, w: Miscelanea Geronimiana Scritti varii 
publicati nel XV centenario, red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 253-330; F. Bulić, Izbrani 
radowi, Split 1984, s. 87-198.

37 Za jego hipotezą idzie: Czuj, Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, s. 5: 
„Euzebiusz Hieronim, syn Euzebiusza, urodził się w Strydonie w Dalmacji (dzisiejsze 
Grahovo Polje, niedaleko Lublany)”. Warto podkreślić, że Grahovo Polje nie leży koło 
Ljubljany, ale w dzisiejszej Bośni i Hercegowinie.

38 Hieronymus Stridonesis, De viris illustribus 135, PL 23, 756.



38 Ks. Leszek Misiarczyk 

poszukiwaniach topograficznych skoncentrował się na zwrocie Dalmatiae 
quondam Pannoniaeque confinium fuit i szukał owej dawnej granicy po-
między Dalmacją i Panonią w dzisiejszych górach Dinar. Dowodem na to 
jego zdaniem miała być inskrypcja odkryta w XIX wieku:

IVO EX///////AIVSAILA
VIOVAIFPIO     CONS
IAVIIO//////P   POELM
FIVS /  VIEP    SALV

I A I A S E I S I P IODO
VEV SES O EIEPM

I V A V I I 

Rekonstrukcji inskrypcji dokonał Alacevich, który, publikując ją, za-
proponował takie jej brzmienie: „[…] iu[d]ex [d]a[t]us a [F]la/vio Va[ler]
io Cons/[t]a[nt]io v[iro] c[larissimo] p[raeside] p[rovinciae] [D]elm[a-
tiae]/ [f]i[ne]s i[nt]e[r] Salv/ia[t]as et S[tr]ido/[n]e[n]ses [d]e[t]e[r]
m/i[n]avi[t]”39. Tekst wspomina o Flawiuszu Waleriuszu Konstantynie, 
późniejszym cesarzu Konstantynie Chlorusie, ojcu cesarza Konstantyna 
Wielkiego. Za panowania cesarza Marka Aureliusza Numeriana (282/3-
283/4) został on podniesiony do rangi Praeses, czyli zarządcy prowincji 
Dalmacji, którą zarządzał w latach 282-288. W 288 roku przestał peł-
nić tę funkcję i przez cesarza Maksymina (285-305) został ustanowiony 
Prefectus Pretorium na zachodzie cesarstwa, w latach 287-288 zaś pod wo-
dzą Maksymiana prowadził walki z plemieniem Allemanów, docierając aż 
do Renu i Dunaju. Inskrypcja wzbudziła jednak poważne wątpliwości ba-
daczy, gdyż zawiera pewne anachronizmy i niedokładności40. Po pierwsze, 
nomen gentile Valerius został dodany Flawiuszowi Konstantynowi później, 
więc wygląda na to, że inskrypcja powstała również później, nawet jeśli 
dotyczy realiów drugiej połowy III wieku. Po drugie, użyte na początku 
terminy iudex datus wskazuje na trwający nadal konflikty między społecz-
nościami lokalnymi a administracją cesarstwa rzymskiego. Odzwierciedla 
on jednak bardziej sytuację z czasów Trajana (98-117) i z tego okresu 

39 G. Alacevich, La via romana da Sirmio a Salona, „Bulletino di archeologia e sto-
ria dalmata” 8 (1881-1882) s. 45-52.

40 Por. G. Morin, A-t-on retrouvé Stridon, le lieu natal de Saint Jérome?, w: Strena 
Buliciana/Bulicév Zbornik, Zagrebiae 1924, s. 421-432; G. Morin, La patrie de Saint 
Jérome, le missorium d’Exsuperius: deux rétractations nécessaires, „Revue Bénédictine” 
38 (1926) s. 217-220.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 39

pochodzi większość inskrypcji, która go zawiera. Pojawienie się zwrotu 
w inskrypcji z III wieku brzmi dosyć anachronicznie, kiedy to już od cza-
sów edyktu Karakalii z 212 roku, który przyznawał obywatelstwo rzym-
skie wszystkim mieszkańcom cesarstwa, romanizacja Dalmacji postępo-
wała bardzo intensywnie i włączano mniejsze wspólnoty do większych 
jednostek administracyjnych. Gdyby inskrypcja była autentyczna, wtedy 
trzeba by przyjąć, że Strydon był centrum większej społeczności i wyty-
czano nowe granice między nim a Salvium, Flawiusz Konstantyn zaś fines 
inter Salviatas et Stridonenses determinavit. Kolejnym anachronizmem, 
którego nie zauważył autor inskrypcji, jest określenie całej prowincji jako 
Delmacja, a nie Dalmacja, jak zawsze była nazywana41. Bulić początkowo 
pozostawał niewzruszenie przy swoim przekonaniu, że inskrypcja jest au-
tentyczna, gdyż pasowało mu to dobrze do przyjętego wcześniej założenia. 
Ostatecznie jednak dał się przekonać, że jest ona późniejsza i nie odzwier-
ciedla sytuacji historycznej z drugiej połowy III wieku. Niewykluczone, 
że zaproponowane przez Bulića Grahovo jest pozostałością jakiejś staro-
żytnej osady, ale to nie był Strydon Hieronima. Granica pomiędzy Panonią 
i Dalmacją mogła przebiegać mniej więcej w tym miejscu w okresie przed 
panowaniem cesarza Oktawiana Augusta, który dokonał reorganizacji pro-
wincji42, w III wieku natomiast raczej nie przebiegała w górach Dinara43. 
Dzisiaj większość badaczy przyjmuje, że inskrypcja jest falsyfikatem. 
Salvium rzeczywiście istniało w tym rejonie i było municipium, podczas 
gdy Strydon, według opinii samego Hieronima, był osadą rolniczą. Choć 
w De viris on sam używa określenia oppidum, to Stridon był raczej małym 
ośrodkiem społeczności wiejskiej, który pozostawał włączony w większą 
społeczność terytorialną, municipium lub civitas. Używając określenia op-
pidum, Hieronim chciał zapewne trochę na wyrost przedstawić miejsce 
swego pochodzenia jako miasteczko. Jeśli inskrypcja jest fałszywa, z oczy-
wistych względów nie można na niej opierać poszukiwań Hieronimowego 
Strydonu i trzeba szukać innych źródeł.

41 Por. M. Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, s. 21.
42 Na temat reform administracyjnych Oktawiana, por. A. Ziółkowski, Historia sta-

rożytna, Warszawa 2009, s. 822-844; K. Christ, Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta 
do Konstantyna, Poznań – Gniezno 2016, s. 155-167.

43 Zob. Christ, Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta do Konstantyna, s. 155-
167; A. Mayer, Stridon, „Vjesnik Arheoloskog Muzeja u Zagrebu” 22-23/1 (1942) s. 175-
185; I. Fodor, Le lieu d’origine de S. Jérôme. Reconsidération d’une vielle controverse, 
„Revue d’Histoire Ecclésistique” 81 (1986) s. 498-500.



38 Ks. Leszek Misiarczyk 

poszukiwaniach topograficznych skoncentrował się na zwrocie Dalmatiae 
quondam Pannoniaeque confinium fuit i szukał owej dawnej granicy po-
między Dalmacją i Panonią w dzisiejszych górach Dinar. Dowodem na to 
jego zdaniem miała być inskrypcja odkryta w XIX wieku:

IVO EX///////AIVSAILA
VIOVAIFPIO     CONS
IAVIIO//////P   POELM
FIVS /  VIEP    SALV

I A I A S E I S I P IODO
VEV SES O EIEPM

I V A V I I 

Rekonstrukcji inskrypcji dokonał Alacevich, który, publikując ją, za-
proponował takie jej brzmienie: „[…] iu[d]ex [d]a[t]us a [F]la/vio Va[ler]
io Cons/[t]a[nt]io v[iro] c[larissimo] p[raeside] p[rovinciae] [D]elm[a-
tiae]/ [f]i[ne]s i[nt]e[r] Salv/ia[t]as et S[tr]ido/[n]e[n]ses [d]e[t]e[r]
m/i[n]avi[t]”39. Tekst wspomina o Flawiuszu Waleriuszu Konstantynie, 
późniejszym cesarzu Konstantynie Chlorusie, ojcu cesarza Konstantyna 
Wielkiego. Za panowania cesarza Marka Aureliusza Numeriana (282/3-
283/4) został on podniesiony do rangi Praeses, czyli zarządcy prowincji 
Dalmacji, którą zarządzał w latach 282-288. W 288 roku przestał peł-
nić tę funkcję i przez cesarza Maksymina (285-305) został ustanowiony 
Prefectus Pretorium na zachodzie cesarstwa, w latach 287-288 zaś pod wo-
dzą Maksymiana prowadził walki z plemieniem Allemanów, docierając aż 
do Renu i Dunaju. Inskrypcja wzbudziła jednak poważne wątpliwości ba-
daczy, gdyż zawiera pewne anachronizmy i niedokładności40. Po pierwsze, 
nomen gentile Valerius został dodany Flawiuszowi Konstantynowi później, 
więc wygląda na to, że inskrypcja powstała również później, nawet jeśli 
dotyczy realiów drugiej połowy III wieku. Po drugie, użyte na początku 
terminy iudex datus wskazuje na trwający nadal konflikty między społecz-
nościami lokalnymi a administracją cesarstwa rzymskiego. Odzwierciedla 
on jednak bardziej sytuację z czasów Trajana (98-117) i z tego okresu 

39 G. Alacevich, La via romana da Sirmio a Salona, „Bulletino di archeologia e sto-
ria dalmata” 8 (1881-1882) s. 45-52.

40 Por. G. Morin, A-t-on retrouvé Stridon, le lieu natal de Saint Jérome?, w: Strena 
Buliciana/Bulicév Zbornik, Zagrebiae 1924, s. 421-432; G. Morin, La patrie de Saint 
Jérome, le missorium d’Exsuperius: deux rétractations nécessaires, „Revue Bénédictine” 
38 (1926) s. 217-220.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 39

pochodzi większość inskrypcji, która go zawiera. Pojawienie się zwrotu 
w inskrypcji z III wieku brzmi dosyć anachronicznie, kiedy to już od cza-
sów edyktu Karakalii z 212 roku, który przyznawał obywatelstwo rzym-
skie wszystkim mieszkańcom cesarstwa, romanizacja Dalmacji postępo-
wała bardzo intensywnie i włączano mniejsze wspólnoty do większych 
jednostek administracyjnych. Gdyby inskrypcja była autentyczna, wtedy 
trzeba by przyjąć, że Strydon był centrum większej społeczności i wyty-
czano nowe granice między nim a Salvium, Flawiusz Konstantyn zaś fines 
inter Salviatas et Stridonenses determinavit. Kolejnym anachronizmem, 
którego nie zauważył autor inskrypcji, jest określenie całej prowincji jako 
Delmacja, a nie Dalmacja, jak zawsze była nazywana41. Bulić początkowo 
pozostawał niewzruszenie przy swoim przekonaniu, że inskrypcja jest au-
tentyczna, gdyż pasowało mu to dobrze do przyjętego wcześniej założenia. 
Ostatecznie jednak dał się przekonać, że jest ona późniejsza i nie odzwier-
ciedla sytuacji historycznej z drugiej połowy III wieku. Niewykluczone, 
że zaproponowane przez Bulića Grahovo jest pozostałością jakiejś staro-
żytnej osady, ale to nie był Strydon Hieronima. Granica pomiędzy Panonią 
i Dalmacją mogła przebiegać mniej więcej w tym miejscu w okresie przed 
panowaniem cesarza Oktawiana Augusta, który dokonał reorganizacji pro-
wincji42, w III wieku natomiast raczej nie przebiegała w górach Dinara43. 
Dzisiaj większość badaczy przyjmuje, że inskrypcja jest falsyfikatem. 
Salvium rzeczywiście istniało w tym rejonie i było municipium, podczas 
gdy Strydon, według opinii samego Hieronima, był osadą rolniczą. Choć 
w De viris on sam używa określenia oppidum, to Stridon był raczej małym 
ośrodkiem społeczności wiejskiej, który pozostawał włączony w większą 
społeczność terytorialną, municipium lub civitas. Używając określenia op-
pidum, Hieronim chciał zapewne trochę na wyrost przedstawić miejsce 
swego pochodzenia jako miasteczko. Jeśli inskrypcja jest fałszywa, z oczy-
wistych względów nie można na niej opierać poszukiwań Hieronimowego 
Strydonu i trzeba szukać innych źródeł.

41 Por. M. Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, s. 21.
42 Na temat reform administracyjnych Oktawiana, por. A. Ziółkowski, Historia sta-

rożytna, Warszawa 2009, s. 822-844; K. Christ, Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta 
do Konstantyna, Poznań – Gniezno 2016, s. 155-167.

43 Zob. Christ, Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta do Konstantyna, s. 155-
167; A. Mayer, Stridon, „Vjesnik Arheoloskog Muzeja u Zagrebu” 22-23/1 (1942) s. 175-
185; I. Fodor, Le lieu d’origine de S. Jérôme. Reconsidération d’une vielle controverse, 
„Revue d’Histoire Ecclésistique” 81 (1986) s. 498-500.



40 Ks. Leszek Misiarczyk 

3. Hipoteza Mate Suića: Hieronymus, domo Stridonis, civis 
Tarsaticensis

Mate Suić w swoim artykule z 1986 roku przedstawił krytyczną ocenę do-
tychczasowych propozycji i sam zaproponował nową lokalizację Strydonu44. 
Na początku podkreślił więc, że choć do dzisiaj nie udało się określić dokład-
nej lokalizacji Strydonu, to jednak wśród uczonych, głównie archeologów 
chorwackich i słoweńskich, przeważa opinia, że Strydon Hieronima (albo le-
piej Stridonae, gdyż określenie to obejmowało szerszy obszar) powinien być 
poszukiwany gdzieś pomiędzy Akwileją, Konkordią i Ljubljaną. Odrzucił hi-
potezę Bulića, ponieważ opierała się ona błędnie na granicach średniowiecznej 
Dalmacji, a nie na czasach rzymskich. Suić wziął pod uwagę kilka elementów: 
wszystkie spisane źródła, a nie tylko De viris illustribus, wspomnienia samego 
Hieronima o swoim miejscu rodzinnym, zmianę granic rzymskich prowincji 
oraz porównał topografię dawnych łacińskich nazw ze współczesnymi chor-
wackimi nazwami miejscowości. Archeologowie odkryli, że pod koniec IV 
wieku zostały zbudowane mury obronne wzdłuż odgałęzienia Alp Julijskich 
znanych w źródłach jako Claustra Alpium Iuliarum. Jego zdaniem Hieronim 
pochodził z terenów peryferyjnych starożytnej Dalmacji, czyli Liburni. Suić 
jest zdania, że dawna granica pomiędzy Panonią a Dalmacją przebiegała wła-
śnie w rejonie Liburni i biegła dalej w kierunku Alp Julijskich. Pewien diakon 
o imieniu Tomasz, kronikarz ze Splitu z XIII wieku, pisał, że Dalmacja rozpo-
czynała się w Epirusie, gdzie jest Durres, i rozciągała się aż do zatoki Kvarner 
(dzisiaj region zwany jest Opatia Kras), w głębi lądu zaś było miasto Strydon, 
na granicy pomiędzy Dalmacją i Panonią, miejsce narodzenia Hieronima. 
Choć hipoteza wydaje się prawdopodobna, to jednak dwa elementy pozostają 
nadal niejasne. Po pierwsze, nie przeprowadzono jeszcze dokładnych wykopa-
lisk w rejonie, w którym Suić lokalizuje Strydon. Po drugie, jego założenie, że 
Tomasz, kronikarz ze Splitu z XIII wieku, miał dostęp do wcześniejszych źró-
deł, które zaginęły, domaga się weryfikacji45. Świadectwo jest co prawda bar-
dzo późne, ale dobrze współbrzmi z aluzjami Hieronima o granicy Alp, którą 
nazywa kilka razy Alpes Iulias albo Alpium vallum46. Oznacza to, że Hieronim 

44 Por. M. Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 
(1986) s. 213-278.

45 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth 
Centuries, s. 30.

46 Por. m.in. Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Heliodorum (60) 16, CSEL 54, 
pars 1, s. 570; Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Geruchiam (123) 16, CSEL 56, pars. 3, 
s. 93; Hieronymus Stridonensis, Commentariorum in Osee Prophetam I 4, 3, PL 25, 822.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 41

znał dokładnie i szczegółowo topografię tego rejonu, więc można przypusz-
czać, że właśnie tam znajdowały się jego posiadłości, które później zostały 
zniszczone przez Gotów. Nazywa on co prawda Strydon oppidum, ale w tym 
przypadku nie chodziłoby o municipium, ale raczej o castellum, gdyż właśnie 
w Kras odkryto ślady starożytnej fortecy. W tym rejonie zostały zbudowane 
miasta Šapjane, Pasjak i Starad wzdłuż drogi prowadzącej z Tarsatika (Rijeka) 
do Akwileii, która miała także swoje odgałęzienie do Tergeste (Triestu). 
Prawdopodobnie wszystkie te miasta były włączone do Claustrum.

Hieronim napisał swoje De viris illustribus w 392 roku, kiedy już sprze-
dał swoją własność. Goci zniszczyli jego oppidum i okoliczne wsie, bo gdy 
sprzedawał swoją posiadłość, była ona w połowie zrujnowana (semirutae). 
To oznacza, że inwazja Gotów na teren Claustrum miała miejsce krótko po 
zwycięstwie pod Hadrianopolem w 378 roku, która jest wspominana jako 
funus Illyrici. W Epistula ad Iulianum Hieronim wspomina o tym, że Goci 
splądrowali posiadłość jego sąsiada Juliana i zabrali mu stada zwierząt47. List 
pochodzi z 406 roku i prawdopodobnie odnosi się do sytuacji z 401 roku, 
kiedy to Goci ruszyli na Italię. Ucierpiał wtedy cały rejon Tarsatica, czyli 
dzisiejszej Rijeki, ale reszta Dalmacji pozostała raczej nietknięta. Tym razem 
Goci ruszyli w kierunku Dunaju, dwa razy przeszli rzekę i korytarzem przez 
Panonię dotarli do Savia, skąd rozprzestrzenili się na Claustrum (w tym cza-
sie budowano masywne mury w Tarsatica). Nie ma żadnych tekstów literac-
kich ani jakichkolwiek śladów archeologicznych, że Goci w 401 roku zmie-
rzali do Italii przez Dalmację, choć taka teza jest lansowana przez zwolen-
ników lokalizacji Strydonu na polu Grahovo. Hipoteza o zniszczeniu przez 
Gotów nadmorskich miast Dalmacji w 401 roku, w tym słynnej Salony, nie 
ma podstaw. Strydon leżał więc wzdłuż dawnej granicy pomiędzy Dalmacją 
i Panonią w kierunku granicy z Istrią. Suić odtwarza te granice z dosyć dużą 
dokładnością. Rozpoczyna od stwierdzenia, że granice Dalmacji w odróż-
nieniu od Panonii nigdy nie były zmieniane od czasów Augusta. Jego zda-
niem nie ma więc podstaw dla hipotezy Degrassiego48, że już za czasów 
Augusta granica przebiegała przez dolny bieg rzeki Raša (Arsia) do Učka 
i dalej w kierunku Jelšani. Nieprzekonujące jest również twierdzenie oparte 
na Tabula Imperii Romani – Tergeste, według której granica biegła wzdłuż 
kanionu Rječina i dzieliła rejon Tarsatica na dwie części. Jeśli jednak cała 
okolica Strydonu należał do Dalmacji, a dokładniej Liburni, wtedy granicę 
między Liburnią a Istrią trzeba przesunąć bardziej na zachód, do miejsca 

47 Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Julianum (118) 2-3, CSEL 55, pars 2, 
s. 435-436.

48 Por. A. Degrassi, Il confine nord-orientale dell’Italia romana, Bern 1954.



40 Ks. Leszek Misiarczyk 

3. Hipoteza Mate Suića: Hieronymus, domo Stridonis, civis 
Tarsaticensis

Mate Suić w swoim artykule z 1986 roku przedstawił krytyczną ocenę do-
tychczasowych propozycji i sam zaproponował nową lokalizację Strydonu44. 
Na początku podkreślił więc, że choć do dzisiaj nie udało się określić dokład-
nej lokalizacji Strydonu, to jednak wśród uczonych, głównie archeologów 
chorwackich i słoweńskich, przeważa opinia, że Strydon Hieronima (albo le-
piej Stridonae, gdyż określenie to obejmowało szerszy obszar) powinien być 
poszukiwany gdzieś pomiędzy Akwileją, Konkordią i Ljubljaną. Odrzucił hi-
potezę Bulića, ponieważ opierała się ona błędnie na granicach średniowiecznej 
Dalmacji, a nie na czasach rzymskich. Suić wziął pod uwagę kilka elementów: 
wszystkie spisane źródła, a nie tylko De viris illustribus, wspomnienia samego 
Hieronima o swoim miejscu rodzinnym, zmianę granic rzymskich prowincji 
oraz porównał topografię dawnych łacińskich nazw ze współczesnymi chor-
wackimi nazwami miejscowości. Archeologowie odkryli, że pod koniec IV 
wieku zostały zbudowane mury obronne wzdłuż odgałęzienia Alp Julijskich 
znanych w źródłach jako Claustra Alpium Iuliarum. Jego zdaniem Hieronim 
pochodził z terenów peryferyjnych starożytnej Dalmacji, czyli Liburni. Suić 
jest zdania, że dawna granica pomiędzy Panonią a Dalmacją przebiegała wła-
śnie w rejonie Liburni i biegła dalej w kierunku Alp Julijskich. Pewien diakon 
o imieniu Tomasz, kronikarz ze Splitu z XIII wieku, pisał, że Dalmacja rozpo-
czynała się w Epirusie, gdzie jest Durres, i rozciągała się aż do zatoki Kvarner 
(dzisiaj region zwany jest Opatia Kras), w głębi lądu zaś było miasto Strydon, 
na granicy pomiędzy Dalmacją i Panonią, miejsce narodzenia Hieronima. 
Choć hipoteza wydaje się prawdopodobna, to jednak dwa elementy pozostają 
nadal niejasne. Po pierwsze, nie przeprowadzono jeszcze dokładnych wykopa-
lisk w rejonie, w którym Suić lokalizuje Strydon. Po drugie, jego założenie, że 
Tomasz, kronikarz ze Splitu z XIII wieku, miał dostęp do wcześniejszych źró-
deł, które zaginęły, domaga się weryfikacji45. Świadectwo jest co prawda bar-
dzo późne, ale dobrze współbrzmi z aluzjami Hieronima o granicy Alp, którą 
nazywa kilka razy Alpes Iulias albo Alpium vallum46. Oznacza to, że Hieronim 

44 Por. M. Suić, Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 
(1986) s. 213-278.

45 Por. Ivič, The Cult of Saint Jerome in Dalmaia in the Fifteenth and the Sixteenth 
Centuries, s. 30.

46 Por. m.in. Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Heliodorum (60) 16, CSEL 54, 
pars 1, s. 570; Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Geruchiam (123) 16, CSEL 56, pars. 3, 
s. 93; Hieronymus Stridonensis, Commentariorum in Osee Prophetam I 4, 3, PL 25, 822.

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 41

znał dokładnie i szczegółowo topografię tego rejonu, więc można przypusz-
czać, że właśnie tam znajdowały się jego posiadłości, które później zostały 
zniszczone przez Gotów. Nazywa on co prawda Strydon oppidum, ale w tym 
przypadku nie chodziłoby o municipium, ale raczej o castellum, gdyż właśnie 
w Kras odkryto ślady starożytnej fortecy. W tym rejonie zostały zbudowane 
miasta Šapjane, Pasjak i Starad wzdłuż drogi prowadzącej z Tarsatika (Rijeka) 
do Akwileii, która miała także swoje odgałęzienie do Tergeste (Triestu). 
Prawdopodobnie wszystkie te miasta były włączone do Claustrum.

Hieronim napisał swoje De viris illustribus w 392 roku, kiedy już sprze-
dał swoją własność. Goci zniszczyli jego oppidum i okoliczne wsie, bo gdy 
sprzedawał swoją posiadłość, była ona w połowie zrujnowana (semirutae). 
To oznacza, że inwazja Gotów na teren Claustrum miała miejsce krótko po 
zwycięstwie pod Hadrianopolem w 378 roku, która jest wspominana jako 
funus Illyrici. W Epistula ad Iulianum Hieronim wspomina o tym, że Goci 
splądrowali posiadłość jego sąsiada Juliana i zabrali mu stada zwierząt47. List 
pochodzi z 406 roku i prawdopodobnie odnosi się do sytuacji z 401 roku, 
kiedy to Goci ruszyli na Italię. Ucierpiał wtedy cały rejon Tarsatica, czyli 
dzisiejszej Rijeki, ale reszta Dalmacji pozostała raczej nietknięta. Tym razem 
Goci ruszyli w kierunku Dunaju, dwa razy przeszli rzekę i korytarzem przez 
Panonię dotarli do Savia, skąd rozprzestrzenili się na Claustrum (w tym cza-
sie budowano masywne mury w Tarsatica). Nie ma żadnych tekstów literac-
kich ani jakichkolwiek śladów archeologicznych, że Goci w 401 roku zmie-
rzali do Italii przez Dalmację, choć taka teza jest lansowana przez zwolen-
ników lokalizacji Strydonu na polu Grahovo. Hipoteza o zniszczeniu przez 
Gotów nadmorskich miast Dalmacji w 401 roku, w tym słynnej Salony, nie 
ma podstaw. Strydon leżał więc wzdłuż dawnej granicy pomiędzy Dalmacją 
i Panonią w kierunku granicy z Istrią. Suić odtwarza te granice z dosyć dużą 
dokładnością. Rozpoczyna od stwierdzenia, że granice Dalmacji w odróż-
nieniu od Panonii nigdy nie były zmieniane od czasów Augusta. Jego zda-
niem nie ma więc podstaw dla hipotezy Degrassiego48, że już za czasów 
Augusta granica przebiegała przez dolny bieg rzeki Raša (Arsia) do Učka 
i dalej w kierunku Jelšani. Nieprzekonujące jest również twierdzenie oparte 
na Tabula Imperii Romani – Tergeste, według której granica biegła wzdłuż 
kanionu Rječina i dzieliła rejon Tarsatica na dwie części. Jeśli jednak cała 
okolica Strydonu należał do Dalmacji, a dokładniej Liburni, wtedy granicę 
między Liburnią a Istrią trzeba przesunąć bardziej na zachód, do miejsca 

47 Hieronymus Stridonensis, Epistula ad Julianum (118) 2-3, CSEL 55, pars 2, 
s. 435-436.

48 Por. A. Degrassi, Il confine nord-orientale dell’Italia romana, Bern 1954.



42 Ks. Leszek Misiarczyk 

Starad, gdzie prawdopodobnie była stacja Ad titulos. A to oznaczałoby, że 
dawna granica rozpoczynała się w Raša, dalej przebiegała przez Ćićarija, 
kontunuując z Mune do Starady po dzisiejszej linii kolejowej.

Poniżej dołączam rekonstrukcję rejonu wykonaną przez Suića:

GRANICE DALMACJI I CHORWACJI
a – Starad 6 Albona
b – Pasijak 7 Alvun (?)

c u šapjanama 8 – Starad
1 – Tarsatika 9 – šapjane
2 – Kastav 10 – Mune
3 – Prezid 11 – žejane
4 – Lovran 12 –Brgud
5 – Flanona 13 – Zvoneće

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 43

Hieronim, podkreśla dalej Suić, był właścicielem dużego majątku 
ziemskiego i miał mentalność wiejskiej arystokracji, co w jego dziełach 
potwierdza zwłaszcza postawa wobec niewolników, farmerów i klientów. 
Jego gospodarstwa musiały mieć jednak inny charakter niż pozostałe, gdyż, 
jak pamiętamy, on sam i jego brat byli przez długi czas nieobecni, więc 
musiał nimi kierować jakiś zarządca. Przed swoim wyjazdem z Rzymu do 
Betlejem Hieronim opisuje atmosferę miejsca swoich narodzin, wychwa-
lając życie wiejskie i tak właśnie wyobraża sobie życie wieczne. W ekono-
mice synów Euzebiusza dominowała hodowla bydła, uprawa zboża i ob-
róbka drewna, nie było zaś w Kras dobrych warunków dla upraw typowo 
śródziemnomorskich. Z tekstów Hieronima wynika również, że miał on 
dobre relacje z żołnierzami rozlokowanymi w Claustrum, co było charak-
terystyczne w tamtych czasach. Obrona Claustrum bowiem była słusznie 
postrzegana jako obrona również majątków ziemskich wzdłuż limes al-
pejskiego. W rejonie, gdzie mieszkał i dorastał Hieronim, ludność auto-
chtoniczna mówiła zapewne mieszaniną dialektu weneckiego, istryjskiego 
i liburniańskiego z dodatkami celtyckiego i prostej łaciny, której używali 
żołnierze w Claustrum. Ponieważ pochodził on z zamożnej rodziny wiel-
kich właścicieli ziemskich, żył w izolacji wobec okolicznej ludności a jego 
predylekcja od dzieciństwa do łaciny klasycznej sprawiła, że nie intereso-
wał go zbytnio język lokalnej ludności. Gdy pisał o swoim języku, używał 
zazwyczaj określenia „nostra lingua” albo „sermo patrius”, mając na myśli 
oczywiście język łaciński, gdy natomiast miał na myśli lokalną mowę, na-
zywał ją „sermo domesticus”, „sermo peregrinus”, „sonus peregrinus” lub 
„sermo barbarus/gentilis”. Język łaciński (patrius, proper), i to w wersji jak 
najbliższej klasycznej, był jego językiem do wyrażania myśli i uczuć, inne 
języki lub dialekty nie były odpowiednie ku temu, nawet codzienna łacina, 
którą korygował, poprawiając tłumaczenie Wulgaty.

Strydon, konkluduje Suić, nie był więc ani municipium ani civitas 
i nie mógł mieć swego własnego biskupa, Hieronim zaś sam opisuje swój 
homeland jako teren wiejski. W administracji kościelnej Strydon przyna-
leżał do Tarsatica, która posiadała w IV wieku swojego własnego prezbi-
tera. Hieronim w Epistula ad Julianum, diaconum Aquileiae z 374 roku 
dziękuje Julianowi za to, że otoczył duchową troską jego siostrę i po-
mógł jej w nawróceniu. Dodaje, iż nawet jeśli „Iberyjska żmija” rzuca 
na niego kalumnie, nie obawia się sądu ludzkiego, gdyż Bóg będzie go 
sądził. Ową „Iberyjską żmiją”, jak wyjaśnia sam Hieronim w następnym 
liście Ad Chromatium, Iovinum, Eusebium, jest prawdopodobnie kapłan 
Lupcinus, przyjaciel ich domu, który uwiódł jego siostrę, która wcze-



42 Ks. Leszek Misiarczyk 

Starad, gdzie prawdopodobnie była stacja Ad titulos. A to oznaczałoby, że 
dawna granica rozpoczynała się w Raša, dalej przebiegała przez Ćićarija, 
kontunuując z Mune do Starady po dzisiejszej linii kolejowej.

Poniżej dołączam rekonstrukcję rejonu wykonaną przez Suića:

GRANICE DALMACJI I CHORWACJI
a – Starad 6 Albona
b – Pasijak 7 Alvun (?)

c u šapjanama 8 – Starad
1 – Tarsatika 9 – šapjane
2 – Kastav 10 – Mune
3 – Prezid 11 – žejane
4 – Lovran 12 –Brgud
5 – Flanona 13 – Zvoneće

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 43

Hieronim, podkreśla dalej Suić, był właścicielem dużego majątku 
ziemskiego i miał mentalność wiejskiej arystokracji, co w jego dziełach 
potwierdza zwłaszcza postawa wobec niewolników, farmerów i klientów. 
Jego gospodarstwa musiały mieć jednak inny charakter niż pozostałe, gdyż, 
jak pamiętamy, on sam i jego brat byli przez długi czas nieobecni, więc 
musiał nimi kierować jakiś zarządca. Przed swoim wyjazdem z Rzymu do 
Betlejem Hieronim opisuje atmosferę miejsca swoich narodzin, wychwa-
lając życie wiejskie i tak właśnie wyobraża sobie życie wieczne. W ekono-
mice synów Euzebiusza dominowała hodowla bydła, uprawa zboża i ob-
róbka drewna, nie było zaś w Kras dobrych warunków dla upraw typowo 
śródziemnomorskich. Z tekstów Hieronima wynika również, że miał on 
dobre relacje z żołnierzami rozlokowanymi w Claustrum, co było charak-
terystyczne w tamtych czasach. Obrona Claustrum bowiem była słusznie 
postrzegana jako obrona również majątków ziemskich wzdłuż limes al-
pejskiego. W rejonie, gdzie mieszkał i dorastał Hieronim, ludność auto-
chtoniczna mówiła zapewne mieszaniną dialektu weneckiego, istryjskiego 
i liburniańskiego z dodatkami celtyckiego i prostej łaciny, której używali 
żołnierze w Claustrum. Ponieważ pochodził on z zamożnej rodziny wiel-
kich właścicieli ziemskich, żył w izolacji wobec okolicznej ludności a jego 
predylekcja od dzieciństwa do łaciny klasycznej sprawiła, że nie intereso-
wał go zbytnio język lokalnej ludności. Gdy pisał o swoim języku, używał 
zazwyczaj określenia „nostra lingua” albo „sermo patrius”, mając na myśli 
oczywiście język łaciński, gdy natomiast miał na myśli lokalną mowę, na-
zywał ją „sermo domesticus”, „sermo peregrinus”, „sonus peregrinus” lub 
„sermo barbarus/gentilis”. Język łaciński (patrius, proper), i to w wersji jak 
najbliższej klasycznej, był jego językiem do wyrażania myśli i uczuć, inne 
języki lub dialekty nie były odpowiednie ku temu, nawet codzienna łacina, 
którą korygował, poprawiając tłumaczenie Wulgaty.

Strydon, konkluduje Suić, nie był więc ani municipium ani civitas 
i nie mógł mieć swego własnego biskupa, Hieronim zaś sam opisuje swój 
homeland jako teren wiejski. W administracji kościelnej Strydon przyna-
leżał do Tarsatica, która posiadała w IV wieku swojego własnego prezbi-
tera. Hieronim w Epistula ad Julianum, diaconum Aquileiae z 374 roku 
dziękuje Julianowi za to, że otoczył duchową troską jego siostrę i po-
mógł jej w nawróceniu. Dodaje, iż nawet jeśli „Iberyjska żmija” rzuca 
na niego kalumnie, nie obawia się sądu ludzkiego, gdyż Bóg będzie go 
sądził. Ową „Iberyjską żmiją”, jak wyjaśnia sam Hieronim w następnym 
liście Ad Chromatium, Iovinum, Eusebium, jest prawdopodobnie kapłan 
Lupcinus, przyjaciel ich domu, który uwiódł jego siostrę, która wcze-



44 Ks. Leszek Misiarczyk 

śniej była prawdopodobnie mniszką. Hieronim podkreśla, że to dzięki 
świętemu Julianowi „odzyskał ją żywą” i prosi teraz tych trzech swoich 
przyjaciół, aby jego siostrze dobrze radzili i wspierali ją, gdy już wró-
ciła na właściwą drogę. Nie określa Lupcinusa mianem „prezbiter”, ale 
na wzór kapłanów pogańskich sacerdos, by jeszcze bardziej podkreślić 
jego niegodność bycia prezbiterem Kościoła katolickiego. Trudno sobie 
wyobrazić, że ów prezbiter Lupcinus z antycznej Tarsatica (dzisiejsza 
Rijeka) wędrował dziesiątki albo wręcz setki kilometrów, aby spotkać 
rodzinę Hieronima a potem uwieść jego siostrę. Musiał u nich przebywać 
dosyć często, a to oznacza, że odległość między Strydonem a Tarsatica 
nie mogła być duża. Dalej, List do diakona Juliana z Akwielei wska-
zuje również, że Strydon musiał leżeć niedaleko od tego miasta. Suić 
zatem przedstawia wyniki swoich badań według starorzymskiej zasady: 
Hieronymus Eusebius, Eusebii filius, domo Stridonis, natione Dalmata, 
civis Tarsaticensis. W ten sposób uznał jednoznacznie, że Hieronim 
pochodził z domu w Strydonie, który leżał w Dalmacji, a konkretnie 
w Liburni, w sensie administracji cesarskiej byłby obywatelem Tarsatica, 
opiekę duchową na mieszkańcami Strydonu zaś sprawowałby prezbiter 
Lupcinus, również z Tarsatica.

4. Hipoteza Lujo Mganetića

W 2002 roku ukazał się artykuł Lujo Magnetića, w którym analizu-
je obowiązki i zakres władzy w tytule comes Italiae z Notitia dignitatum 
oraz informacje o prowincjach zawarte w Laterculus Veronesis i Laterculus 
Polemii Silvini. Autor odrzuca hipotezę Suića, gdyż lokalizuje ona Strydon 
w Istrii, na pograniczu pomiędzy Dalmacją a Italią. Zwraca uwagę, że po-
nieważ w czasach Hieronima istniała prowincja Savia, informacja, którą 
przekazuje on sam o Strydonie leżącym na pograniczu Dalmacji i Panonii, 
dotyczy tylko tej części Dalmacji, która leżała obok tzw. Panonia Secunda. 
Panonia Secunda to na mapie (patrz mapa) sektor nr VII, więc pograni-
cze między nią a Dalmacją należałoby umiejscowić na terenie dzisiejszej 
zachodniej Bośni i Hercegowiny, na linii powyżej Bania-Luka – Doboj. 
Oznacza to powrót do starej hipotezy, która identyfikowała Strydon 
z Grahovo. Hipoteza ta budzi jedna dwie poważne wątpliwości. Po pierw-
sze, nadal nie mamy pewności, że Hieronim, pisząc o granicy pomiędzy 
Dalmacją i Panonią, miał na myśli tylko Panonia Secunda, a nie całą 
Panonię. Po drugie, Strydon musiał leżeć bardziej na północ, bliżej Akwilei 

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 45

i Ljubljany, gdyż inaczej niezrozumiałe są związki Hieronima z intelek-
tualnym kręgiem akwilejskim i z mniszkami z Ljubljany (Hemony), do 
których pisał listy.



44 Ks. Leszek Misiarczyk 

śniej była prawdopodobnie mniszką. Hieronim podkreśla, że to dzięki 
świętemu Julianowi „odzyskał ją żywą” i prosi teraz tych trzech swoich 
przyjaciół, aby jego siostrze dobrze radzili i wspierali ją, gdy już wró-
ciła na właściwą drogę. Nie określa Lupcinusa mianem „prezbiter”, ale 
na wzór kapłanów pogańskich sacerdos, by jeszcze bardziej podkreślić 
jego niegodność bycia prezbiterem Kościoła katolickiego. Trudno sobie 
wyobrazić, że ów prezbiter Lupcinus z antycznej Tarsatica (dzisiejsza 
Rijeka) wędrował dziesiątki albo wręcz setki kilometrów, aby spotkać 
rodzinę Hieronima a potem uwieść jego siostrę. Musiał u nich przebywać 
dosyć często, a to oznacza, że odległość między Strydonem a Tarsatica 
nie mogła być duża. Dalej, List do diakona Juliana z Akwielei wska-
zuje również, że Strydon musiał leżeć niedaleko od tego miasta. Suić 
zatem przedstawia wyniki swoich badań według starorzymskiej zasady: 
Hieronymus Eusebius, Eusebii filius, domo Stridonis, natione Dalmata, 
civis Tarsaticensis. W ten sposób uznał jednoznacznie, że Hieronim 
pochodził z domu w Strydonie, który leżał w Dalmacji, a konkretnie 
w Liburni, w sensie administracji cesarskiej byłby obywatelem Tarsatica, 
opiekę duchową na mieszkańcami Strydonu zaś sprawowałby prezbiter 
Lupcinus, również z Tarsatica.

4. Hipoteza Lujo Mganetića

W 2002 roku ukazał się artykuł Lujo Magnetića, w którym analizu-
je obowiązki i zakres władzy w tytule comes Italiae z Notitia dignitatum 
oraz informacje o prowincjach zawarte w Laterculus Veronesis i Laterculus 
Polemii Silvini. Autor odrzuca hipotezę Suića, gdyż lokalizuje ona Strydon 
w Istrii, na pograniczu pomiędzy Dalmacją a Italią. Zwraca uwagę, że po-
nieważ w czasach Hieronima istniała prowincja Savia, informacja, którą 
przekazuje on sam o Strydonie leżącym na pograniczu Dalmacji i Panonii, 
dotyczy tylko tej części Dalmacji, która leżała obok tzw. Panonia Secunda. 
Panonia Secunda to na mapie (patrz mapa) sektor nr VII, więc pograni-
cze między nią a Dalmacją należałoby umiejscowić na terenie dzisiejszej 
zachodniej Bośni i Hercegowiny, na linii powyżej Bania-Luka – Doboj. 
Oznacza to powrót do starej hipotezy, która identyfikowała Strydon 
z Grahovo. Hipoteza ta budzi jedna dwie poważne wątpliwości. Po pierw-
sze, nadal nie mamy pewności, że Hieronim, pisząc o granicy pomiędzy 
Dalmacją i Panonią, miał na myśli tylko Panonia Secunda, a nie całą 
Panonię. Po drugie, Strydon musiał leżeć bardziej na północ, bliżej Akwilei 

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 45

i Ljubljany, gdyż inaczej niezrozumiałe są związki Hieronima z intelek-
tualnym kręgiem akwilejskim i z mniszkami z Ljubljany (Hemony), do 
których pisał listy.



46 Ks. Leszek Misiarczyk 

W ostatnich dziesięcioleciach archeologowie chorwaccy, słoweń-
scy i polscy, m.in. z Instytutu Archeologii UKSW, prowadzą na terenie 
Chorwacji i Słowenii intensywne wykopaliska archeologiczne. Wypada 
więc mieć nadzieję, że nawet jeśli nie rozwieją one wszystkich wątpliwo-
ści dotyczących lokalizacji starożytnego Strydonu, to przynajmniej przy-
bliżą nas do prawdy. Obecnie, jak słusznie pisał Suić, większość uczo-
nych zgadza się, że Strydonu należy szukać gdzieś pomiędzy Akwileją 
a Ljubljaną i najbardziej prawdopodobna wydaje się lokalizacja zapropo-
nowana przez niego. Hieronim pochodził ze Strydonu w Dalmacji, a kon-
kretnie w Liburni, który zarówno w sensie administracji państwowej, 
jak też kościelnej przynależał do Tarsatica, dzisiejsza Rijeka w północnej 
Chorwacji.

Where was Ancient Strydon? Review of the Most Important Hypotheses 
of its Location

(summary)

The first attempts to locate Jerome’s Stidon Hieronim in the 17th century were based on 
similarities in the sound of the names of some of today’s cities with ancient Stridon and condi-
tioned more by local patriotism than by scientific rigor. In this way Stridon was identified with 
Zdrinja/Sdringa in Istria, with Zrin in Medumurje in Pannonia or with Strigovo in Dalmatia. 
Based on the description of Jerome of De viris illustribus, Frane Bulić proposed Grahovo, 
but this hypothesis was rejected by most researchers. The most convincing proved to be the 
hypothesis of Mate Suić, according to which Stridon was in Dalmatia, specifically in Liburnia, 
while in the sense of state and church administration it belonged to the city of Tarsatica, to-
day’s Rijeka in Croatia. The latest hypothesis of Lujo Magnetić, who proposes to perceive the 
borderland mentioned by Jerome as a border between Dalmatia and Panonia Secunda, i.e. on 
today’s Bosnia-Herzegovina, on the line above Bania-Luka – Doboj is not convincing.

Keywords:  Jerome; Stridon location; Dalamtia; Panonia

Gdzie leżał starożytny Strydon? Przegląd najważniejszych hipotez 
jego lokalizacji

(streszczenie)

Pierwsze próby lokalizacji Strydonu Hieronima w XVII wieku oparte były na podobień-
stwach w brzmieniu nazw niektórych dzisiejszych miejscowości z antycznym Strydonem 
oraz uwarunkowane były bardziej lokalnym patriotyzmem niż rygorem naukowym. W ten 
sposób utożsamiano Strydon ze Zdrinja/Sdringa w Istrii, z Zrin w Medumurje w Panonii 
albo ze Strigovo w Dalmacji. Frane Bulić, opierając się na opisie Hieronima z De viris 
illustribus, zaproponował Grahovo w Bośni, ale ta hipoteza została przez większość ba-

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 47

daczy odrzucona. Najbardziej przekonująca okazała się hipoteza Mate Suića, według któ-
rej Strydon leżał w Dalmacji, a konkretnie w Liburni, w sensie administracji państwowej 
i kościelnej zaś przynależał do miasta Tarsatica (dzisiejsza Rijeka w północnej Chorwacji). 
Najnowsza hipoteza Lujo Magnetića, który proponuje postrzegać pogranicze, o którym 
wspomina Hieronim, jako pogranicze między Dalmacją a Panonia Secunda, czyli na terenie 
dzisiejszej Bośni i Hercegowiny, na linii powyżej Bania-Luka – Doboj, nie przekonuje.

Słowa kluczowe:  Hieronim; lokalizacja Strydonu; Dalmacja; Panonia

Bibliografia

Źródła

Hieronymus, Commentariorum in Osee Prophetam, ed. J.J. Migne, PL 25, Parisiis 
1844-1849.

Hieronymus, Epistulae I-LXX, ed. I. Hilberg, CSEL 54, pars 1, Vindobonae-Lipsiae 1910.
Hieronymus, Epistulae LXXI-CXX, ed. I. Hilberg, CSEL 55, pars 2, Vindobonae-Lip-

siae 1912.
Hieronymus, Epistulae CXXI-CLIV, ed. I. Hilberg, CSEL 56, pars 3, Vindobonae-Lip-

siae 1918.
Hieronymus, De viris illustribus, ed. J.J. Migne, PL 23, Parisiis 1844-1849.
Mansi J.D., Sacroroum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, t. 2, Florentiae 1759.
Palladius, Historia Lausiaca, ed. J.J. Migne, PG 34, Parisiis 1856-1866.

Opracowania

Alacevich G., La via romana da Sirmio a Salona, „Bulletino di archeologia e storia 
dalmata” 8 (1881-1882) s. 45-52.

Bedekovič J., Natale solum magni ecclesiae doctoris Hieronymi in ruderibus Stridonis 
occultatum, Neostadii Austriae 1752.

Blondus F., Italia illustrata sive descriptio XIV regionum Italiae, Bazel 1539.
Brodarić S., De conflictu Hungarorum cum Solymano Turcarum imperatore ad Mohach 

historia verissima, Cracovia 1527.
Bratož R., Crkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in Akvilejo, 

„Zgodovinski časopis” 37 (1983) s. 259-272.
Bulić F., Wo lag Stridon, die Heimat des hl. Hieronymus, w: Festschrift für Otto Bendorf 

zu seinen 60, Geburtstag, Beč 1898, s. 276-280.
Bulić F.,  Dove era Stridone, la casa di San Girolamo, „Bullettino di archeologia e storia 

dalmata” 22 (1899) s. 137-142.
Bulić F., Stridon, Grahovo polje u Bosni, rodno mjesto sv. Jeronima, „Vjesnik za arhe-

ologiju i historiju dalmatinsku” 43 (1920) s. 60-110.



46 Ks. Leszek Misiarczyk 

W ostatnich dziesięcioleciach archeologowie chorwaccy, słoweń-
scy i polscy, m.in. z Instytutu Archeologii UKSW, prowadzą na terenie 
Chorwacji i Słowenii intensywne wykopaliska archeologiczne. Wypada 
więc mieć nadzieję, że nawet jeśli nie rozwieją one wszystkich wątpliwo-
ści dotyczących lokalizacji starożytnego Strydonu, to przynajmniej przy-
bliżą nas do prawdy. Obecnie, jak słusznie pisał Suić, większość uczo-
nych zgadza się, że Strydonu należy szukać gdzieś pomiędzy Akwileją 
a Ljubljaną i najbardziej prawdopodobna wydaje się lokalizacja zapropo-
nowana przez niego. Hieronim pochodził ze Strydonu w Dalmacji, a kon-
kretnie w Liburni, który zarówno w sensie administracji państwowej, 
jak też kościelnej przynależał do Tarsatica, dzisiejsza Rijeka w północnej 
Chorwacji.

Where was Ancient Strydon? Review of the Most Important Hypotheses 
of its Location

(summary)

The first attempts to locate Jerome’s Stidon Hieronim in the 17th century were based on 
similarities in the sound of the names of some of today’s cities with ancient Stridon and condi-
tioned more by local patriotism than by scientific rigor. In this way Stridon was identified with 
Zdrinja/Sdringa in Istria, with Zrin in Medumurje in Pannonia or with Strigovo in Dalmatia. 
Based on the description of Jerome of De viris illustribus, Frane Bulić proposed Grahovo, 
but this hypothesis was rejected by most researchers. The most convincing proved to be the 
hypothesis of Mate Suić, according to which Stridon was in Dalmatia, specifically in Liburnia, 
while in the sense of state and church administration it belonged to the city of Tarsatica, to-
day’s Rijeka in Croatia. The latest hypothesis of Lujo Magnetić, who proposes to perceive the 
borderland mentioned by Jerome as a border between Dalmatia and Panonia Secunda, i.e. on 
today’s Bosnia-Herzegovina, on the line above Bania-Luka – Doboj is not convincing.

Keywords:  Jerome; Stridon location; Dalamtia; Panonia

Gdzie leżał starożytny Strydon? Przegląd najważniejszych hipotez 
jego lokalizacji

(streszczenie)

Pierwsze próby lokalizacji Strydonu Hieronima w XVII wieku oparte były na podobień-
stwach w brzmieniu nazw niektórych dzisiejszych miejscowości z antycznym Strydonem 
oraz uwarunkowane były bardziej lokalnym patriotyzmem niż rygorem naukowym. W ten 
sposób utożsamiano Strydon ze Zdrinja/Sdringa w Istrii, z Zrin w Medumurje w Panonii 
albo ze Strigovo w Dalmacji. Frane Bulić, opierając się na opisie Hieronima z De viris 
illustribus, zaproponował Grahovo w Bośni, ale ta hipoteza została przez większość ba-

 Gdzie leżał starożytny Strydon? 47

daczy odrzucona. Najbardziej przekonująca okazała się hipoteza Mate Suića, według któ-
rej Strydon leżał w Dalmacji, a konkretnie w Liburni, w sensie administracji państwowej 
i kościelnej zaś przynależał do miasta Tarsatica (dzisiejsza Rijeka w północnej Chorwacji). 
Najnowsza hipoteza Lujo Magnetića, który proponuje postrzegać pogranicze, o którym 
wspomina Hieronim, jako pogranicze między Dalmacją a Panonia Secunda, czyli na terenie 
dzisiejszej Bośni i Hercegowiny, na linii powyżej Bania-Luka – Doboj, nie przekonuje.

Słowa kluczowe:  Hieronim; lokalizacja Strydonu; Dalmacja; Panonia

Bibliografia

Źródła

Hieronymus, Commentariorum in Osee Prophetam, ed. J.J. Migne, PL 25, Parisiis 
1844-1849.

Hieronymus, Epistulae I-LXX, ed. I. Hilberg, CSEL 54, pars 1, Vindobonae-Lipsiae 1910.
Hieronymus, Epistulae LXXI-CXX, ed. I. Hilberg, CSEL 55, pars 2, Vindobonae-Lip-

siae 1912.
Hieronymus, Epistulae CXXI-CLIV, ed. I. Hilberg, CSEL 56, pars 3, Vindobonae-Lip-

siae 1918.
Hieronymus, De viris illustribus, ed. J.J. Migne, PL 23, Parisiis 1844-1849.
Mansi J.D., Sacroroum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, t. 2, Florentiae 1759.
Palladius, Historia Lausiaca, ed. J.J. Migne, PG 34, Parisiis 1856-1866.

Opracowania

Alacevich G., La via romana da Sirmio a Salona, „Bulletino di archeologia e storia 
dalmata” 8 (1881-1882) s. 45-52.

Bedekovič J., Natale solum magni ecclesiae doctoris Hieronymi in ruderibus Stridonis 
occultatum, Neostadii Austriae 1752.

Blondus F., Italia illustrata sive descriptio XIV regionum Italiae, Bazel 1539.
Brodarić S., De conflictu Hungarorum cum Solymano Turcarum imperatore ad Mohach 

historia verissima, Cracovia 1527.
Bratož R., Crkvenopolitični in kulturnozgodovinski odnosi med Sirmijem in Akvilejo, 

„Zgodovinski časopis” 37 (1983) s. 259-272.
Bulić F., Wo lag Stridon, die Heimat des hl. Hieronymus, w: Festschrift für Otto Bendorf 

zu seinen 60, Geburtstag, Beč 1898, s. 276-280.
Bulić F.,  Dove era Stridone, la casa di San Girolamo, „Bullettino di archeologia e storia 

dalmata” 22 (1899) s. 137-142.
Bulić F., Stridon, Grahovo polje u Bosni, rodno mjesto sv. Jeronima, „Vjesnik za arhe-

ologiju i historiju dalmatinsku” 43 (1920) s. 60-110.



48 Ks. Leszek Misiarczyk 

Bulić F., Stridone luogo natale di S. Girolamo, w: Miscelanea Geronimia.a Scritti varii 
publicati nel XV centenario, red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 253-330.

Bulić F., Izbrani radowi, Split 1984.
Capor I., Della patria di san Girolamo, risposta di Giovanni Capor dalmatino, all’opu-

scolo del can. D. Pietro Stancovich istriano, Roma 1828.
Christ K., Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta do Konstantyna, Poznań – Gniez-

no 2016.
Czuj J., Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, Warszawa 1954.
Danko J., Divum Hieronymum oppido Stridonis in regione interamna (Murakoz) Hun-

gariae, Mainz 1874.
Degrassi A., Il confine nord-orientale dell’Italia romana, Bern 1954.
Fodor I., Le lieu d’origine de S. Jérôme. Reconsidération d’une vielle controverse, 

„Revue d’Histoire Ecclésistique” 81 (1986) s. 498-500.
Inhoffer M., Annales ecclesiastici regni Hungariae, Romae 1644, Požun 1795.
Kelly J.N.D., Jerome: His Life, Writings and Controversies, London 1975.
Magnetić L., Ieronimov oppidum Stridonis, „Croatica Christiana Periodica” 26/50 

(2002) s. 1-9.
Maruli M., In eos qui Beatum Hieronymum Italum esse contendunt, w: J. Lucius, De 

regno Dalmatiae et Croatiae, Amsterdam 1666, s. 303-309, 457-458.
Mayer A., Die Sprache der alten Illyrien, Beč 1957.
Olahus N., Hungaria, Budapest 1536.
Quasten J., Patrologia, t. 3, Casale Monferrato 1983.
Rebenich S., Jerome: The Early Church Fathers, New York 2002.
Sanjek F., A la recherche de Stridon, lieu de naissance de saint Jérome, „Revue d’His-

toire Ecclésiastique” 100/1 (2005) s. 146-151.
Samur J., St. Jerome of Stridon: His Influence on the Church, and His Translation of the 

Hebrew and Greek Scripture into the Latin Language (nieopublikowana drukiem 
praca doktorska).

Šišić F., Hrvatska povijest od najstarijih dana do potkraj 1918. sv. 1, Zagreb 1925.
Stancovich P., Della patria di S. Girolamo, dottore di s. Chiesa, e della lingua slava 

relativa allo stesso, Venezia 1824.
Suić M., Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 (1986) s. 213-278.
Vramec A., Kronika, Ljubljana 1578.
Ziółkowski A., Historia starożytna, Warszawa 2009.

VOX PATRUM 76 (2020)  49-66
DOI:  10.31743/vp.9591

Magdalena Jóźwiak1

Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis 
na przykładzie komentarza do Iz 7,10-16

Hieronim ze Strydonu w pamflecie polemicznym skierowanym 
przeciw Rufinowi zaświadcza o sobie samym „Ego […] Hebraeus, 
Graecus, Latinus, trilinguis”2. Znajomość języków biblijnych3 umożliwiła 
mu przetłumaczenie Pisma Świętego na język łaciński4. Poza przekładem 

1 Dr Magdalena Jóźwiak, współpracownik w Pracowni Starożytnego Bliskiego 
Wschodu i Tradycji Biblijnej w Instytucie Studiów Klasycznych, Śródziemnomorskich 
i Orientalnych Uniwersytetu Wrocławskiego. Lektor w Szkole Języków Antycznych 
i Orientalnych przy Wydziale Filologicznym Uniwersytetu Wrocławskiego; e-mail: 
mjozwiak.uni.wr@gmail.com; ORCID: 0000-0002-1253-1162.

2 Hieronymus, Apologia adversus libros Rufini 3, 6.
3 Hieronimowe zdolności lingwistyczne doceniali inni pisarze chrześcijań-

scy, jak np. Augustyn z Hippony: „quamvis non defuerit temporibus nostris presbyter 
Hieronymus, homo doctissimus et omnium trium linguarum peritus, qui non ex Graeco, 
sed ex Hebraeo in Latinum eloquium easdem scripturas convertit” (Augustinus, De ci-
vitate Dei XVIII 43). Wybrane pozycje bibliograficzne traktujące o Hieronimowej zna-
jomości języka hebrajskiego, zob. J. Barr, St. Jerome’s Appreciation of Hebrew, BJRL 
49 (1967) s. 281-302; E. Burstein, La compétence de Jérôme en hébreu. Explication 
de certaines erreurs, REAug 21 (1975) s. 3-12; V. Capelli, Segni diacritici ed eredità 
filologica origeniana in Gerolamo, „Adamantius” 13 (2007) s. 82-101; P.B. Decock, 
Jerome’s turn to the Hebraica veritas and his rejection of the traditional view of the 
Septuagint, „Neotestamentica. Journal of the New Testament Society of South Africa” 
42 (2008) s. 205-222; S. Rebenich, Jerome. The „Vir Trilinguis” and the „Hebraica 
Veritas”, VigCh 47 (1993) s. 50-77. Rozszerzony wykaz publikacji na ów temat, zob. 
M. Jóźwiak, „Princeps exegetarum” a język hebrajski na podstawie „Quaestiones 
Hebraicae in Genesim”, VoxP 65 (2016) s. 185-186, przyp. 5.

4 Pracę nad Wulgatą Hieronim rozpoczął w czasie pobytu w Rzymie, gdy na zle-
cenie papieża Damazego dokonał poprawki dostępnego mu przekładu łacińskiego nie-
których ksiąg. W oparciu o tekst grecki skorygował przekład Ewangelii oraz Psałterz. 
W latach 391-406, będąc już w Betlejem, rozpoczął pracę nad przetłumaczeniem Biblii 



48 Ks. Leszek Misiarczyk 

Bulić F., Stridone luogo natale di S. Girolamo, w: Miscelanea Geronimia.a Scritti varii 
publicati nel XV centenario, red. V. Vannutelli, Roma 1920, s. 253-330.

Bulić F., Izbrani radowi, Split 1984.
Capor I., Della patria di san Girolamo, risposta di Giovanni Capor dalmatino, all’opu-

scolo del can. D. Pietro Stancovich istriano, Roma 1828.
Christ K., Historia cesarstwa rzymskiego od Augusta do Konstantyna, Poznań – Gniez-

no 2016.
Czuj J., Św. Hieronim. Żywot, dzieła charakterystyka, Warszawa 1954.
Danko J., Divum Hieronymum oppido Stridonis in regione interamna (Murakoz) Hun-

gariae, Mainz 1874.
Degrassi A., Il confine nord-orientale dell’Italia romana, Bern 1954.
Fodor I., Le lieu d’origine de S. Jérôme. Reconsidération d’une vielle controverse, 

„Revue d’Histoire Ecclésistique” 81 (1986) s. 498-500.
Inhoffer M., Annales ecclesiastici regni Hungariae, Romae 1644, Požun 1795.
Kelly J.N.D., Jerome: His Life, Writings and Controversies, London 1975.
Magnetić L., Ieronimov oppidum Stridonis, „Croatica Christiana Periodica” 26/50 

(2002) s. 1-9.
Maruli M., In eos qui Beatum Hieronymum Italum esse contendunt, w: J. Lucius, De 

regno Dalmatiae et Croatiae, Amsterdam 1666, s. 303-309, 457-458.
Mayer A., Die Sprache der alten Illyrien, Beč 1957.
Olahus N., Hungaria, Budapest 1536.
Quasten J., Patrologia, t. 3, Casale Monferrato 1983.
Rebenich S., Jerome: The Early Church Fathers, New York 2002.
Sanjek F., A la recherche de Stridon, lieu de naissance de saint Jérome, „Revue d’His-

toire Ecclésiastique” 100/1 (2005) s. 146-151.
Samur J., St. Jerome of Stridon: His Influence on the Church, and His Translation of the 

Hebrew and Greek Scripture into the Latin Language (nieopublikowana drukiem 
praca doktorska).

Šišić F., Hrvatska povijest od najstarijih dana do potkraj 1918. sv. 1, Zagreb 1925.
Stancovich P., Della patria di S. Girolamo, dottore di s. Chiesa, e della lingua slava 

relativa allo stesso, Venezia 1824.
Suić M., Hieronim Stridonjanin – gradanin tarsatike, „Rad JAZU” 426 (1986) s. 213-278.
Vramec A., Kronika, Ljubljana 1578.
Ziółkowski A., Historia starożytna, Warszawa 2009.

VOX PATRUM 76 (2020)  49-66
DOI:  10.31743/vp.9591

Magdalena Jóźwiak1

Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis 
na przykładzie komentarza do Iz 7,10-16

Hieronim ze Strydonu w pamflecie polemicznym skierowanym 
przeciw Rufinowi zaświadcza o sobie samym „Ego […] Hebraeus, 
Graecus, Latinus, trilinguis”2. Znajomość języków biblijnych3 umożliwiła 
mu przetłumaczenie Pisma Świętego na język łaciński4. Poza przekładem 

1 Dr Magdalena Jóźwiak, współpracownik w Pracowni Starożytnego Bliskiego 
Wschodu i Tradycji Biblijnej w Instytucie Studiów Klasycznych, Śródziemnomorskich 
i Orientalnych Uniwersytetu Wrocławskiego. Lektor w Szkole Języków Antycznych 
i Orientalnych przy Wydziale Filologicznym Uniwersytetu Wrocławskiego; e-mail: 
mjozwiak.uni.wr@gmail.com; ORCID: 0000-0002-1253-1162.

2 Hieronymus, Apologia adversus libros Rufini 3, 6.
3 Hieronimowe zdolności lingwistyczne doceniali inni pisarze chrześcijań-

scy, jak np. Augustyn z Hippony: „quamvis non defuerit temporibus nostris presbyter 
Hieronymus, homo doctissimus et omnium trium linguarum peritus, qui non ex Graeco, 
sed ex Hebraeo in Latinum eloquium easdem scripturas convertit” (Augustinus, De ci-
vitate Dei XVIII 43). Wybrane pozycje bibliograficzne traktujące o Hieronimowej zna-
jomości języka hebrajskiego, zob. J. Barr, St. Jerome’s Appreciation of Hebrew, BJRL 
49 (1967) s. 281-302; E. Burstein, La compétence de Jérôme en hébreu. Explication 
de certaines erreurs, REAug 21 (1975) s. 3-12; V. Capelli, Segni diacritici ed eredità 
filologica origeniana in Gerolamo, „Adamantius” 13 (2007) s. 82-101; P.B. Decock, 
Jerome’s turn to the Hebraica veritas and his rejection of the traditional view of the 
Septuagint, „Neotestamentica. Journal of the New Testament Society of South Africa” 
42 (2008) s. 205-222; S. Rebenich, Jerome. The „Vir Trilinguis” and the „Hebraica 
Veritas”, VigCh 47 (1993) s. 50-77. Rozszerzony wykaz publikacji na ów temat, zob. 
M. Jóźwiak, „Princeps exegetarum” a język hebrajski na podstawie „Quaestiones 
Hebraicae in Genesim”, VoxP 65 (2016) s. 185-186, przyp. 5.

4 Pracę nad Wulgatą Hieronim rozpoczął w czasie pobytu w Rzymie, gdy na zle-
cenie papieża Damazego dokonał poprawki dostępnego mu przekładu łacińskiego nie-
których ksiąg. W oparciu o tekst grecki skorygował przekład Ewangelii oraz Psałterz. 
W latach 391-406, będąc już w Betlejem, rozpoczął pracę nad przetłumaczeniem Biblii 



50 Magdalena Jóźwiak 

Biblii Strydończyk zabłysnął także jako komentator Pisma Świętego5, 
zestawiając niejednokrotnie w swoich komentarzach tekst oryginalny 
z tłumaczeniami greckimi: LXX, Akwilą, Symmachem i Teodocjonem. 
Hieronimowe komentarze do ksiąg Starego, jak i Nowego Testamentu 
w dużej mierze czekają jeszcze na przekłady i opracowanie.

W niniejszym artykule postanowiliśmy pochylić się nad jego 
komentarzem do Iz 7,10-166 poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki 
sposób Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”. Czy ów 

na łacinę, posiłkując się hebraica veritas i LXX według heksapli sporządzonej przez 
Orygenesa. Rzecz jasna kwestią dyskusyjną jest, czy Hieronim rzeczywiście tłumaczył 
wszystkie księgi biblijne czy może poprawiał dostępny mu tekst łaciński Biblii. Uczeni 
poszukują także odpowiedzi na pytania, jak długo i mozolnie formował się tekst Vulgata 
editio. Wprowadzenie do tematyki Wulgaty, zob. J. Królikowski, Jak powstała Wulgata 
i któremu tekstowi Pisma Świętego przysługuje to miano?, TST 36 (2017) s. 5-20.

5 Zob. wykaz pism Strydończyka: M. Jóźwiak, „Kwestie hebrajskie w Księdze 
Rodzaju” św. Hieronima. Przekład i komentarz, Wrocław 2010, s. 18-27.

6 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam, PL 24, 107 A-113 B. Fragmenty 
z Hieronimowego dzieła podajemy w tłumaczeniu własnym. Spośród wydań krytycznych 
Hieronimowego Komentarza do Księgi Izajasza warto wyliczyć Commentaires de Jérôme 
sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger Gryson. Livres I-IV. Texte établi par Roger 
Gryson et Paul-Augustin Deproost avec la collaboration de J. Coulie et E. Crousse (=Vetus 
Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 23), 
Verlag Herder, Freiburg 1993; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction 
par Roger Gryson et Paul-Augustin Deproost. Livres V-VII. Texte établi par Roger Gryson 
et J. Coulie avec la collaboration de E. Crousse et V. Somers (=Vetus Latina. Die Reste 
der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 27), Verlag Herder, 
Freiburg 1994; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger 
Gryson. Livres VIII-XI. Texte établi par Roger Gryson et V. Somers avec la collaboration 
de H. Bourgois et C. Gabriel, (=Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus 
der Geschichte der lateinischen Bibel, 30), Verlag Herder, Freiburg 1996; Commentaires 
de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger Gryson. Livres XII-XVI. Texte 
établi par Roger Gryson et C. Gabriel avec la collaboration de H. Bourgois et V. Leclercq 
(=Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen 
Bibel, 35), Verlag Herder, Freiburg 1998; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. 
Introduction par Roger Gryson. Livres XVI-XVIII. Texte établi par Roger Gryson et 
C. Gabriel avec la collaboration de H. Bourgois et H. Stanjek (=Vetus Latina. Die Reste 
der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 36), Verlag Herder, 
Freiburg 1999. Należy wskazać także na inne, cenne wydanie Hieronimowych wyjaśnień 
do Księgi Izajasza, które – chociaż nie jest wydaniem krytycznym – stanowi bardzo dobre 
studium dotyczące dzieła Dalmatyńczyka: Hieronymi, Explanationes in Esaiam. Curavit 
Robertus Maisano (= Hieronymi opera, 4) || Girolamo, Commento a Isaia. A cura di 
Roberto Maisano (= Opere di Girolamo, 4), I-IV, Città Nuova Editrice, Roma 2013.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  51

starożytny biblista mesjańską interpretację tego proroctwa wyjaśnia 
w sensie dosłownym i odnosi ją do Ezechiasza, którego miała porodzić 
żona króla Achaza, co miało być znakiem trwałości dynastii Dawidowej 
według obietnicy danej przez Boga (por. 2Sm 7,16.25-26), czy może 
Hieronim dopatruje się tutaj sensu typicznego i odnosi ów passus do 
Chrystusa? Spróbujemy także pokazać na wybranych fragmentach, w jaki 
sposób Hieronim jako vir trilinguis radzi sobie z krytyką tekstu, zestawiając 
z oryginałem dostępne mu starożytne przekłady Iz 7,10-16.

1. Słów kilka o Komentarzu do Księgi Izajasza autorstwa 
Hieronima ze Strydonu

Nad Księgą Izajasza Strydończyk pracował w latach 408-4107. Ów 
komentarz jest uważany przez badaczy za szczyt Hieronimowej egzegezy8. 

7 Por. J.N.D. Kelly, Hieronim. Życie, pisma, spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 
2003, s. 343. Hieronim pracę nad komentowaniem Izajasza rozpoczął po ukończeniu ko-
mentarza do proroka Daniela, a zakończył ją przed złupieniem Rzymu w 410 roku.

8 Por. M. Simonetti, Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, Kraków 
2000, s. 343. Zob. także: S. Gozzo, De sancti Hieronymi commentario in Isaiae librum, 
„Antonianum” 35 (1960) s. 169. Wybrana bibliografia do Hieronimowego Komentarza 
do Księgi Izajasza przedstawia się następująco: J.D. Cassel, Patristic Interpretation of 
Isaiah, w: „As Those Who Are Taught”. The Interpretation of Isaiah from the LXX to the 
SBL, ed. C.M. McGinnis – P.K. Tull, Society of Biblical Literature Symposium Series 27, 
Atlanta 2006, s. 145-170; B. Degórski, Il metodo esegetico di san Girolamo alla luce del 
«Commento in Isaia», w: Liber Viator. Grandi Commentari del pensiero cristiano, ed. 
T. Rossi, Studia Pontificiae Universitatis a S. Thoma Aquinate in Urbe. Studi 2004. Nuova 
serie 8, Roma 2005, s. 173-195; A. Fürst, Hieronymus gegen Origenes. Die Vision Jesajas 
im ersten Origenismusstreit, REAug 53 (2007) s. 199-231; L. Ginzberg, Die Haggada bei 
den Kirchenvätern. VI. Der Kommentar des Hieronymus Zu Jesaja, w: Jewish Studies in 
Memory of George A. Kohut, ed. S.W. Baron – A.M. Baron, New York 1935, s. 279-314; 
J. Gribomont, La terminologie exégétique de S. Jérôme, w: La Terminologia esegetica 
nell’antichità. Atti del primo Seminario di antichità cristiane (Bari, 25 ottobre 1984), 
ed. C. Curti, Quaderni di Vetera Christianorum 20, Bari 1987, s. 123-134; R. Gryson – 
D. Szmatula, Les commentaires patristiques sur Isaïe d’Origène à Jérôme, REAug 36 
(1990) s. 3-41; R. Gryson, Saint Jérôme traducteur d’Isaïe. Réflexions sur le texte d’Isaïe 
14,18-21 dans la Vulgate et dans l’«In Esaiam», „Le Muséon” 104/1 (1991) s. 57-72; 
R.G. Jenkins, The Biblical Text of the Commentaries of Eusebius and Jerome on Isaiah, 
„Ancient Near Eastern Studies” 22 (1984) s. 64-78; B. Löfstedt, Zu Hieronymus’ Jesaias-
Kommentar, „Orpheus” 5 (1984) s. 197-203; R. Maisano, L’esegesi di Girolamo ad Isaia, 
w: Seminario interdisciplinare sul libro del profeta Isaia, ed. R. Maisano – V. Mangogna, 



50 Magdalena Jóźwiak 

Biblii Strydończyk zabłysnął także jako komentator Pisma Świętego5, 
zestawiając niejednokrotnie w swoich komentarzach tekst oryginalny 
z tłumaczeniami greckimi: LXX, Akwilą, Symmachem i Teodocjonem. 
Hieronimowe komentarze do ksiąg Starego, jak i Nowego Testamentu 
w dużej mierze czekają jeszcze na przekłady i opracowanie.

W niniejszym artykule postanowiliśmy pochylić się nad jego 
komentarzem do Iz 7,10-166 poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki 
sposób Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”. Czy ów 

na łacinę, posiłkując się hebraica veritas i LXX według heksapli sporządzonej przez 
Orygenesa. Rzecz jasna kwestią dyskusyjną jest, czy Hieronim rzeczywiście tłumaczył 
wszystkie księgi biblijne czy może poprawiał dostępny mu tekst łaciński Biblii. Uczeni 
poszukują także odpowiedzi na pytania, jak długo i mozolnie formował się tekst Vulgata 
editio. Wprowadzenie do tematyki Wulgaty, zob. J. Królikowski, Jak powstała Wulgata 
i któremu tekstowi Pisma Świętego przysługuje to miano?, TST 36 (2017) s. 5-20.

5 Zob. wykaz pism Strydończyka: M. Jóźwiak, „Kwestie hebrajskie w Księdze 
Rodzaju” św. Hieronima. Przekład i komentarz, Wrocław 2010, s. 18-27.

6 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam, PL 24, 107 A-113 B. Fragmenty 
z Hieronimowego dzieła podajemy w tłumaczeniu własnym. Spośród wydań krytycznych 
Hieronimowego Komentarza do Księgi Izajasza warto wyliczyć Commentaires de Jérôme 
sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger Gryson. Livres I-IV. Texte établi par Roger 
Gryson et Paul-Augustin Deproost avec la collaboration de J. Coulie et E. Crousse (=Vetus 
Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 23), 
Verlag Herder, Freiburg 1993; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction 
par Roger Gryson et Paul-Augustin Deproost. Livres V-VII. Texte établi par Roger Gryson 
et J. Coulie avec la collaboration de E. Crousse et V. Somers (=Vetus Latina. Die Reste 
der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 27), Verlag Herder, 
Freiburg 1994; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger 
Gryson. Livres VIII-XI. Texte établi par Roger Gryson et V. Somers avec la collaboration 
de H. Bourgois et C. Gabriel, (=Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus 
der Geschichte der lateinischen Bibel, 30), Verlag Herder, Freiburg 1996; Commentaires 
de Jérôme sur le Prophète Isaïe. Introduction par Roger Gryson. Livres XII-XVI. Texte 
établi par Roger Gryson et C. Gabriel avec la collaboration de H. Bourgois et V. Leclercq 
(=Vetus Latina. Die Reste der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen 
Bibel, 35), Verlag Herder, Freiburg 1998; Commentaires de Jérôme sur le Prophète Isaïe. 
Introduction par Roger Gryson. Livres XVI-XVIII. Texte établi par Roger Gryson et 
C. Gabriel avec la collaboration de H. Bourgois et H. Stanjek (=Vetus Latina. Die Reste 
der altlateinischen Bibel. Aus der Geschichte der lateinischen Bibel, 36), Verlag Herder, 
Freiburg 1999. Należy wskazać także na inne, cenne wydanie Hieronimowych wyjaśnień 
do Księgi Izajasza, które – chociaż nie jest wydaniem krytycznym – stanowi bardzo dobre 
studium dotyczące dzieła Dalmatyńczyka: Hieronymi, Explanationes in Esaiam. Curavit 
Robertus Maisano (= Hieronymi opera, 4) || Girolamo, Commento a Isaia. A cura di 
Roberto Maisano (= Opere di Girolamo, 4), I-IV, Città Nuova Editrice, Roma 2013.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  51

starożytny biblista mesjańską interpretację tego proroctwa wyjaśnia 
w sensie dosłownym i odnosi ją do Ezechiasza, którego miała porodzić 
żona króla Achaza, co miało być znakiem trwałości dynastii Dawidowej 
według obietnicy danej przez Boga (por. 2Sm 7,16.25-26), czy może 
Hieronim dopatruje się tutaj sensu typicznego i odnosi ów passus do 
Chrystusa? Spróbujemy także pokazać na wybranych fragmentach, w jaki 
sposób Hieronim jako vir trilinguis radzi sobie z krytyką tekstu, zestawiając 
z oryginałem dostępne mu starożytne przekłady Iz 7,10-16.

1. Słów kilka o Komentarzu do Księgi Izajasza autorstwa 
Hieronima ze Strydonu

Nad Księgą Izajasza Strydończyk pracował w latach 408-4107. Ów 
komentarz jest uważany przez badaczy za szczyt Hieronimowej egzegezy8. 

7 Por. J.N.D. Kelly, Hieronim. Życie, pisma, spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 
2003, s. 343. Hieronim pracę nad komentowaniem Izajasza rozpoczął po ukończeniu ko-
mentarza do proroka Daniela, a zakończył ją przed złupieniem Rzymu w 410 roku.

8 Por. M. Simonetti, Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, Kraków 
2000, s. 343. Zob. także: S. Gozzo, De sancti Hieronymi commentario in Isaiae librum, 
„Antonianum” 35 (1960) s. 169. Wybrana bibliografia do Hieronimowego Komentarza 
do Księgi Izajasza przedstawia się następująco: J.D. Cassel, Patristic Interpretation of 
Isaiah, w: „As Those Who Are Taught”. The Interpretation of Isaiah from the LXX to the 
SBL, ed. C.M. McGinnis – P.K. Tull, Society of Biblical Literature Symposium Series 27, 
Atlanta 2006, s. 145-170; B. Degórski, Il metodo esegetico di san Girolamo alla luce del 
«Commento in Isaia», w: Liber Viator. Grandi Commentari del pensiero cristiano, ed. 
T. Rossi, Studia Pontificiae Universitatis a S. Thoma Aquinate in Urbe. Studi 2004. Nuova 
serie 8, Roma 2005, s. 173-195; A. Fürst, Hieronymus gegen Origenes. Die Vision Jesajas 
im ersten Origenismusstreit, REAug 53 (2007) s. 199-231; L. Ginzberg, Die Haggada bei 
den Kirchenvätern. VI. Der Kommentar des Hieronymus Zu Jesaja, w: Jewish Studies in 
Memory of George A. Kohut, ed. S.W. Baron – A.M. Baron, New York 1935, s. 279-314; 
J. Gribomont, La terminologie exégétique de S. Jérôme, w: La Terminologia esegetica 
nell’antichità. Atti del primo Seminario di antichità cristiane (Bari, 25 ottobre 1984), 
ed. C. Curti, Quaderni di Vetera Christianorum 20, Bari 1987, s. 123-134; R. Gryson – 
D. Szmatula, Les commentaires patristiques sur Isaïe d’Origène à Jérôme, REAug 36 
(1990) s. 3-41; R. Gryson, Saint Jérôme traducteur d’Isaïe. Réflexions sur le texte d’Isaïe 
14,18-21 dans la Vulgate et dans l’«In Esaiam», „Le Muséon” 104/1 (1991) s. 57-72; 
R.G. Jenkins, The Biblical Text of the Commentaries of Eusebius and Jerome on Isaiah, 
„Ancient Near Eastern Studies” 22 (1984) s. 64-78; B. Löfstedt, Zu Hieronymus’ Jesaias-
Kommentar, „Orpheus” 5 (1984) s. 197-203; R. Maisano, L’esegesi di Girolamo ad Isaia, 
w: Seminario interdisciplinare sul libro del profeta Isaia, ed. R. Maisano – V. Mangogna, 



52 Magdalena Jóźwiak 

Jest to jego najobszerniejszy komentarz, ponieważ obejmuje 18 ksiąg9. Pracę 
nad tym dziełem przerywały mu choroby10.

Autor Wulgaty Komentarz do Księgi Izajasza dedykował swoim 
rzymskim przyjaciołom11: Eustochium12 (ok. 370-419), Pammachiuszowi13 
(ok. 340-410) oraz nieżyjącej już Pauli14 (ok. 347-404).

W tym komentarzu Hieronim postępował zgodnie ze swoją zwykłą 
praktyką, podając wyjaśnienie dosłowne i alegoryczne każdego wersetu. 
Tekst Septuaginty przytaczał jedynie wówczas, gdy odbiegał on bardzo od 
oryginału hebrajskiego. W rozmaitych dywagacjach filologicznych autor 
Wulgaty posiłkował się również heksaplą15 Orygenesa. Komentarz obfituje 

Napoli 2007, s. 101-146; M. Milhau, Commentaires de Jérôme sur le prophète Isaïe, 
REAug 41 (1995) s. 131-143; M. Simonetti, Sulle fonti del „Commento a Isaia” di 
Girolamo, „Augustinianum” 24 (1984) s. 451-469.

9 Autor Wulgaty w latach 408-410 najprawdopodobniej skomentował 17 ksiąg, 
księgę piątą zaś podyktował w 397 roku. Tekst ten jest literalnym objaśnieniem dziesięciu 
przepowiedni z Iz 13–23, które Hieronim napisał na prośbę biskupa Amabilisa. Ta inter-
pretacja została później włączona w kompletny komentarz do Izajasza oraz Strydończyk 
dodał do niej w księgach szóstej i siódmej interpretację ponaddosłowną tych samych roz-
działów. Por. J. Jay, L’exégèse de Saint Jérôme d’après son „Commentaire sur Isaïe”, 
Paris 1985, s. 64; Kelly, Hieronim, s. 253 i 343; Simonetti, Między dosłownością a alego-
rią, s. 344.

10 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam XIV Prol.
11 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
12 W kwestii kobiet, które za sprawą św. Hieronima oddały się życiu ascetycznemu 

oraz lekturze Pisma Świętego, zob. szerzej: S. Longosz, Hieronim jako duchowy mode-
rator klubu chrześcijańskich arystokratek na Awentynie, w: Przebóstwiać to co ludzkie. 
Księga pamiątkowa ku czci Księdza Biskupa Władysława Bobowskiego, red. S. Sojka – 
J. Stali, Tarnów 2007, s. 505-525; T. Radliński, Św. Hieronim a kobiety, Lublin 2013; 
T. Skibiński, Mniszki i egzegetki – kobieta a Pismo Święte w świetle korespondencji świę-
tego Hieronima, w: Kobieta w starożytności chrześcijańskiej. Materiały Sympozjum patry-
stycznego 22.10.1998 ATK, red. I. Salamonowicz-Górska – T. Skibiński – S. Strękowski, 
Warszawa 1999 = SACh 14 (1999) s. 83-91.

13 Na temat tego przyjaciela Hieronima z czasów studiów, rzymskiego senatora, 
który zostawszy wdowcem, wiódł życie monastyczne, zob. A. Pollastri, Pammachio, 
DPAC II 2594; P. Szczur, Pammachiusz, EK XIV 1195-1196.

14 Więcej o Pauli i jej córce Eustochium, zob. A. Pollastri, Paola, DPAC II 2607; 
A. Stępniewska, Żeński klub inteligencji chrześcijańskiej na rzymskim Awentynie IV wie-
ku, VoxP 42-43 (2002) s. 261-292.

15 Jak wiadomo, heksapla dotrwała do naszych czasów tylko we fragmentach. 
Żyjący w XIX wieku Frederick Field, angielski teolog, zebrał w dwutomowym dzie-
le wszystkie zachowane fragmenty heksapli, które pojawiły się w cytatach Ojców 
Kościoła i pisarzy chrześcijańskich. Por. F. Field, Origenis Hexaplorum quae super-

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  53

w interesujące uwagi z dziedziny krytyki tekstu i przedstawia jego wersję 
podawaną w różnych przekładach greckich.

Jeśli chodzi o wyjaśnienia iuxta litteram, to Strydończyk, komentując 
proroka Izajasza, ma za przedmiot wydarzenia historyczne narodu 
wybranego. Próbuje, opierając się na swojej wiedzy, objaśniać zwyczaje, 
jakie panowały w Izraelu za czasów proroka, omawia także tematy 
botaniczne i zoologiczne, których znajdujemy wiele w Księdze Izajasza. 
Z racji tego, iż Strydończyk chciał wykazać, że Izajasz jest „nie tylko 
prorokiem, lecz także ewangelistą i apostołem”16, to w wyjaśnieniach per 
figuram w wielu passusach czyni nawiązania do Chrystusa i Kościoła17.

Praca ta tchnie większą niż zazwyczaj wrogością do Żydów, którym 
wyrzuca między innymi zaślepienie, niemoralność, chciwość oraz wyraża 
radość z ich obecnego poniżenia, a mianowicie z faktu, że Rzymianie 
zniszczyli świątynię. Piętnuje również przejawy zła wśród chrześcijan18.

Mówiąc o źródłach Hieronimowej egzegezy Izajasza, trzeba 
zaznaczyć, że jak przeważnie komentator czerpie wyjaśnienia duchowe 
od aleksandryjczyków. Od Orygenesa19 od początku do Iz 30, od Dydyma 
zaś począwszy od Iz 40. Przy egzegezie dosłownej Hieronim posługuje się 
przede wszystkim pismami Euzebiusza z Cezarei. Wśród innych greckich 
autorów, których imiennie wylicza w prologu do omawianego komentarza, 
pojawia się Apolinary z Laodycei20. Jedynym z komentatorów łacińskich, 
którego Hieronim przywołuje z imienia jest Wiktoryn z Petawium21. 
Szczegółowo o źródłach Hieronimowego komentarza do proroka Izajasza 
pisał Manlio Simonetti, który nie wyklucza, iż Strydończyk mógł się 
posługiwać także innymi komentarzami do Izajasza (np. Pseudo-Bazylego, 

sunt; sive Veterum Interpretum Graecorum in totum Vetus Testamentum fragmenta, 
t. I-II, Oxford 1875.

16 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
17 Por. Simonetti, Między dosłownością a alegorią, s. 344-345.
18 Por. Kelly, Hieronim, s. 345.
19 Ojciec egzegezy alegorycznej objaśniał Księgę Izajasza w systematycznym ko-

mentarzu, który niestety nie zachował się do naszych czasów, oraz w licznych homiliach, 
spośród których dziewięć na język łaciński przetłumaczył Strydończyk. Por. Origenes, In 
Isaiam hom., ed. W.A. Baehrens, GCS 33, Berlin 1925, s. 242-289, tł. S. Kalinkowski, 
Orygenes, Homilie o Księdze Izajasza, w: Orygenes, Homilie o Księgach Izajasza 
i Ezechiela, ŹMT 16, Kraków 2000, s. 15-68.

20 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
21 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol. Zob. M. Dulaey, Victorin de 

Poetovio, premier exégète latin, Paris 1993; C. Vidal Manzanares, Pisarze wczesnochrze-
ścijańscy I-VIII, w. Mały słownik, tł. E. Burska, Warszawa 2001, s. 89.



52 Magdalena Jóźwiak 

Jest to jego najobszerniejszy komentarz, ponieważ obejmuje 18 ksiąg9. Pracę 
nad tym dziełem przerywały mu choroby10.

Autor Wulgaty Komentarz do Księgi Izajasza dedykował swoim 
rzymskim przyjaciołom11: Eustochium12 (ok. 370-419), Pammachiuszowi13 
(ok. 340-410) oraz nieżyjącej już Pauli14 (ok. 347-404).

W tym komentarzu Hieronim postępował zgodnie ze swoją zwykłą 
praktyką, podając wyjaśnienie dosłowne i alegoryczne każdego wersetu. 
Tekst Septuaginty przytaczał jedynie wówczas, gdy odbiegał on bardzo od 
oryginału hebrajskiego. W rozmaitych dywagacjach filologicznych autor 
Wulgaty posiłkował się również heksaplą15 Orygenesa. Komentarz obfituje 

Napoli 2007, s. 101-146; M. Milhau, Commentaires de Jérôme sur le prophète Isaïe, 
REAug 41 (1995) s. 131-143; M. Simonetti, Sulle fonti del „Commento a Isaia” di 
Girolamo, „Augustinianum” 24 (1984) s. 451-469.

9 Autor Wulgaty w latach 408-410 najprawdopodobniej skomentował 17 ksiąg, 
księgę piątą zaś podyktował w 397 roku. Tekst ten jest literalnym objaśnieniem dziesięciu 
przepowiedni z Iz 13–23, które Hieronim napisał na prośbę biskupa Amabilisa. Ta inter-
pretacja została później włączona w kompletny komentarz do Izajasza oraz Strydończyk 
dodał do niej w księgach szóstej i siódmej interpretację ponaddosłowną tych samych roz-
działów. Por. J. Jay, L’exégèse de Saint Jérôme d’après son „Commentaire sur Isaïe”, 
Paris 1985, s. 64; Kelly, Hieronim, s. 253 i 343; Simonetti, Między dosłownością a alego-
rią, s. 344.

10 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam XIV Prol.
11 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
12 W kwestii kobiet, które za sprawą św. Hieronima oddały się życiu ascetycznemu 

oraz lekturze Pisma Świętego, zob. szerzej: S. Longosz, Hieronim jako duchowy mode-
rator klubu chrześcijańskich arystokratek na Awentynie, w: Przebóstwiać to co ludzkie. 
Księga pamiątkowa ku czci Księdza Biskupa Władysława Bobowskiego, red. S. Sojka – 
J. Stali, Tarnów 2007, s. 505-525; T. Radliński, Św. Hieronim a kobiety, Lublin 2013; 
T. Skibiński, Mniszki i egzegetki – kobieta a Pismo Święte w świetle korespondencji świę-
tego Hieronima, w: Kobieta w starożytności chrześcijańskiej. Materiały Sympozjum patry-
stycznego 22.10.1998 ATK, red. I. Salamonowicz-Górska – T. Skibiński – S. Strękowski, 
Warszawa 1999 = SACh 14 (1999) s. 83-91.

13 Na temat tego przyjaciela Hieronima z czasów studiów, rzymskiego senatora, 
który zostawszy wdowcem, wiódł życie monastyczne, zob. A. Pollastri, Pammachio, 
DPAC II 2594; P. Szczur, Pammachiusz, EK XIV 1195-1196.

14 Więcej o Pauli i jej córce Eustochium, zob. A. Pollastri, Paola, DPAC II 2607; 
A. Stępniewska, Żeński klub inteligencji chrześcijańskiej na rzymskim Awentynie IV wie-
ku, VoxP 42-43 (2002) s. 261-292.

15 Jak wiadomo, heksapla dotrwała do naszych czasów tylko we fragmentach. 
Żyjący w XIX wieku Frederick Field, angielski teolog, zebrał w dwutomowym dzie-
le wszystkie zachowane fragmenty heksapli, które pojawiły się w cytatach Ojców 
Kościoła i pisarzy chrześcijańskich. Por. F. Field, Origenis Hexaplorum quae super-

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  53

w interesujące uwagi z dziedziny krytyki tekstu i przedstawia jego wersję 
podawaną w różnych przekładach greckich.

Jeśli chodzi o wyjaśnienia iuxta litteram, to Strydończyk, komentując 
proroka Izajasza, ma za przedmiot wydarzenia historyczne narodu 
wybranego. Próbuje, opierając się na swojej wiedzy, objaśniać zwyczaje, 
jakie panowały w Izraelu za czasów proroka, omawia także tematy 
botaniczne i zoologiczne, których znajdujemy wiele w Księdze Izajasza. 
Z racji tego, iż Strydończyk chciał wykazać, że Izajasz jest „nie tylko 
prorokiem, lecz także ewangelistą i apostołem”16, to w wyjaśnieniach per 
figuram w wielu passusach czyni nawiązania do Chrystusa i Kościoła17.

Praca ta tchnie większą niż zazwyczaj wrogością do Żydów, którym 
wyrzuca między innymi zaślepienie, niemoralność, chciwość oraz wyraża 
radość z ich obecnego poniżenia, a mianowicie z faktu, że Rzymianie 
zniszczyli świątynię. Piętnuje również przejawy zła wśród chrześcijan18.

Mówiąc o źródłach Hieronimowej egzegezy Izajasza, trzeba 
zaznaczyć, że jak przeważnie komentator czerpie wyjaśnienia duchowe 
od aleksandryjczyków. Od Orygenesa19 od początku do Iz 30, od Dydyma 
zaś począwszy od Iz 40. Przy egzegezie dosłownej Hieronim posługuje się 
przede wszystkim pismami Euzebiusza z Cezarei. Wśród innych greckich 
autorów, których imiennie wylicza w prologu do omawianego komentarza, 
pojawia się Apolinary z Laodycei20. Jedynym z komentatorów łacińskich, 
którego Hieronim przywołuje z imienia jest Wiktoryn z Petawium21. 
Szczegółowo o źródłach Hieronimowego komentarza do proroka Izajasza 
pisał Manlio Simonetti, który nie wyklucza, iż Strydończyk mógł się 
posługiwać także innymi komentarzami do Izajasza (np. Pseudo-Bazylego, 

sunt; sive Veterum Interpretum Graecorum in totum Vetus Testamentum fragmenta, 
t. I-II, Oxford 1875.

16 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
17 Por. Simonetti, Między dosłownością a alegorią, s. 344-345.
18 Por. Kelly, Hieronim, s. 345.
19 Ojciec egzegezy alegorycznej objaśniał Księgę Izajasza w systematycznym ko-

mentarzu, który niestety nie zachował się do naszych czasów, oraz w licznych homiliach, 
spośród których dziewięć na język łaciński przetłumaczył Strydończyk. Por. Origenes, In 
Isaiam hom., ed. W.A. Baehrens, GCS 33, Berlin 1925, s. 242-289, tł. S. Kalinkowski, 
Orygenes, Homilie o Księdze Izajasza, w: Orygenes, Homilie o Księgach Izajasza 
i Ezechiela, ŹMT 16, Kraków 2000, s. 15-68.

20 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol.
21 Por. Hieronymus, Commentaria in Isaiam I Prol. Zob. M. Dulaey, Victorin de 

Poetovio, premier exégète latin, Paris 1993; C. Vidal Manzanares, Pisarze wczesnochrze-
ścijańscy I-VIII, w. Mały słownik, tł. E. Burska, Warszawa 2001, s. 89.



54 Magdalena Jóźwiak 

Teodora z Heraklei, Jana Chryzostoma czy też piszącego po łacinie 
Ambrożego z Mediolanu) oprócz komentatorów, na których autor Wulgaty 
powołuje się imiennie w prologu do omawianego dzieła22.

2. Hieronimowa egzegeza Iz 7,10-16

Kontekstem historycznym Izajaszowego proroctwa o Emmanuelu 
jest tzw. koalicja syro-efraimska, w której dwaj królowie Resin i Pekach 
wyruszyli zbrojnie przeciwko Judzie (por. Iz 7,1). Na początku tej wojny 
Achaz utracił Elat, sześć miast Szefeli (por. 2Krn 28,18). Następnie wojska 
izraelskie z syryjskimi zajęły Judę i przygotowywały oblężenie Jerozolimy. 
Wieści te przeraziły króla Achaza (por. Iz 7,2) i postanowił wezwać 
na pomoc Tiglat-Pilesera III, co w konsekwencji ściągnęło polityczną 
i religijną dominację Asyrii nad Judą. W takich okolicznościach wkracza 
prorok Izajasz ze słowem YHWH. Izajasz wzywa króla do porzucenia 
strachu i zaufania Bogu, gdyż Resin i Pekach nie stanowią realnego 
zagrożenia dla Jerozolimy (Iz 7,4: „Uważaj, bądź spokojny, nie bój się! 
Niech twoje serce nie słabnie z powodu tych dwóch oto niedopałków 
dymiących głowni”), nad którą czuwa Bóg na mocy przymierza zawartego 
z Dawidem (por. 2Sm 7,16). Syria i Izrael upadną wedle słów proroka 
(por. Iz 7,8b), a Achaz powinien złożyć całą ufność w YHWH, co stanowi 
warunek ocalenia Judy (por. Iz 7,9b). W takim kontekście należy sytuować 
fragment Iz 7,10-16. 

2.1. Król Achaz – znak

Podczas drugiego spotkania Izajasza z Achazem prorok wzywa króla, 
by prosił Boga o znak (hebr. אוֹת; por. Iz 7,11), który byłby wyrazem 
opatrzności Bożej, król zaś odpowiada: „Nie będę prosił i nie będę 
wystawiał na próbę Pana” (Iz 7,12). Hieronim ze Strydonu, komentując 
ów werset, nazywa Achaza pyszałkiem, bezbożnikiem i czcicielem 
bóstw, podkreślając, iż postawa króla wynika z jego pychy. Nadto jako 
vir trilinguis, konfrontując przekłady z hebrajskim oryginałem23

23, poucza, 

22 Zob. M. Simonetti, Sulle fonti del Commento a Isaia di Girolamo, „Augustinianum” 
24 (1984) s. 451-469. 

23 Hieronim w swoich komentarzach biblijnych lubił popisywać się znajomością ję-
zyka hebrajskiego, co z dumą i wyższością podkreślał. Tam, gdzie tylko była sposobność, 

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  55

że choć wszyscy tłumacze podali „nie będę wystawiał na próbę Pana”, to 
hebr. וְלאֹ אֲנַסֶּה אֶת יְהוָה można także zrozumieć jako „nie będę wywyższać 
Pana”. A zatem Achaz jako król pyszny nie chce prosić YHWH o znak, bo 
wówczas uznałby jego wszechmoc:

Nie jest [człowiekiem] pokory, lecz pychy, ponieważ nie chce domagać się 
znaku od Pana. […] Chociaż według dwuznaczności przekazu hebrajskiego, 
w którym czytamy ULO ENASSE ADONAI24 i wszyscy podobnie przetłu-
maczyli, [to znaczy] „nie będę wystawiał na próbę Pana”, można [to także] 
przeczytać25 [jako] „nie będę wywyższać Pana”. Bezbożny król bowiem wie-
dział, że jeśli poprosi o znak, to otrzyma [go] i Pan zostanie uwielbiony. Otóż, 
tak czciciel bóstw, który pobudował ołtarze we wszystkich zakątkach ulic 
i w górach, i w lesistych gajach, nie chce prosić o znak, który byłby wska-
zówką i zamiast lewitów miał kapłanów pogańskich bóstw26.

komentator czynił trafne analogie do „świętego języka”. Oczywiście przy miejscach wąt-
pliwych Strydończyk zazwyczaj szalę przechyla na stronę hebrajskiego. Dla przykładu 
w Liście 125 wspomina o trudach, które musiał podjąć, by zgłębiać tajniki tego języka: 
„Gdy byłem młodzieńcem i głucha samotność otaczała mnie zewsząd, nie mogłem znieść 
napaści grzechu i żaru zmysłów; i chociaż łamałem je częstymi postami, to jednak umysł 
płonął w myślach. Chcąc go poskromić zwróciłem się z prośbą o naukę do pewnego brata, 
który był Żydem z pochodzenia; po odbytych studiach, dzięki którym poznałem bystrość 
Kwintyliana, bujną wymowę Cycerona, powagę Frontona i łagodność Pliniusza, zacząłem 
się uczyć alfabetu, zastanawiać się nad słowami syczącymi i przydechowymi. Ile w to 
włożyłem pracy, ile podjąłem trudów, ile razy zwątpiłem, ile razy ustawałem i z gorącego 
pragnienia, żeby się nauczyć, znów zaczynałem, co wycierpiałem, świadkiem jest moje 
sumienie i ci, którzy żyli razem ze mną. I dzięki czynię Panu, że z gorzkiego nasienia 
nauki zbieram słodkie owoce” (Hieronymus, Epistula 125, 12, ŹMT 63, oprac. H. Pietras 
– M. Ożóg, tł. J. Czuj, Kraków 2011, s. 160).

24 W dużej mierze Hieronimowa wokalizacja słów hebrajskich pojawiająca się 
w komentarzu do Iz 7,10-16, który stanowi przedmiot tego artykułu, wydaje się co naj-
mniej kuriozalna i niezgodna z zasadami wokalizacji hebrajskiego biblijnego, które dziś 
są nam znane. Powodów tego stanu rzeczy może być kilka, lecz nie jest to główny cel 
naszego przedłożenia, dlatego też przeważnie nie odnosimy się krytycznie do rzeczonej 
kwestii poza przykładami koniecznymi.

25 Należy pamiętać, że pierwotnie hebrajski tekst Biblii był zapisany przy pomocy 
samych spółgłosek i takim tekstem dysponował autor Wulgaty. Niejednokrotnie rozmaite 
kombinacje tych samych spółgłosek pozwalają odczytać tekst na wiele możliwych sposo-
bów. Dopiero od VI wieku pojawiają się różne systemy wokalizacji. Ostatecznie w X wie-
ku przyjęto system tyberiadzki jako najbardziej dokładny.

26 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 12: „Non humilitatis est, sed superbiae, 
quod non vult signum a Domino postulare. […] Quamquam juxta Hebraei sermonis ambi-



54 Magdalena Jóźwiak 

Teodora z Heraklei, Jana Chryzostoma czy też piszącego po łacinie 
Ambrożego z Mediolanu) oprócz komentatorów, na których autor Wulgaty 
powołuje się imiennie w prologu do omawianego dzieła22.

2. Hieronimowa egzegeza Iz 7,10-16

Kontekstem historycznym Izajaszowego proroctwa o Emmanuelu 
jest tzw. koalicja syro-efraimska, w której dwaj królowie Resin i Pekach 
wyruszyli zbrojnie przeciwko Judzie (por. Iz 7,1). Na początku tej wojny 
Achaz utracił Elat, sześć miast Szefeli (por. 2Krn 28,18). Następnie wojska 
izraelskie z syryjskimi zajęły Judę i przygotowywały oblężenie Jerozolimy. 
Wieści te przeraziły króla Achaza (por. Iz 7,2) i postanowił wezwać 
na pomoc Tiglat-Pilesera III, co w konsekwencji ściągnęło polityczną 
i religijną dominację Asyrii nad Judą. W takich okolicznościach wkracza 
prorok Izajasz ze słowem YHWH. Izajasz wzywa króla do porzucenia 
strachu i zaufania Bogu, gdyż Resin i Pekach nie stanowią realnego 
zagrożenia dla Jerozolimy (Iz 7,4: „Uważaj, bądź spokojny, nie bój się! 
Niech twoje serce nie słabnie z powodu tych dwóch oto niedopałków 
dymiących głowni”), nad którą czuwa Bóg na mocy przymierza zawartego 
z Dawidem (por. 2Sm 7,16). Syria i Izrael upadną wedle słów proroka 
(por. Iz 7,8b), a Achaz powinien złożyć całą ufność w YHWH, co stanowi 
warunek ocalenia Judy (por. Iz 7,9b). W takim kontekście należy sytuować 
fragment Iz 7,10-16. 

2.1. Król Achaz – znak

Podczas drugiego spotkania Izajasza z Achazem prorok wzywa króla, 
by prosił Boga o znak (hebr. אוֹת; por. Iz 7,11), który byłby wyrazem 
opatrzności Bożej, król zaś odpowiada: „Nie będę prosił i nie będę 
wystawiał na próbę Pana” (Iz 7,12). Hieronim ze Strydonu, komentując 
ów werset, nazywa Achaza pyszałkiem, bezbożnikiem i czcicielem 
bóstw, podkreślając, iż postawa króla wynika z jego pychy. Nadto jako 
vir trilinguis, konfrontując przekłady z hebrajskim oryginałem23

23, poucza, 

22 Zob. M. Simonetti, Sulle fonti del Commento a Isaia di Girolamo, „Augustinianum” 
24 (1984) s. 451-469. 

23 Hieronim w swoich komentarzach biblijnych lubił popisywać się znajomością ję-
zyka hebrajskiego, co z dumą i wyższością podkreślał. Tam, gdzie tylko była sposobność, 

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  55

że choć wszyscy tłumacze podali „nie będę wystawiał na próbę Pana”, to 
hebr. וְלאֹ אֲנַסֶּה אֶת יְהוָה można także zrozumieć jako „nie będę wywyższać 
Pana”. A zatem Achaz jako król pyszny nie chce prosić YHWH o znak, bo 
wówczas uznałby jego wszechmoc:

Nie jest [człowiekiem] pokory, lecz pychy, ponieważ nie chce domagać się 
znaku od Pana. […] Chociaż według dwuznaczności przekazu hebrajskiego, 
w którym czytamy ULO ENASSE ADONAI24 i wszyscy podobnie przetłu-
maczyli, [to znaczy] „nie będę wystawiał na próbę Pana”, można [to także] 
przeczytać25 [jako] „nie będę wywyższać Pana”. Bezbożny król bowiem wie-
dział, że jeśli poprosi o znak, to otrzyma [go] i Pan zostanie uwielbiony. Otóż, 
tak czciciel bóstw, który pobudował ołtarze we wszystkich zakątkach ulic 
i w górach, i w lesistych gajach, nie chce prosić o znak, który byłby wska-
zówką i zamiast lewitów miał kapłanów pogańskich bóstw26.

komentator czynił trafne analogie do „świętego języka”. Oczywiście przy miejscach wąt-
pliwych Strydończyk zazwyczaj szalę przechyla na stronę hebrajskiego. Dla przykładu 
w Liście 125 wspomina o trudach, które musiał podjąć, by zgłębiać tajniki tego języka: 
„Gdy byłem młodzieńcem i głucha samotność otaczała mnie zewsząd, nie mogłem znieść 
napaści grzechu i żaru zmysłów; i chociaż łamałem je częstymi postami, to jednak umysł 
płonął w myślach. Chcąc go poskromić zwróciłem się z prośbą o naukę do pewnego brata, 
który był Żydem z pochodzenia; po odbytych studiach, dzięki którym poznałem bystrość 
Kwintyliana, bujną wymowę Cycerona, powagę Frontona i łagodność Pliniusza, zacząłem 
się uczyć alfabetu, zastanawiać się nad słowami syczącymi i przydechowymi. Ile w to 
włożyłem pracy, ile podjąłem trudów, ile razy zwątpiłem, ile razy ustawałem i z gorącego 
pragnienia, żeby się nauczyć, znów zaczynałem, co wycierpiałem, świadkiem jest moje 
sumienie i ci, którzy żyli razem ze mną. I dzięki czynię Panu, że z gorzkiego nasienia 
nauki zbieram słodkie owoce” (Hieronymus, Epistula 125, 12, ŹMT 63, oprac. H. Pietras 
– M. Ożóg, tł. J. Czuj, Kraków 2011, s. 160).

24 W dużej mierze Hieronimowa wokalizacja słów hebrajskich pojawiająca się 
w komentarzu do Iz 7,10-16, który stanowi przedmiot tego artykułu, wydaje się co naj-
mniej kuriozalna i niezgodna z zasadami wokalizacji hebrajskiego biblijnego, które dziś 
są nam znane. Powodów tego stanu rzeczy może być kilka, lecz nie jest to główny cel 
naszego przedłożenia, dlatego też przeważnie nie odnosimy się krytycznie do rzeczonej 
kwestii poza przykładami koniecznymi.

25 Należy pamiętać, że pierwotnie hebrajski tekst Biblii był zapisany przy pomocy 
samych spółgłosek i takim tekstem dysponował autor Wulgaty. Niejednokrotnie rozmaite 
kombinacje tych samych spółgłosek pozwalają odczytać tekst na wiele możliwych sposo-
bów. Dopiero od VI wieku pojawiają się różne systemy wokalizacji. Ostatecznie w X wie-
ku przyjęto system tyberiadzki jako najbardziej dokładny.

26 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 12: „Non humilitatis est, sed superbiae, 
quod non vult signum a Domino postulare. […] Quamquam juxta Hebraei sermonis ambi-



56 Magdalena Jóźwiak 

Następnie Strydończyk doprecyzowuje w komentarzu do Iz 7,13, 
że ów znak ma związek z obietnicami Boga danymi dla domu 
Dawidowego. W 2Sm 7,16 Bóg złożył obietnicę, że potomstwo Dawida 
będzie panować na wieki, a więc król Achaz powinien zachować 
spokój, bo na mocy tej obietnicy koalicja syro-efraimska ostatecznie 
poniesie klęskę:

I to należy odnotować, że Achaz, król najbardziej bezbożny nie chciał pro-
sić o znak, [lecz] mowa prorocka odnosi się do domu Dawida, to znaczy do 
królewskiego pokolenia, o którym wyżej czytamy: I oznajmili to dla domu 
Dawida, mówiąc: „Sprzysięgły się Syria i Efraim” (Iz 7,2)27.

2.2. Panna

Kluczowym wersetem omawianej sekcji jest Iz 7,14: „Oto panna (hebr. 
 pocznie i porodzi syna i nada mu imię Emmanuel. W komentarzu (הָעַלְמָה
do tego wersetu Książę Egzegetów również zabłysnął jako vir trilinguis. 
Na początku bowiem wyjaśnia czytelnikowi znaczenie hebrajskiego 
terminu עַלְמָה, następnie zaś jako wytrawny filolog biblijny podaje, jak ów 
hebrajski termin przełożyli inni starożytni tłumacze oraz czyni analogię 
do Rdz 24,43, gdzie pojawia się także rzeczownik עַלְמָה w odniesieniu do 
Rebeki28

28:

guitatem, in quo scriptum est ULO ENASSE ADONAI, et omnes similiter transtulerunt, 
«non tentabo Dominum», possit legi, «non exaltabo Dominum». Sciebat enim rex impius 
quod si signum peteret, accepturus esset, et glorificaretur Dominus. Ergo quasi idolorum 
cultor, qui in omnibus angulis platearum et in montibus lucisque nemorosis aras consti-
tuerat, et pro Levitis habebat fanaticos, non vult signum petere quod praeceptum est” 
(tł. własne).

27 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 13 (tł. własne).
28 Strydończyk w Quaestiones Hebraice in Genesim w sposób następujący ko-

mentuje Rdz 24,43: „W Biblii Hebrajskiej napisano: «Stanę obok źródła wody i zjawi 
się młoda dziewczyna, która przyjdzie, aby zaczerpnąć wody i powiem jej, daj mi 
napić się troszkę wody z twego dzbana». Zamiast łacińskiego słowa «adolescentu-
la», a po grecku «νεανὶς», tam czytamy ALMA (עַלְמָה), to określenie występuje rów-
nież u proroka Izajasza. Bowiem, w tym miejscu, gdzie w naszych kodeksach czyta 
się: «Oto panna pocznie i porodzi» (Iz 7,14), tam Akwila przetłumaczył: «Oto młoda 
dziewczyna pocznie i porodzi». Natomiast w tekście hebrajskim jest: «Oto dziew-
czyna na wydaniu pocznie i porodzi». Należy wiedzieć, że słowo «alma» można od-
nieść wyłącznie do panny i znaczy tyle co «ἀπόκρυφος», czyli ukryta” (M. Jóźwiak, 

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  57

Hebrajskie [słowo] na określenie dziewicy, to BETHULA29, którego nie uży-
to w tym miejscu, lecz zamiast tego słowa czytamy ALMA30, co oprócz tłu-
maczy Septuaginty31 wszyscy przełożyli jako „adolescentula”. Tymczasem 
u nich wyraz ALMA jest dwuznaczny, bo może być rozumiany jako „ado-
lescentula”32 i „abscondita”33, to znaczy „ἀπόκρυφος” […]. Stąd i w tytule 
psalmu dziewiątego, gdzie w tekście hebrajskim umieszczono ALAMOTH, 
wszyscy tłumacze przełożyli [ów wyraz] jako „pro adolescentia”, tłumacze 
Septuaginty natomiast zinterpretowali jako „pro absconditis”. I w Księdze 
Rodzaju czytamy, że Rebeka została nazwana ALMA (por. Rdz 24), Akwila 
zaś nie przetłumaczył ani „adolescentula”, ani „puella”34, lecz „abscondita”35.

Następnie, co było zwyczajem Ojców Kościoła i pisarzy chrześcijańskich, 
jako że „myśleli” niejako Pismem Świętym i interpretowali Biblię w jej 
świetle, autor Wulgaty, kontynuując rozważania na temat hebrajskiego 
terminu עַלְמָה, powołuje się na historię Elizeusza i Szunemitki z 2Krl 4,8-37. 

Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima. Przekład i komentarz, Wrocław 
2010, s. 83).

29 Tutaj Hieronim ma rację. Por. L. Koehler – W. Baumgartner – J.J Stamm, 
Wielki słownik hebrajsko-polski i aramejsko polski Starego Testamentu, t. 1, red. P. Dec, 
Warszawa 2008, s. 157-158, nr 1472.

30 W opinii badaczy ten rzeczownik można przetłumaczyć jako ‘młoda kobieta, 
dziewczyna na wydaniu, dziewczyna, która jest zdatna do zawarcia małżeństwa’. Ów wyraz 
podkreśla młodość osoby i normalnie suponuje dziewictwo. Por. Koehler – Baumgartner 
– Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 1, s. 779-780, nr 6903. Hieronim ze Strydonu 
w komentarzu do Iz 7,14, podejmując refleksję nad semantyką omawianego rzeczownika, 
twierdzi także, że słowa עַלְמָה nie można odnieść do kobiety zamężnej: „Et quantum cum 
mea pugno memoria, nunquam me arbitror «alma» in muliere nupta legisse, sed in ea 
quae virgo est: ut non solum virgo sit, sed virgo junioris aetatis, et in annis adolescentiae” 
(Commentaria in Isaiam 7, 14).

31 Tłumacze LXX przełożyli to słowo przez παρθένος (‘dziewica’).
32 To znaczy ‘młoda panna, dziewczyna na wydaniu, młoda mężatka’.
33 To znaczy ‘ukryta’.
34 To znaczy ‘dziewczyna’.
35 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „[…] virgo Hebraice BETHULA ap-

pellatur, quae in praesenti loco non scribitur: sed pro hoc verbo positum est ALMA, quod 
praeter LXX omnes «adolescentulam» transtulerunt. Porro ALMA apud eos verbum am-
biguum est: dicitur enim et «adolescentula», et «abscondita», id est, «ἀπόκρυφος» […]. 
Unde et in titulo psalmi noni, ubi in Hebraeo positum est ALAMOTH, caeteri Interpretes 
transtulerunt, «pro adolescentia», quod LXX interpretati sunt, «pro absconditis». Et in 
Genesi legimus: ubi Rebecca dicitur «alma» (Gen XXIV), Aquilam non «adolescentu-
lam», nec «puellam» sed «absconditam» transtulisse” (tł. własne).



56 Magdalena Jóźwiak 

Następnie Strydończyk doprecyzowuje w komentarzu do Iz 7,13, 
że ów znak ma związek z obietnicami Boga danymi dla domu 
Dawidowego. W 2Sm 7,16 Bóg złożył obietnicę, że potomstwo Dawida 
będzie panować na wieki, a więc król Achaz powinien zachować 
spokój, bo na mocy tej obietnicy koalicja syro-efraimska ostatecznie 
poniesie klęskę:

I to należy odnotować, że Achaz, król najbardziej bezbożny nie chciał pro-
sić o znak, [lecz] mowa prorocka odnosi się do domu Dawida, to znaczy do 
królewskiego pokolenia, o którym wyżej czytamy: I oznajmili to dla domu 
Dawida, mówiąc: „Sprzysięgły się Syria i Efraim” (Iz 7,2)27.

2.2. Panna

Kluczowym wersetem omawianej sekcji jest Iz 7,14: „Oto panna (hebr. 
 pocznie i porodzi syna i nada mu imię Emmanuel. W komentarzu (הָעַלְמָה
do tego wersetu Książę Egzegetów również zabłysnął jako vir trilinguis. 
Na początku bowiem wyjaśnia czytelnikowi znaczenie hebrajskiego 
terminu עַלְמָה, następnie zaś jako wytrawny filolog biblijny podaje, jak ów 
hebrajski termin przełożyli inni starożytni tłumacze oraz czyni analogię 
do Rdz 24,43, gdzie pojawia się także rzeczownik עַלְמָה w odniesieniu do 
Rebeki28

28:

guitatem, in quo scriptum est ULO ENASSE ADONAI, et omnes similiter transtulerunt, 
«non tentabo Dominum», possit legi, «non exaltabo Dominum». Sciebat enim rex impius 
quod si signum peteret, accepturus esset, et glorificaretur Dominus. Ergo quasi idolorum 
cultor, qui in omnibus angulis platearum et in montibus lucisque nemorosis aras consti-
tuerat, et pro Levitis habebat fanaticos, non vult signum petere quod praeceptum est” 
(tł. własne).

27 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 13 (tł. własne).
28 Strydończyk w Quaestiones Hebraice in Genesim w sposób następujący ko-

mentuje Rdz 24,43: „W Biblii Hebrajskiej napisano: «Stanę obok źródła wody i zjawi 
się młoda dziewczyna, która przyjdzie, aby zaczerpnąć wody i powiem jej, daj mi 
napić się troszkę wody z twego dzbana». Zamiast łacińskiego słowa «adolescentu-
la», a po grecku «νεανὶς», tam czytamy ALMA (עַלְמָה), to określenie występuje rów-
nież u proroka Izajasza. Bowiem, w tym miejscu, gdzie w naszych kodeksach czyta 
się: «Oto panna pocznie i porodzi» (Iz 7,14), tam Akwila przetłumaczył: «Oto młoda 
dziewczyna pocznie i porodzi». Natomiast w tekście hebrajskim jest: «Oto dziew-
czyna na wydaniu pocznie i porodzi». Należy wiedzieć, że słowo «alma» można od-
nieść wyłącznie do panny i znaczy tyle co «ἀπόκρυφος», czyli ukryta” (M. Jóźwiak, 

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  57

Hebrajskie [słowo] na określenie dziewicy, to BETHULA29, którego nie uży-
to w tym miejscu, lecz zamiast tego słowa czytamy ALMA30, co oprócz tłu-
maczy Septuaginty31 wszyscy przełożyli jako „adolescentula”. Tymczasem 
u nich wyraz ALMA jest dwuznaczny, bo może być rozumiany jako „ado-
lescentula”32 i „abscondita”33, to znaczy „ἀπόκρυφος” […]. Stąd i w tytule 
psalmu dziewiątego, gdzie w tekście hebrajskim umieszczono ALAMOTH, 
wszyscy tłumacze przełożyli [ów wyraz] jako „pro adolescentia”, tłumacze 
Septuaginty natomiast zinterpretowali jako „pro absconditis”. I w Księdze 
Rodzaju czytamy, że Rebeka została nazwana ALMA (por. Rdz 24), Akwila 
zaś nie przetłumaczył ani „adolescentula”, ani „puella”34, lecz „abscondita”35.

Następnie, co było zwyczajem Ojców Kościoła i pisarzy chrześcijańskich, 
jako że „myśleli” niejako Pismem Świętym i interpretowali Biblię w jej 
świetle, autor Wulgaty, kontynuując rozważania na temat hebrajskiego 
terminu עַלְמָה, powołuje się na historię Elizeusza i Szunemitki z 2Krl 4,8-37. 

Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima. Przekład i komentarz, Wrocław 
2010, s. 83).

29 Tutaj Hieronim ma rację. Por. L. Koehler – W. Baumgartner – J.J Stamm, 
Wielki słownik hebrajsko-polski i aramejsko polski Starego Testamentu, t. 1, red. P. Dec, 
Warszawa 2008, s. 157-158, nr 1472.

30 W opinii badaczy ten rzeczownik można przetłumaczyć jako ‘młoda kobieta, 
dziewczyna na wydaniu, dziewczyna, która jest zdatna do zawarcia małżeństwa’. Ów wyraz 
podkreśla młodość osoby i normalnie suponuje dziewictwo. Por. Koehler – Baumgartner 
– Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 1, s. 779-780, nr 6903. Hieronim ze Strydonu 
w komentarzu do Iz 7,14, podejmując refleksję nad semantyką omawianego rzeczownika, 
twierdzi także, że słowa עַלְמָה nie można odnieść do kobiety zamężnej: „Et quantum cum 
mea pugno memoria, nunquam me arbitror «alma» in muliere nupta legisse, sed in ea 
quae virgo est: ut non solum virgo sit, sed virgo junioris aetatis, et in annis adolescentiae” 
(Commentaria in Isaiam 7, 14).

31 Tłumacze LXX przełożyli to słowo przez παρθένος (‘dziewica’).
32 To znaczy ‘młoda panna, dziewczyna na wydaniu, młoda mężatka’.
33 To znaczy ‘ukryta’.
34 To znaczy ‘dziewczyna’.
35 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „[…] virgo Hebraice BETHULA ap-

pellatur, quae in praesenti loco non scribitur: sed pro hoc verbo positum est ALMA, quod 
praeter LXX omnes «adolescentulam» transtulerunt. Porro ALMA apud eos verbum am-
biguum est: dicitur enim et «adolescentula», et «abscondita», id est, «ἀπόκρυφος» […]. 
Unde et in titulo psalmi noni, ubi in Hebraeo positum est ALAMOTH, caeteri Interpretes 
transtulerunt, «pro adolescentia», quod LXX interpretati sunt, «pro absconditis». Et in 
Genesi legimus: ubi Rebecca dicitur «alma» (Gen XXIV), Aquilam non «adolescentu-
lam», nec «puellam» sed «absconditam» transtulisse” (tł. własne).



58 Magdalena Jóźwiak 

Dalej argumentując swoje racje, w jaki sposób można przetłumaczyć 
omawiany rzeczownik, odwołuje się do języka punickiego:

Także kobieta z Szunem, straciwszy syna, gdy rzuciła się do nóg Elizeusza, 
a Gechazi próbował ją powstrzymać, usłyszał od proroka: „Zostaw ją, ponie-
waż jest w bólu, a Pan ukrył to przede mną” (2Krl 4,27). Tymczasem kiedy 
w łacińskim [tekście] jest „abscondit a me”, w hebrajskim czytamy EELIM 
MEMMENNI. Otóż ALMA, nie tylko znaczy „puella”36 lub „virgo”37, lecz 
także „virgo abscondita z ἐπιτάσει”38 i „secreta”39, która nigdy nie była do-
stępna spojrzeniom mężczyzn, lecz jest strzeżona z wielką pilnością rodzi-
ców. Także język punicki, o którym twierdzi się, że wypływa ze źródeł [ję-
zyka] hebrajskiego, słusznie na określenie dziewicy używa [słowa] ALMA40.

2.3. Emmanuel

Werset z Iz 7,14b w Biblii Tysiąclecia (wyd. 5) przetłumaczono: 
„I nazwie go imieniem Emmanuel”. Vir trilinguis na początku swoich 
rozważań do omawianego wersetu sięga po tekst oryginalny, w którym 
czytamy: „I nazwiesz (hebr. קָרָאת) go imieniem Emmanuel”. Następnie 
wyjaśnia, że tłumacze Septuaginty oraz Akwila, Symmach i Teodocjon formę 
czasownikową w tym zdaniu także przetłumaczyli przez drugą osobę liczby 
pojedynczej (gr. καλέσεις). Z kolei Ewangelista Mateusz w 1,23 zawarł 

36 To znaczy ‘dziewczyna’.
37 To znaczy ‘dziewica’.
38 To znaczy ‘dziewica ukryta z potomkiem’. Z biologicznego punktu widzenia 

dziewica posiadająca własne potomstwo jest zjawiskiem, które się wyklucza. Wydaje 
się, iż Hieronim w tym passusie nawiązuje do potomstwa duchowego lub owa dziewi-
ca wedle proroctwa Izajaszowego miałaby być prefigurą Maryi, choć nie pada jej imię. 
W Quaestiones Hebraice in Genesim 24, 43 Strydończyk także odnosi się do rzeczonej 
kwestii. Por. Jóźwiak, Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima, s. 83-84.

39 Synonim przymiotnika abscondita.
40 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Sunamitis quoque mulier, amis-

so filio, cum Elisaei fuisset pedibus provoluta, et prohiberet eam Jezi, audit a propheta: 
«Dimitte eam, quia in dolore est, et Dominus abscondit a me». Pro eo quod in Latino 
dicitur, «abscondit a me», in Hebraeo scriptum est, EELIM MEMMENNI. Ergo «alma», 
non solum «puella» vel «virgo», sed cum «ἐπιτάσει virgo abscondita» dicitur et «secre-
ta», quae nunquam virorum patuerit aspectibus; sed magna parentum diligentia custodita 
sit. Lingua quoque Punica, quae de Hebraeorum fontibus manare dicitur, proprie virgo 
«alma» appellatur” (tł. własne).

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  59

trzecią osobę liczby mnogiej: „[…] któremu nadadzą (gr. καλέσουσιν) imię 
Emmanuel”. Dalej autor Wulgaty, lubujący się w wyprowadzaniu etymologii 
nazw własnych, poucza czytelnika, iż imię Emmanuel (hebr. עִמָּנוּ אֵל) należy 
interpretować jako „z nami Bóg”:

Dalej następuje: „I nazwiesz go imieniem Emmanuel”, i tłumacze Septuaginy 
i trzej pozostali podobnie przetłumaczyli, stąd u Mateusza napisano, „nazwą”, 
czego nie ma w [tekście] hebrajskim. Otóż ów chłopiec, który narodzi się 
z Dziewicy, o domu Dawida, teraz jest nazywany przez ciebie „Emmanuelem” 
to znaczy „Bogiem z nami”, ponieważ wyzwolony od dwóch nieprzyjaznych 
królów41 udowodnisz tym faktem, że Bóg ma ciebie w swej pieczy42.

Komentując Iz 7,14b, Hieronim jako filolog zatrzymuje się nad 
hebrajskim słowem קָרָאת, które z punktu widzenia gramatyki hebrajskiego 
biblijnego jest czasownikiem w koniugacji qal perfectum dla drugiej osoby 
liczby pojedynczej rodzaju żeńskiego od czas. קָרָא (‘nadawać imię, wołać’)43

43, 
i podaje, że tę formę wszyscy starożytni tłumacze zinterpretowali poprawnie, 
czyli jako drugą osobę (gr. καλέσεις; łac: vocabis). Nadto autor Wulgaty 
zawiera uwagę, że formę קָרָאת także można odczytać jako trzecią osobę 
liczby pojedynczej. Nie sposób w oparciu o gramatykę wyjaśnić, dlaczego 
Hieronim zawiera taką informację, ponieważ jest to informacja błędna44

44. 
Gramatyka języka hebrajskiego biblijnego nie pozwala nam na odczytanie 
:jako formy dla trzeciej osoby, ani męskiego, ani żeńskiego rodzaju קָרָאת

41 Oczywiście autor Wulgaty nawiązuje w tym miejscu do królów Resina 
i Pekacha, którzy zawiązali koalicję syro-efraimską przeciw Achazowi, o czym wspo-
minamy w podpunkcie 2.

42 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Quodque sequitur: «Et vocabis no-
men ejus Emmanuel», et LXX et tres reliqui similiter transtulerunt, pro quo in Matthaeo 
scriptum est, «vocabunt»: quod in Hebraeo non habetur. Ergo iste puer qui nascetur ex 
Virgine, o domus David, nunc a te appelletur «Emmanuel», id est, «nobiscum Deus», 
quia rebus ipsis probabis a duobus inimicis regibus liberata, Deum te habere praesen-
tem” (tł. własne).

43 Por. Koehler – Baumgartner – Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 2, 
s. 189-192, nr 8287.

44 Jedynym logicznym argumentem, który pozwala nam przypuszczać, dlaczego 
komentator formę קָרָאת ( s 2 sg. fem.) interpretuje jako trzecią osobę liczby pojedynczej, jest 
wyjaśnienie, iż Hieronim nie odczytuje w tym miejscu hebraica veritas zgodnie z literą 
gramatyki, lecz interpretuje cały werset w sensie profetycznym, ponieważ w Iz 7,14a jest 
mowa o „pannie”, która porodzi dziecko, zatem ona nada mu imię.



58 Magdalena Jóźwiak 

Dalej argumentując swoje racje, w jaki sposób można przetłumaczyć 
omawiany rzeczownik, odwołuje się do języka punickiego:

Także kobieta z Szunem, straciwszy syna, gdy rzuciła się do nóg Elizeusza, 
a Gechazi próbował ją powstrzymać, usłyszał od proroka: „Zostaw ją, ponie-
waż jest w bólu, a Pan ukrył to przede mną” (2Krl 4,27). Tymczasem kiedy 
w łacińskim [tekście] jest „abscondit a me”, w hebrajskim czytamy EELIM 
MEMMENNI. Otóż ALMA, nie tylko znaczy „puella”36 lub „virgo”37, lecz 
także „virgo abscondita z ἐπιτάσει”38 i „secreta”39, która nigdy nie była do-
stępna spojrzeniom mężczyzn, lecz jest strzeżona z wielką pilnością rodzi-
ców. Także język punicki, o którym twierdzi się, że wypływa ze źródeł [ję-
zyka] hebrajskiego, słusznie na określenie dziewicy używa [słowa] ALMA40.

2.3. Emmanuel

Werset z Iz 7,14b w Biblii Tysiąclecia (wyd. 5) przetłumaczono: 
„I nazwie go imieniem Emmanuel”. Vir trilinguis na początku swoich 
rozważań do omawianego wersetu sięga po tekst oryginalny, w którym 
czytamy: „I nazwiesz (hebr. קָרָאת) go imieniem Emmanuel”. Następnie 
wyjaśnia, że tłumacze Septuaginty oraz Akwila, Symmach i Teodocjon formę 
czasownikową w tym zdaniu także przetłumaczyli przez drugą osobę liczby 
pojedynczej (gr. καλέσεις). Z kolei Ewangelista Mateusz w 1,23 zawarł 

36 To znaczy ‘dziewczyna’.
37 To znaczy ‘dziewica’.
38 To znaczy ‘dziewica ukryta z potomkiem’. Z biologicznego punktu widzenia 

dziewica posiadająca własne potomstwo jest zjawiskiem, które się wyklucza. Wydaje 
się, iż Hieronim w tym passusie nawiązuje do potomstwa duchowego lub owa dziewi-
ca wedle proroctwa Izajaszowego miałaby być prefigurą Maryi, choć nie pada jej imię. 
W Quaestiones Hebraice in Genesim 24, 43 Strydończyk także odnosi się do rzeczonej 
kwestii. Por. Jóźwiak, Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima, s. 83-84.

39 Synonim przymiotnika abscondita.
40 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Sunamitis quoque mulier, amis-

so filio, cum Elisaei fuisset pedibus provoluta, et prohiberet eam Jezi, audit a propheta: 
«Dimitte eam, quia in dolore est, et Dominus abscondit a me». Pro eo quod in Latino 
dicitur, «abscondit a me», in Hebraeo scriptum est, EELIM MEMMENNI. Ergo «alma», 
non solum «puella» vel «virgo», sed cum «ἐπιτάσει virgo abscondita» dicitur et «secre-
ta», quae nunquam virorum patuerit aspectibus; sed magna parentum diligentia custodita 
sit. Lingua quoque Punica, quae de Hebraeorum fontibus manare dicitur, proprie virgo 
«alma» appellatur” (tł. własne).

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  59

trzecią osobę liczby mnogiej: „[…] któremu nadadzą (gr. καλέσουσιν) imię 
Emmanuel”. Dalej autor Wulgaty, lubujący się w wyprowadzaniu etymologii 
nazw własnych, poucza czytelnika, iż imię Emmanuel (hebr. עִמָּנוּ אֵל) należy 
interpretować jako „z nami Bóg”:

Dalej następuje: „I nazwiesz go imieniem Emmanuel”, i tłumacze Septuaginy 
i trzej pozostali podobnie przetłumaczyli, stąd u Mateusza napisano, „nazwą”, 
czego nie ma w [tekście] hebrajskim. Otóż ów chłopiec, który narodzi się 
z Dziewicy, o domu Dawida, teraz jest nazywany przez ciebie „Emmanuelem” 
to znaczy „Bogiem z nami”, ponieważ wyzwolony od dwóch nieprzyjaznych 
królów41 udowodnisz tym faktem, że Bóg ma ciebie w swej pieczy42.

Komentując Iz 7,14b, Hieronim jako filolog zatrzymuje się nad 
hebrajskim słowem קָרָאת, które z punktu widzenia gramatyki hebrajskiego 
biblijnego jest czasownikiem w koniugacji qal perfectum dla drugiej osoby 
liczby pojedynczej rodzaju żeńskiego od czas. קָרָא (‘nadawać imię, wołać’)43

43, 
i podaje, że tę formę wszyscy starożytni tłumacze zinterpretowali poprawnie, 
czyli jako drugą osobę (gr. καλέσεις; łac: vocabis). Nadto autor Wulgaty 
zawiera uwagę, że formę קָרָאת także można odczytać jako trzecią osobę 
liczby pojedynczej. Nie sposób w oparciu o gramatykę wyjaśnić, dlaczego 
Hieronim zawiera taką informację, ponieważ jest to informacja błędna44

44. 
Gramatyka języka hebrajskiego biblijnego nie pozwala nam na odczytanie 
:jako formy dla trzeciej osoby, ani męskiego, ani żeńskiego rodzaju קָרָאת

41 Oczywiście autor Wulgaty nawiązuje w tym miejscu do królów Resina 
i Pekacha, którzy zawiązali koalicję syro-efraimską przeciw Achazowi, o czym wspo-
minamy w podpunkcie 2.

42 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Quodque sequitur: «Et vocabis no-
men ejus Emmanuel», et LXX et tres reliqui similiter transtulerunt, pro quo in Matthaeo 
scriptum est, «vocabunt»: quod in Hebraeo non habetur. Ergo iste puer qui nascetur ex 
Virgine, o domus David, nunc a te appelletur «Emmanuel», id est, «nobiscum Deus», 
quia rebus ipsis probabis a duobus inimicis regibus liberata, Deum te habere praesen-
tem” (tł. własne).

43 Por. Koehler – Baumgartner – Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 2, 
s. 189-192, nr 8287.

44 Jedynym logicznym argumentem, który pozwala nam przypuszczać, dlaczego 
komentator formę קָרָאת ( s 2 sg. fem.) interpretuje jako trzecią osobę liczby pojedynczej, jest 
wyjaśnienie, iż Hieronim nie odczytuje w tym miejscu hebraica veritas zgodnie z literą 
gramatyki, lecz interpretuje cały werset w sensie profetycznym, ponieważ w Iz 7,14a jest 
mowa o „pannie”, która porodzi dziecko, zatem ona nada mu imię.



60 Magdalena Jóźwiak 

Czasownik CARATHI45, który wszyscy zinterpretowali [jako] „vocabis”46, 
można też odczytać [jako] „vocabit”47, ponieważ oczywiście owa Dziewica, 
która pocznie i porodzi, nazwie tym imieniem Chrystusa48.

Teraz spróbujemy poszukać odpowiedzi na pytanie, kim w opinii 
Strydończyka jest tajemniczy Emmanuel? Otóż w sensie dosłownym 
chłopiec o imieniu Emmanuel, jak i jego matka powinni być osobami 
współczesnymi Achazowi (por. Iz 7,15-16; 8,8.10), gdyż ów znak, dany 
królowi przez Boga, ma być dla niego czytelny. Potwierdza to determinant 
poprzedzający słowo עַלְמָה  o którym wyżej pisaliśmy. A zatem ,(הָעַלְמָה) 
wszystko wskazuje na fakt, iż według interpretacji literalnej w tym wersecie 
jest mowa o żonie Achaza – Abijji i jej synu Ezechiaszu (por. 2Krl 18,2; 
2Krn 29,1).

Hieronim, objaśniając poszczególne księgi biblijne, pragnie dotrzeć 
do sensu, który kryje się pod postacią słowa. W tym względzie kieruje 
się kilkoma zasadami hermeneutyki, spośród których warto wyliczyć 
następujące: wielość sensów Pisma Świętego, jego charakter wspólnotowy 
oraz chrystologiczny. Autor Wulgaty zakłada, że Biblia nie jest księgą 
jednoznaczną, lecz zawiera w sobie niezmierne bogactwo treści, o czym 
pisze między innymi w Komentarzu do Koheleta 1, 8: „Należy podkreślić, 
że wszystkie słowa są brzemienne w treść i wymagają wielkiego wysiłku 
dla jej zgłębienia i nie jest tak – jak sądzą niektórzy, iż jakoby próżnując 
i czyniąc postanowienia, zdołali posiąść znajomość Pisma Świętego”49. Sens 
ten opiera się zasadniczo na dwóch przesłankach: po pierwsze całe Pismo 
Święte mówi o Chrystusie, po drugie całe Pismo Święte jest jedną całością. 
I w tym kluczu autor Wulgaty interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”, 
ponieważ dopatruje się u Iz 7,14b sensu typicznego i odnosi ów werset 
do Chrystusa: „I ten, który później będzie nazwany Jezusem, to znaczy, 

45 Wydaje się, że Hieronimowa interpretacja tej formy czasownikowej jest błędna, 
a co najmniej kuriozalna. Najprawdopodobniej Strydończyk interpretuje to słowo wedle 
zasad języka syryjskiego, w którym w koniugacji p’al w perfectum dla drugiej osoby licz-
by pojedynczej rodzaju żeńskiego występuje sufiks -ti, a litera „i” jest niema, nawet jeśli 
jest zapisywana.

46 To znaczy ‘nazwiesz’.
47 To znaczy ‘nazwie’.
48 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Verbum CARATHI, quod omnes 

interpretati sunt «vocabis», potest intelligi et «vocabit»: quod ipsa scilicet Virgo quae 
concipiet et pariet, hoc Christum appellatura sit nomine” (tł. własne).

49 Zob. Św. Hieronim, Komentarz do Księgi Eklezjastesa, tł. K. Bardski, Kraków 
1995, s. 31.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  61

«Zbawicielem», przez to, że odkupi cały rodzaj ludzki, teraz przez ciebie, 
[o domu Dawida], został nazwany przy pomocy słowa Emmanuel”50.

Dalej autor Wulgaty, udowadniając swój chrystologiczny model 
interpretacji Iz 7,14b, powołuje się na symboliczne imię drugiego syna 
Izajasza, które podaje za przekazem wcześniejszych komentatorów, 
a których nie wylicza w tym miejscu imiennie (Quidam de nostris Isaiam 
prophetam duos filios habuisse contendit, Jasub51 et Emmanuel52). Nadanie 
symbolicznego imienia synowi Izajasza miałoby być zapowiedzią rychłego 
upadku koalicji syro-efraimskiej:

Niektórzy z naszych stanowczo twierdzą, że prorok Izajasz miał dwóch sy-
nów, Jaszuba i Emmanuela, i Emmanuel zrodzony z prorokini, żony Izajasza, 
jest prefigurą Pana Zbawiciela; jako że pierwszy syn – Jaszub, który znaczy 
„opuszczony” albo „powracający”, jest symbolem narodu żydowskiego, któ-
ry został opuszczony [przez YHWH], a następnie powrócił [do Boga]. Drugi 
[syn] zaś – Emmanuel, [czyli] „z nami Bóg”, [symbolizuje] powołanie po-
gan, po tym jak „Słowo stało się ciałem i zamieszkało pośród nas” (J 1,14)53.

Św. Hieronim, trzymając się konsekwentnie swej interpretacji, iż 
Emmanuel z Izajaszowego proroctwa jest prefigurą Chrystusa, dokonuje 
relektury owego proroctwa, przywołując świadectwa z Ewangelii, które 

50 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14 (tł. własne).
51 Wedle przekazu Biblii hebrajskiej (por. Iz 7,3) pierwszy syn proroka nazywał się 

Szear-Jaszub (hebr. שְׁאָר יָשׁוּב). Wyprowadzając etymologię tego imienia możemy je gene-
ralnie interpretować jako „reszta powróci” lub „reszta stanie się zmieniona”. Por. Koehler 
– Baumgartner – Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 2, s. 393, nr 9076.

52 W przypadku drugiego syna Izajasza Biblia hebrajska (por. Iz 8,3) podaje, iż miał 
on na imię Maher-Szalal-Chasz-Baz (hebr. מַהֵר שָׁלָל חָשׁ בַּז), co można przetłumaczyć jako 
‘rychły łup, szybka zdobycz’. Por. Koehler –Baumgartner – Stamm, Wielki słownik he-
brajsko-polski, t. 1, s. 520-521, nr 4768. W interpretacji symbolicznej imię to zapowiada 
upadek koalicji królów Resina i Pekacha, którzy najechali na królestwo Achaza. Kwestią, 
która może budzić zdziwienie czytelnika, jest fakt, dlaczego Hieronim w komentarzu do 
Iz 7,14 nie koryguje informacji na temat imienia drugiego syna Izajasza, kiedy w swoim 
tłumaczeniu omawianego wersetu na język łaciński podąża za przekazem tekstu hebraj-
skiego, gdyż u Iz 7,14b w wersji Wulgaty czytamy „Accelera spolia detrahere; Festina 
prædari”. Wyjaśnienia nasuwają się co najmniej dwa. Po pierwsze, autor Wulgaty bardzo 
często w swoich komentarzach biblijnych podaje rozmaite przekazy (niekiedy sprzeczne 
ze sobą) na temat danej kwestii, nie zawsze je klasyfikuje, zestawia i wyciąga własne 
wnioski. Po drugie, w omawianym fragmencie powołuje się na stanowisko tzw. „niektó-
rych z naszych” (łac. quidam de nostris), co może sugerować powątpiewanie w tę opinię.

53 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14 (tł. własne).



60 Magdalena Jóźwiak 

Czasownik CARATHI45, który wszyscy zinterpretowali [jako] „vocabis”46, 
można też odczytać [jako] „vocabit”47, ponieważ oczywiście owa Dziewica, 
która pocznie i porodzi, nazwie tym imieniem Chrystusa48.

Teraz spróbujemy poszukać odpowiedzi na pytanie, kim w opinii 
Strydończyka jest tajemniczy Emmanuel? Otóż w sensie dosłownym 
chłopiec o imieniu Emmanuel, jak i jego matka powinni być osobami 
współczesnymi Achazowi (por. Iz 7,15-16; 8,8.10), gdyż ów znak, dany 
królowi przez Boga, ma być dla niego czytelny. Potwierdza to determinant 
poprzedzający słowo עַלְמָה  o którym wyżej pisaliśmy. A zatem ,(הָעַלְמָה) 
wszystko wskazuje na fakt, iż według interpretacji literalnej w tym wersecie 
jest mowa o żonie Achaza – Abijji i jej synu Ezechiaszu (por. 2Krl 18,2; 
2Krn 29,1).

Hieronim, objaśniając poszczególne księgi biblijne, pragnie dotrzeć 
do sensu, który kryje się pod postacią słowa. W tym względzie kieruje 
się kilkoma zasadami hermeneutyki, spośród których warto wyliczyć 
następujące: wielość sensów Pisma Świętego, jego charakter wspólnotowy 
oraz chrystologiczny. Autor Wulgaty zakłada, że Biblia nie jest księgą 
jednoznaczną, lecz zawiera w sobie niezmierne bogactwo treści, o czym 
pisze między innymi w Komentarzu do Koheleta 1, 8: „Należy podkreślić, 
że wszystkie słowa są brzemienne w treść i wymagają wielkiego wysiłku 
dla jej zgłębienia i nie jest tak – jak sądzą niektórzy, iż jakoby próżnując 
i czyniąc postanowienia, zdołali posiąść znajomość Pisma Świętego”49. Sens 
ten opiera się zasadniczo na dwóch przesłankach: po pierwsze całe Pismo 
Święte mówi o Chrystusie, po drugie całe Pismo Święte jest jedną całością. 
I w tym kluczu autor Wulgaty interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”, 
ponieważ dopatruje się u Iz 7,14b sensu typicznego i odnosi ów werset 
do Chrystusa: „I ten, który później będzie nazwany Jezusem, to znaczy, 

45 Wydaje się, że Hieronimowa interpretacja tej formy czasownikowej jest błędna, 
a co najmniej kuriozalna. Najprawdopodobniej Strydończyk interpretuje to słowo wedle 
zasad języka syryjskiego, w którym w koniugacji p’al w perfectum dla drugiej osoby licz-
by pojedynczej rodzaju żeńskiego występuje sufiks -ti, a litera „i” jest niema, nawet jeśli 
jest zapisywana.

46 To znaczy ‘nazwiesz’.
47 To znaczy ‘nazwie’.
48 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14: „Verbum CARATHI, quod omnes 

interpretati sunt «vocabis», potest intelligi et «vocabit»: quod ipsa scilicet Virgo quae 
concipiet et pariet, hoc Christum appellatura sit nomine” (tł. własne).

49 Zob. Św. Hieronim, Komentarz do Księgi Eklezjastesa, tł. K. Bardski, Kraków 
1995, s. 31.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  61

«Zbawicielem», przez to, że odkupi cały rodzaj ludzki, teraz przez ciebie, 
[o domu Dawida], został nazwany przy pomocy słowa Emmanuel”50.

Dalej autor Wulgaty, udowadniając swój chrystologiczny model 
interpretacji Iz 7,14b, powołuje się na symboliczne imię drugiego syna 
Izajasza, które podaje za przekazem wcześniejszych komentatorów, 
a których nie wylicza w tym miejscu imiennie (Quidam de nostris Isaiam 
prophetam duos filios habuisse contendit, Jasub51 et Emmanuel52). Nadanie 
symbolicznego imienia synowi Izajasza miałoby być zapowiedzią rychłego 
upadku koalicji syro-efraimskiej:

Niektórzy z naszych stanowczo twierdzą, że prorok Izajasz miał dwóch sy-
nów, Jaszuba i Emmanuela, i Emmanuel zrodzony z prorokini, żony Izajasza, 
jest prefigurą Pana Zbawiciela; jako że pierwszy syn – Jaszub, który znaczy 
„opuszczony” albo „powracający”, jest symbolem narodu żydowskiego, któ-
ry został opuszczony [przez YHWH], a następnie powrócił [do Boga]. Drugi 
[syn] zaś – Emmanuel, [czyli] „z nami Bóg”, [symbolizuje] powołanie po-
gan, po tym jak „Słowo stało się ciałem i zamieszkało pośród nas” (J 1,14)53.

Św. Hieronim, trzymając się konsekwentnie swej interpretacji, iż 
Emmanuel z Izajaszowego proroctwa jest prefigurą Chrystusa, dokonuje 
relektury owego proroctwa, przywołując świadectwa z Ewangelii, które 

50 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14 (tł. własne).
51 Wedle przekazu Biblii hebrajskiej (por. Iz 7,3) pierwszy syn proroka nazywał się 

Szear-Jaszub (hebr. שְׁאָר יָשׁוּב). Wyprowadzając etymologię tego imienia możemy je gene-
ralnie interpretować jako „reszta powróci” lub „reszta stanie się zmieniona”. Por. Koehler 
– Baumgartner – Stamm, Wielki słownik hebrajsko-polski, t. 2, s. 393, nr 9076.

52 W przypadku drugiego syna Izajasza Biblia hebrajska (por. Iz 8,3) podaje, iż miał 
on na imię Maher-Szalal-Chasz-Baz (hebr. מַהֵר שָׁלָל חָשׁ בַּז), co można przetłumaczyć jako 
‘rychły łup, szybka zdobycz’. Por. Koehler –Baumgartner – Stamm, Wielki słownik he-
brajsko-polski, t. 1, s. 520-521, nr 4768. W interpretacji symbolicznej imię to zapowiada 
upadek koalicji królów Resina i Pekacha, którzy najechali na królestwo Achaza. Kwestią, 
która może budzić zdziwienie czytelnika, jest fakt, dlaczego Hieronim w komentarzu do 
Iz 7,14 nie koryguje informacji na temat imienia drugiego syna Izajasza, kiedy w swoim 
tłumaczeniu omawianego wersetu na język łaciński podąża za przekazem tekstu hebraj-
skiego, gdyż u Iz 7,14b w wersji Wulgaty czytamy „Accelera spolia detrahere; Festina 
prædari”. Wyjaśnienia nasuwają się co najmniej dwa. Po pierwsze, autor Wulgaty bardzo 
często w swoich komentarzach biblijnych podaje rozmaite przekazy (niekiedy sprzeczne 
ze sobą) na temat danej kwestii, nie zawsze je klasyfikuje, zestawia i wyciąga własne 
wnioski. Po drugie, w omawianym fragmencie powołuje się na stanowisko tzw. „niektó-
rych z naszych” (łac. quidam de nostris), co może sugerować powątpiewanie w tę opinię.

53 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 14 (tł. własne).



62 Magdalena Jóźwiak 

dotyczą Emmanuela, tj. Jezusa Chrystusa. Zasadnicza relektura rzeczonej 
mowy prorockiej znajduje się u Mt 1,23. Wydaje się, iż Ewangelista cytuje 
Iz 7,14 nie w celu wykazania dziewictwa matki Chrystusa, lecz koncentruje 
się na imieniu Mesjasza (por. 1,21-23), o czym już wyżej wspominaliśmy. 
Z kolei autor Wulgaty, poddając swej analizie Iz 7,15 („Śmietanę i miód 
spożywać będzie, aby umiał odrzucać zło, a wybierać dobro”), powołuje 
się na werset z Łk 2,52, który w opinii Strydończyka należy odnieść do 
Emmanuela – Chrystusa:

I choć po wielu wiekach ewangelista o nim zaświadcza: „Chłopiec zaś wzra-
stał w mądrości, w latach i w łasce u Boga i ludzi” (Łk 2,52), a to zostało 
powiedziane, aby natura rodzaju ludzkiego została dowartościowana, jednak 
teraz jeszcze odziany w pieluszki i karmiony śmietaną i miodem otrzyma 
zdolność osądu zła i dobra, aby odrzucając zło, wybierał dobro54.

Następnie komentator według wykładni per figuram dopatruje się 
owego chłopca z Iz 7,14 w wybranych wydarzeniach z życia syna Maryi. 
Tym samym kolejny raz potwierdza, że Emmanuel jest prototypem Jezusa 
Chrystusa:

Wreszcie aniołowie oznajmiają pasterzom, że [on] leży w żłobie; magowie 
przychodzący ze Wschodu, o których mianowicie trzeba nam sądzić, że zo-
stali wybrani, adorują [go]. Przeciwnie Herod, skrybowie i Faryzeusze byli 
ganieni (Mt 2), ponieważ za jednego chłopca zamordowali wiele tysięcy 
chłopców55.

3. Konkluzja

Po przeanalizowaniu wybranych passusów z Hieronimowego 
komentarza do Iz 7,10-16, które biblistyka klasyfikuje jako tzw. „proroctwo 
o Emmanuelu”, nasuwają się następujące wnioski. Po pierwsze, Hieronim, 
jak mówi o sobie samym w Apologii przeciw Rufinowi 3, 6 „Ego […] 
Hebraeus, Graecus, Latinus, trilinguis”, słusznie – w naszym przekonaniu – 
zasługuje na miano vir trilinguis, ponieważ biegle i w dużej mierze trafnie, 

54 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 15 (tł. własne).
55 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 15 (tł. własne).

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  63

co próbowaliśmy wykazać, analizując Iz 7,10-16, posługuje się hebrajskim, 
greką i łaciną, zestawiając tekst oryginalny z greckimi tłumaczeniami: LXX, 
Akwilą, Symmachem i Teodocjonem. Hieronimowe uwagi filologiczne są 
w dużej mierze poprawne, co nie oznacza, że komentator nigdy się nie myli.

Po drugie, poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki sposób 
Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”, należy podkreślić, iż 
konsekwentnie przeprowadza wywód po linii egzegezy ponaddosłownej. 
Według tej interpretacji Izajaszowy Emmanuel jest typem Jezusa Chrystusa. 
Zatem autor Wulgaty odrzuca sens dosłowny omawianego fragmentu, 
który mówiłby o Ezechiaszu, którego miała porodzić żona króla Achaza, 
co byłoby znakiem trwałości dynastii Dawidowej według obietnicy Boga 
(por. 2Sm 7,16).

Jerome of Stridon as vir trilinguis on the Example of a Commentary 
to the Book of Isaiah 7:10-16

(summary)

The article concerns Commentaria in Isaiam 7:10-16 (cf. PL 24, 107 A-113 B), which was 
written by St. Jerome of Stridon. In this article, I was looking for an answer to the question 
of how St. Jerome interprets „The Emmanuel Prophecy”: whether in the literal or allegori-
cal sense? The literal interpretation of Isa 7:10-16 refers to the prophecy of Hezekiah, who 
was to give birth to the wife of King Ahaz (cf. 2Sam 7:1), the author of Vulgate sees a ty-
pical sense in this passage. So Emmanuel is a prefiguration of Jesus Christ („Qui postea 
vocabitur Jesus, id est, «Salvator», eo quod universum hominum genus salvaturus sit, 
nunc a te Emmanuelis appelletur vocabulo”; PL 24, 111 C). In my opinion, Commentaria 
in Isaiam 7:10-16 undoubtedly its value is interesting for researchers dealing with Ancient 
translations of the Bible, because St. Jerome – vir trilinguis (cf. Apologia adversus libros 
Rufini 3, 6, PL 23, 462A) who writes in Latin and uses Greek and Hebrew quite well, 
he copes with the criticism of the text by juxtaposing with the original Bible text the 
ancient translations available to him (LXX, Aquila, Symmachus and Theodotion).

Keywords : The Book of Isaiah; The Fathers of the Church; St. Jerome; A Commentary on 
the Book of Isaiah; Isa 7:10-16; The Emmanuel Prophecy; typology

Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis na przykładzie komentarza 
do Iz 7,10-16

(streszczenie)

Św. Hieronim ze Strydonu, nazywany princeps exegetarum, utrwalił się w pamięci po-
tomnych ogromną ilością dzieł. Najważniejszym dziełem i celem życia Hieronima była 



62 Magdalena Jóźwiak 

dotyczą Emmanuela, tj. Jezusa Chrystusa. Zasadnicza relektura rzeczonej 
mowy prorockiej znajduje się u Mt 1,23. Wydaje się, iż Ewangelista cytuje 
Iz 7,14 nie w celu wykazania dziewictwa matki Chrystusa, lecz koncentruje 
się na imieniu Mesjasza (por. 1,21-23), o czym już wyżej wspominaliśmy. 
Z kolei autor Wulgaty, poddając swej analizie Iz 7,15 („Śmietanę i miód 
spożywać będzie, aby umiał odrzucać zło, a wybierać dobro”), powołuje 
się na werset z Łk 2,52, który w opinii Strydończyka należy odnieść do 
Emmanuela – Chrystusa:

I choć po wielu wiekach ewangelista o nim zaświadcza: „Chłopiec zaś wzra-
stał w mądrości, w latach i w łasce u Boga i ludzi” (Łk 2,52), a to zostało 
powiedziane, aby natura rodzaju ludzkiego została dowartościowana, jednak 
teraz jeszcze odziany w pieluszki i karmiony śmietaną i miodem otrzyma 
zdolność osądu zła i dobra, aby odrzucając zło, wybierał dobro54.

Następnie komentator według wykładni per figuram dopatruje się 
owego chłopca z Iz 7,14 w wybranych wydarzeniach z życia syna Maryi. 
Tym samym kolejny raz potwierdza, że Emmanuel jest prototypem Jezusa 
Chrystusa:

Wreszcie aniołowie oznajmiają pasterzom, że [on] leży w żłobie; magowie 
przychodzący ze Wschodu, o których mianowicie trzeba nam sądzić, że zo-
stali wybrani, adorują [go]. Przeciwnie Herod, skrybowie i Faryzeusze byli 
ganieni (Mt 2), ponieważ za jednego chłopca zamordowali wiele tysięcy 
chłopców55.

3. Konkluzja

Po przeanalizowaniu wybranych passusów z Hieronimowego 
komentarza do Iz 7,10-16, które biblistyka klasyfikuje jako tzw. „proroctwo 
o Emmanuelu”, nasuwają się następujące wnioski. Po pierwsze, Hieronim, 
jak mówi o sobie samym w Apologii przeciw Rufinowi 3, 6 „Ego […] 
Hebraeus, Graecus, Latinus, trilinguis”, słusznie – w naszym przekonaniu – 
zasługuje na miano vir trilinguis, ponieważ biegle i w dużej mierze trafnie, 

54 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 15 (tł. własne).
55 Hieronymus, Commentaria in Isaiam 7, 15 (tł. własne).

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  63

co próbowaliśmy wykazać, analizując Iz 7,10-16, posługuje się hebrajskim, 
greką i łaciną, zestawiając tekst oryginalny z greckimi tłumaczeniami: LXX, 
Akwilą, Symmachem i Teodocjonem. Hieronimowe uwagi filologiczne są 
w dużej mierze poprawne, co nie oznacza, że komentator nigdy się nie myli.

Po drugie, poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki sposób 
Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”, należy podkreślić, iż 
konsekwentnie przeprowadza wywód po linii egzegezy ponaddosłownej. 
Według tej interpretacji Izajaszowy Emmanuel jest typem Jezusa Chrystusa. 
Zatem autor Wulgaty odrzuca sens dosłowny omawianego fragmentu, 
który mówiłby o Ezechiaszu, którego miała porodzić żona króla Achaza, 
co byłoby znakiem trwałości dynastii Dawidowej według obietnicy Boga 
(por. 2Sm 7,16).

Jerome of Stridon as vir trilinguis on the Example of a Commentary 
to the Book of Isaiah 7:10-16

(summary)

The article concerns Commentaria in Isaiam 7:10-16 (cf. PL 24, 107 A-113 B), which was 
written by St. Jerome of Stridon. In this article, I was looking for an answer to the question 
of how St. Jerome interprets „The Emmanuel Prophecy”: whether in the literal or allegori-
cal sense? The literal interpretation of Isa 7:10-16 refers to the prophecy of Hezekiah, who 
was to give birth to the wife of King Ahaz (cf. 2Sam 7:1), the author of Vulgate sees a ty-
pical sense in this passage. So Emmanuel is a prefiguration of Jesus Christ („Qui postea 
vocabitur Jesus, id est, «Salvator», eo quod universum hominum genus salvaturus sit, 
nunc a te Emmanuelis appelletur vocabulo”; PL 24, 111 C). In my opinion, Commentaria 
in Isaiam 7:10-16 undoubtedly its value is interesting for researchers dealing with Ancient 
translations of the Bible, because St. Jerome – vir trilinguis (cf. Apologia adversus libros 
Rufini 3, 6, PL 23, 462A) who writes in Latin and uses Greek and Hebrew quite well, 
he copes with the criticism of the text by juxtaposing with the original Bible text the 
ancient translations available to him (LXX, Aquila, Symmachus and Theodotion).

Keywords : The Book of Isaiah; The Fathers of the Church; St. Jerome; A Commentary on 
the Book of Isaiah; Isa 7:10-16; The Emmanuel Prophecy; typology

Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis na przykładzie komentarza 
do Iz 7,10-16

(streszczenie)

Św. Hieronim ze Strydonu, nazywany princeps exegetarum, utrwalił się w pamięci po-
tomnych ogromną ilością dzieł. Najważniejszym dziełem i celem życia Hieronima była 



64 Magdalena Jóźwiak 

praca nad Pismem Świętym. Zabłysnął on również, objaśniając Pismo Święte. Stworzył 
wiele komentarzy biblijnych, zarówno dla ksiąg Starego, jak i Nowego Testamentu. 
W niniejszym artykule pochyliliśmy się nad Hieronimowym komentarzem do Iz 7,10-16 
(Commentaria in Isaiam, PL 24, 107 A-113 B), poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki 
sposób Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”. Czy ów starożytny bibli-
sta interpretację mesjańską tego proroctwa wyjaśnia w sensie dosłownym i odnosi ją do 
Ezechiasza, którego miała porodzić żona króla Achaza, co miałoby być znakiem trwa-
łości dynastii Dawidowej (por. 2Sm 7,16.25-26), czy może Hieronim dopatruje się tutaj 
sensu typicznego i odnosi ów passus do Chrystusa? Podjęliśmy także próbę ukazania na 
wybranych fragmentach, w jaki sposób Hieronim – vir trilinguis, piszący po łacinie, a po-
sługujący się dość dobrze greką i hebrajskim, radzi sobie z krytyką tekstu, zestawiając 
z oryginalnym tekstem Biblii dostępne mu starożytne przekłady Iz 7,10-16. Fragmenty 
z Hieronimowego dzieła podaliśmy w tłumaczeniu własnym.

Słowa kluczowe : Księga Izajasza; Ojcowie Kościoła; Św. Hieronim; Komentarz do Księgi 
Izajasza; Iz 7,10-16; proroctwo o Emmanuelu; typologia

Bibliografia

Źródła

Augustinus, De civitate Dei, PL 41, 13-804.
Hieronymus, Apologia adversus libros Rufini, PL 23, 397-492.
Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten, ed. M. Adrien, Turnhout 1959, CCL 72, 

247-361, tł. K. Bardski, Hieronim, Komentarz do Księgi Eklezjastesa, BOK 5, Kra-
ków 1995, 24-152.

Hieronymus, Commentaria in Isaiam, PL 24, 17 A-704 B.
Hieronymus, Epistulae, PL 22, 325-1224, ŹMT 54; 55; 61; 63; 68, oprac. H. Pietras – 

M. Ożóg, tł. J. Czuj, Kraków 2010-2013.
Hieronymus, Liber hebraicarum quaestionum in Genesim, PL 23, 935A-1010A, 

tł. M. Jóźwiak, Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima. Przekład 
i komentarz, Wrocław 2010, s. 34-131.

Origenes, In Isaiam hom., ed. W.A. Baehrens, GCS 33, Berlin 1925, s. 242-289, 
tł. S. Kalinkowski, Orygenes, Homilie o Księdze Izajasza, w: Orygenes, Homilie 
o Księgach Izajasza i Ezechiela, ŹMT 16, Kraków 2000.

Opracowania

Dulaey M., Victorin de Poetovio, premier exégète latin, Paris 1993.
Field F., Origenis Hexaplorum quae supersunt; sive Veterum Interpretum Graecorum in 

totum Vetus Testamentum fragmenta, t. 1-2, Oxford 1875.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  65

Gozzo S., De sancti Hieronymi commentario in Isaiae librum, „Antonianum” 35 (1960) 
s. 49-80 i 169-214.

Jay J., L’exégèse de Saint Jérôme d’après son „Commentaire sur Isaïe”, Paris 1985.
Jóźwiak M., „Princeps exegetarum” a język hebrajski na podstawie „Quaestiones He-

braicae in Genesim”, „Vox Patrum” 65 (2016) s. 185-199.
Kelly J.-N.-D., Hieronim. Życie, Pisma, Spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 2003.
Koehler L. – Baumgartner W. – Stamm J.J., Wielki słownik hebrajsko-polski i ara-

mejsko-polski Starego Testamentu, t. 1-2, red. P. Dec, Warszawa 2008.
Królikowski J., Jak powstała Wulgata i któremu tekstowi Pisma Świętego przysługuje to 

miano?, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 36 (2017) s. 5-20.
Manzanares C.-V., Pisarze wczesnochrześcijańscy I-VIII w. Mały słownik, tł. E. Burska, 

Warszawa 2001.
Simonetti M., Sulle fonti del Commento a Isaia di Girolamo, „Augustinianum” 24 

(1984) s. 451-469.
Simonetti M., Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, Kraków 2000.



64 Magdalena Jóźwiak 

praca nad Pismem Świętym. Zabłysnął on również, objaśniając Pismo Święte. Stworzył 
wiele komentarzy biblijnych, zarówno dla ksiąg Starego, jak i Nowego Testamentu. 
W niniejszym artykule pochyliliśmy się nad Hieronimowym komentarzem do Iz 7,10-16 
(Commentaria in Isaiam, PL 24, 107 A-113 B), poszukując odpowiedzi na pytanie, w jaki 
sposób Strydończyk interpretuje „proroctwo o Emmanuelu”. Czy ów starożytny bibli-
sta interpretację mesjańską tego proroctwa wyjaśnia w sensie dosłownym i odnosi ją do 
Ezechiasza, którego miała porodzić żona króla Achaza, co miałoby być znakiem trwa-
łości dynastii Dawidowej (por. 2Sm 7,16.25-26), czy może Hieronim dopatruje się tutaj 
sensu typicznego i odnosi ów passus do Chrystusa? Podjęliśmy także próbę ukazania na 
wybranych fragmentach, w jaki sposób Hieronim – vir trilinguis, piszący po łacinie, a po-
sługujący się dość dobrze greką i hebrajskim, radzi sobie z krytyką tekstu, zestawiając 
z oryginalnym tekstem Biblii dostępne mu starożytne przekłady Iz 7,10-16. Fragmenty 
z Hieronimowego dzieła podaliśmy w tłumaczeniu własnym.

Słowa kluczowe : Księga Izajasza; Ojcowie Kościoła; Św. Hieronim; Komentarz do Księgi 
Izajasza; Iz 7,10-16; proroctwo o Emmanuelu; typologia

Bibliografia

Źródła

Augustinus, De civitate Dei, PL 41, 13-804.
Hieronymus, Apologia adversus libros Rufini, PL 23, 397-492.
Hieronymus, Commentarius in Ecclesiasten, ed. M. Adrien, Turnhout 1959, CCL 72, 

247-361, tł. K. Bardski, Hieronim, Komentarz do Księgi Eklezjastesa, BOK 5, Kra-
ków 1995, 24-152.

Hieronymus, Commentaria in Isaiam, PL 24, 17 A-704 B.
Hieronymus, Epistulae, PL 22, 325-1224, ŹMT 54; 55; 61; 63; 68, oprac. H. Pietras – 

M. Ożóg, tł. J. Czuj, Kraków 2010-2013.
Hieronymus, Liber hebraicarum quaestionum in Genesim, PL 23, 935A-1010A, 

tł. M. Jóźwiak, Kwestie hebrajskie w Księdze Rodzaju św. Hieronima. Przekład 
i komentarz, Wrocław 2010, s. 34-131.

Origenes, In Isaiam hom., ed. W.A. Baehrens, GCS 33, Berlin 1925, s. 242-289, 
tł. S. Kalinkowski, Orygenes, Homilie o Księdze Izajasza, w: Orygenes, Homilie 
o Księgach Izajasza i Ezechiela, ŹMT 16, Kraków 2000.

Opracowania

Dulaey M., Victorin de Poetovio, premier exégète latin, Paris 1993.
Field F., Origenis Hexaplorum quae supersunt; sive Veterum Interpretum Graecorum in 

totum Vetus Testamentum fragmenta, t. 1-2, Oxford 1875.

 Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis  65

Gozzo S., De sancti Hieronymi commentario in Isaiae librum, „Antonianum” 35 (1960) 
s. 49-80 i 169-214.

Jay J., L’exégèse de Saint Jérôme d’après son „Commentaire sur Isaïe”, Paris 1985.
Jóźwiak M., „Princeps exegetarum” a język hebrajski na podstawie „Quaestiones He-

braicae in Genesim”, „Vox Patrum” 65 (2016) s. 185-199.
Kelly J.-N.-D., Hieronim. Życie, Pisma, Spory, tł. R. Wiśniewski, Warszawa 2003.
Koehler L. – Baumgartner W. – Stamm J.J., Wielki słownik hebrajsko-polski i ara-

mejsko-polski Starego Testamentu, t. 1-2, red. P. Dec, Warszawa 2008.
Królikowski J., Jak powstała Wulgata i któremu tekstowi Pisma Świętego przysługuje to 

miano?, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 36 (2017) s. 5-20.
Manzanares C.-V., Pisarze wczesnochrześcijańscy I-VIII w. Mały słownik, tł. E. Burska, 

Warszawa 2001.
Simonetti M., Sulle fonti del Commento a Isaia di Girolamo, „Augustinianum” 24 

(1984) s. 451-469.
Simonetti M., Między dosłownością a alegorią, tł. T. Skibiński, Kraków 2000.



VOX PATRUM 76 (2020)  67-86
DOI:  10.31743/vp.10746

Ks. Michał Sołomieniuk1

Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych 
w Wulgacie – zagadnienia wstępne

1. Wstęp

Praca translatorska Sofroniusza Euzebiusza Hieronima trwała od roku 
382 do jego śmierci. Jej poszczególne etapy i owoce, składające się na 
Wulgatę, oraz ich recepcja zostały już szczegółowo opisane2. Tematem 
pobocznym wobec wielkiego Hieronimowego dzieła biblijnego, ale przez 
to nie mniej interesującym, są przedmowy do łacińskich wersji ksiąg bi-
blijnych. Warto jednak zaznaczyć, że prologi czy też przedmowy, jakie 
przez wieki umieszczano w Wulgacie, tylko częściowo pochodzą od św. 
Hieronima. W trzynastowiecznej Biblii Paryskiej znajdujemy na przykład 
sześćdziesiąt siedem wstępów do ksiąg biblijnych pochodzących m.in. 
z pism Izydora z Sewilli, Rabana Maura czy Piotra Lombarda3. Znajdujemy 
tam również krótkie marcjońskie wprowadzenia do listów św. Pawła, któ-

1 Ks. Michał Sołomieniuk, doktor nauk humanistycznych, dyrektor Archiwum 
Archidiecezjalnego w Gnieźnie; email: solomieniuk@gmail.com; ORCID: 
0000-0002-3702-8096.

2 Ujęcie chronologiczne prac translatorskich na tle kolejnych etapów życia 
Hieronima, por. J. Steinmann, Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk eines 
Kirchenvaters, Leipzig [1973]. Ujęcie problematyczne, por. A. Canellis, Introduction, 
w: Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017, s. 77-156; 
F. Van Liere, An introduction to the medieval Bible, New York 2014, s. 83-89. Na temat 
pracy nad samymi Ewangeliami, por. H. Houghton, The Latin New Testament: A Guide to 
its Early History, Texts, and Manuscripts, Oxford 2016, s. 31-35.

3 Por. Repertorium Biblicum Medii Aevi, t. 1, red. F. Stegmüller – K. Reinhardt, 
Madryt 1981.



VOX PATRUM 76 (2020)  67-86
DOI:  10.31743/vp.10746

Ks. Michał Sołomieniuk1

Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych 
w Wulgacie – zagadnienia wstępne

1. Wstęp

Praca translatorska Sofroniusza Euzebiusza Hieronima trwała od roku 
382 do jego śmierci. Jej poszczególne etapy i owoce, składające się na 
Wulgatę, oraz ich recepcja zostały już szczegółowo opisane2. Tematem 
pobocznym wobec wielkiego Hieronimowego dzieła biblijnego, ale przez 
to nie mniej interesującym, są przedmowy do łacińskich wersji ksiąg bi-
blijnych. Warto jednak zaznaczyć, że prologi czy też przedmowy, jakie 
przez wieki umieszczano w Wulgacie, tylko częściowo pochodzą od św. 
Hieronima. W trzynastowiecznej Biblii Paryskiej znajdujemy na przykład 
sześćdziesiąt siedem wstępów do ksiąg biblijnych pochodzących m.in. 
z pism Izydora z Sewilli, Rabana Maura czy Piotra Lombarda3. Znajdujemy 
tam również krótkie marcjońskie wprowadzenia do listów św. Pawła, któ-

1 Ks. Michał Sołomieniuk, doktor nauk humanistycznych, dyrektor Archiwum 
Archidiecezjalnego w Gnieźnie; email: solomieniuk@gmail.com; ORCID: 
0000-0002-3702-8096.

2 Ujęcie chronologiczne prac translatorskich na tle kolejnych etapów życia 
Hieronima, por. J. Steinmann, Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk eines 
Kirchenvaters, Leipzig [1973]. Ujęcie problematyczne, por. A. Canellis, Introduction, 
w: Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017, s. 77-156; 
F. Van Liere, An introduction to the medieval Bible, New York 2014, s. 83-89. Na temat 
pracy nad samymi Ewangeliami, por. H. Houghton, The Latin New Testament: A Guide to 
its Early History, Texts, and Manuscripts, Oxford 2016, s. 31-35.

3 Por. Repertorium Biblicum Medii Aevi, t. 1, red. F. Stegmüller – K. Reinhardt, 
Madryt 1981.



68 Ks. Michał Sołomieniuk 

re najwidoczniej już przed Hieronimem funkcjonowały jako przedmowy 
Biblii łacińskiej4. Celem niniejszego przedłożenia jest zarysowanie proble-
matyki związanej z tytułowymi wstępami: ustalenie ich listy, identyfika-
cja odbiorców, wskazanie w nich odniesień do filologii biblijnej i teologii, 
wreszcie ukazanie reminiscencji literatury i kultury klasycznej.

2. Ustalenie listy przedmów autorstwa Hieronima

Hieronim określa swe przedmowy kilkoma nazwami: praefatio, pra-
efatiuncula, prologus, exordium, principium5. Stwierdza też, że doda-
je przedmowy do każdej tłumaczonej księgi lub grupy ksiąg biblijnych: 
„Igitur et vos et unumquemque lectorem solita prafeatione commoneo, in 
principiis librorum eadem sempre adnectens […]”6. Okazuje się jednak, że 
ustalenie listy przedmów jego autorstwa wymaga osobnych badań.

Z ostatniego stulecia możemy wymienić trzy dzieła, w których zestawio-
no same tylko Hieronimowe przedmowy do ksiąg biblijnych7. W chronolo-
gicznie najstarszym zestawieniu Friedricha Stummera mają one charakter 
aneksu do wykładów o Biblii łacińskiej8. W wydaniu krytycznym Wulgaty 
w recenzji Webera-Grysona (VWG) dwadzieścia przedmów Hieronimowych 
poprzedza odpowiednie księgi biblijne9. Z kolei tom 592 serii Sources 
Chrétiennes (SCh 592) w całości został poświęcony przedmowom Hieronima 
do ksiąg biblijnych10. Różnice w tych trzech zestawieniach biorą się stąd, że 
VWG ani SCh 592 nie uwzględniają tekstów bez wątpienia Hieronimowych, 
ale będących albo osobnym utworem, albo cytatami z jego komentarzy bi-

4 Por. M.E. Schild, Abendländische Bibelvorreden bis zur Lutherbibel, Heidelberg 
1970, s. 71-75.

5 Por. W. Stade, Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque 
leges rhetoricas secutus sit, Rostochii 1925, s. 6.

6 Hieronymus, Prol. Iob (LXX) 2, SCh 592, s. 390. Skoro zatem niektóre księgi 
nie mają oryginalnego prologu, to albo on zaginął, albo Strydonita nie jest tłumaczem ani 
nawet korektorem danej księgi.

7 Ponadto zestawienie przedmów znajduje się w: Clavis Patrum Latinorum, red. 
E. Dekkers, Turnhout 1995.

8 Por. F. Stummer, Einführung in die lateinische Bibel, Paderborn 1928, s. 222-262 
(skrót: St.).

9 Por. Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, red. R. Weber – R. Gryson, Stuttgart 
2007 (skrót: VWG).

10 Por. Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 
2017. Tu aktualna, bogata bibliografia na s. 251-300.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 69

blijnych lub z dzieła O znakomitych mężach. Przed poszczególnymi księga-
mi umieścili je późniejsi redaktorzy. Osobnym dziełem jest używany jako 
wstęp do całej Biblii List 53: do kapłana Paulina [o studiowaniu Pisma]11, 
w którym autor, zwracając się do św. Paulina, biskupa Noli, pokrótce cha-
rakteryzuje poszczególne księgi biblijne (punkty 8-9). List ten pojawia się 
od IX wieku w większości rękopisów Wulgaty na samym jej początku12. 
Z kolei z dzieła O znakomitych mężach wybierano rozdziały poświęcone 
św. Pawłowi (rozdz. 5), św. Jakubowi (rozdz. 2), św. Piotrowi (rozdz. 1) i św. 
Judzie (rozdz. 4). Żadne z tych trzech zestawień przedmów nie uwzględnia 
umieszczanych również jako wstępy do proroków mniejszych fragmentów 
Hieronimowych komentarzy do tychże proroków. Tylko redaktor z Sources 
Chrétiennes włącza do edycji prologów List Euzebiusza do Karpiana, który 
św. Hieronim przełożył z greki na łacinę i sam dodawał go do jako wstęp do 
tzw. kanonów Euzebiusza. Ta redaktor umieszcza natomiast w apendyksie, 
jako niehieronimowe, przedmowy, które występują u Webera-Grysona: do 
Księgi Syracha i do Listów św. Pawła13.

Zestawienie listy wstępów w Wulgacie edycji Webera-Grysona 
(VWG), u Stummera (St) i w Sources Chrétiennes (SCh 592), wraz z odno-
śnikiem do Repertorium Biblicum Medii Aevi, prezentuje się następująco:14

l.p. Do jakiej 
księgi/ksiąg incipit explicit VWG St SCh 

592 RB

1. [do całości]
Frater Ambrosius 
tua mihi munus-

cula

qui se cogitat esse 
moriturum - x - 284

2. Pentateuchus Desiderii mei 
desidaratas

eos transferre sermo-
nem. x x x 285

3. Iosue Tandem finita 
Pentateucho Mosi

debeamus aure tran-
sire. x x x 311

4. Regum14
Viginti et duas 

esse litteras apud 
Hebraeos

silui a bonis. x x x 323

5. Paralipome-
non (hebr.)

Si Septuaginta 
interpretum

aures surdae sunt 
ceterorum x x x 328

11 Por. Hieronymus, Epistulae, pars 1, red. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – 
Lipsiae 1910, s. 442-465, tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1, ŹMT 
54, Kraków 2010, s. 25-36.

12 Por. Schild, Abendländische, s. 42.
13 Aline Canellis umieszcza także zestawienie odpowiednich oznaczeń z Clavis 

Patrum Latinorum. Por. Canellis, Introduction, s. 244-246.
14 Liber 1-2 Samuelis = 1-2 Regum, liber Malachim = 1-2Krl czyli 3 i 4 Regum.



68 Ks. Michał Sołomieniuk 

re najwidoczniej już przed Hieronimem funkcjonowały jako przedmowy 
Biblii łacińskiej4. Celem niniejszego przedłożenia jest zarysowanie proble-
matyki związanej z tytułowymi wstępami: ustalenie ich listy, identyfika-
cja odbiorców, wskazanie w nich odniesień do filologii biblijnej i teologii, 
wreszcie ukazanie reminiscencji literatury i kultury klasycznej.

2. Ustalenie listy przedmów autorstwa Hieronima

Hieronim określa swe przedmowy kilkoma nazwami: praefatio, pra-
efatiuncula, prologus, exordium, principium5. Stwierdza też, że doda-
je przedmowy do każdej tłumaczonej księgi lub grupy ksiąg biblijnych: 
„Igitur et vos et unumquemque lectorem solita prafeatione commoneo, in 
principiis librorum eadem sempre adnectens […]”6. Okazuje się jednak, że 
ustalenie listy przedmów jego autorstwa wymaga osobnych badań.

Z ostatniego stulecia możemy wymienić trzy dzieła, w których zestawio-
no same tylko Hieronimowe przedmowy do ksiąg biblijnych7. W chronolo-
gicznie najstarszym zestawieniu Friedricha Stummera mają one charakter 
aneksu do wykładów o Biblii łacińskiej8. W wydaniu krytycznym Wulgaty 
w recenzji Webera-Grysona (VWG) dwadzieścia przedmów Hieronimowych 
poprzedza odpowiednie księgi biblijne9. Z kolei tom 592 serii Sources 
Chrétiennes (SCh 592) w całości został poświęcony przedmowom Hieronima 
do ksiąg biblijnych10. Różnice w tych trzech zestawieniach biorą się stąd, że 
VWG ani SCh 592 nie uwzględniają tekstów bez wątpienia Hieronimowych, 
ale będących albo osobnym utworem, albo cytatami z jego komentarzy bi-

4 Por. M.E. Schild, Abendländische Bibelvorreden bis zur Lutherbibel, Heidelberg 
1970, s. 71-75.

5 Por. W. Stade, Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque 
leges rhetoricas secutus sit, Rostochii 1925, s. 6.

6 Hieronymus, Prol. Iob (LXX) 2, SCh 592, s. 390. Skoro zatem niektóre księgi 
nie mają oryginalnego prologu, to albo on zaginął, albo Strydonita nie jest tłumaczem ani 
nawet korektorem danej księgi.

7 Ponadto zestawienie przedmów znajduje się w: Clavis Patrum Latinorum, red. 
E. Dekkers, Turnhout 1995.

8 Por. F. Stummer, Einführung in die lateinische Bibel, Paderborn 1928, s. 222-262 
(skrót: St.).

9 Por. Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, red. R. Weber – R. Gryson, Stuttgart 
2007 (skrót: VWG).

10 Por. Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 
2017. Tu aktualna, bogata bibliografia na s. 251-300.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 69

blijnych lub z dzieła O znakomitych mężach. Przed poszczególnymi księga-
mi umieścili je późniejsi redaktorzy. Osobnym dziełem jest używany jako 
wstęp do całej Biblii List 53: do kapłana Paulina [o studiowaniu Pisma]11, 
w którym autor, zwracając się do św. Paulina, biskupa Noli, pokrótce cha-
rakteryzuje poszczególne księgi biblijne (punkty 8-9). List ten pojawia się 
od IX wieku w większości rękopisów Wulgaty na samym jej początku12. 
Z kolei z dzieła O znakomitych mężach wybierano rozdziały poświęcone 
św. Pawłowi (rozdz. 5), św. Jakubowi (rozdz. 2), św. Piotrowi (rozdz. 1) i św. 
Judzie (rozdz. 4). Żadne z tych trzech zestawień przedmów nie uwzględnia 
umieszczanych również jako wstępy do proroków mniejszych fragmentów 
Hieronimowych komentarzy do tychże proroków. Tylko redaktor z Sources 
Chrétiennes włącza do edycji prologów List Euzebiusza do Karpiana, który 
św. Hieronim przełożył z greki na łacinę i sam dodawał go do jako wstęp do 
tzw. kanonów Euzebiusza. Ta redaktor umieszcza natomiast w apendyksie, 
jako niehieronimowe, przedmowy, które występują u Webera-Grysona: do 
Księgi Syracha i do Listów św. Pawła13.

Zestawienie listy wstępów w Wulgacie edycji Webera-Grysona 
(VWG), u Stummera (St) i w Sources Chrétiennes (SCh 592), wraz z odno-
śnikiem do Repertorium Biblicum Medii Aevi, prezentuje się następująco:14

l.p. Do jakiej 
księgi/ksiąg incipit explicit VWG St SCh 

592 RB

1. [do całości]
Frater Ambrosius 
tua mihi munus-

cula

qui se cogitat esse 
moriturum - x - 284

2. Pentateuchus Desiderii mei 
desidaratas

eos transferre sermo-
nem. x x x 285

3. Iosue Tandem finita 
Pentateucho Mosi

debeamus aure tran-
sire. x x x 311

4. Regum14
Viginti et duas 

esse litteras apud 
Hebraeos

silui a bonis. x x x 323

5. Paralipome-
non (hebr.)

Si Septuaginta 
interpretum

aures surdae sunt 
ceterorum x x x 328

11 Por. Hieronymus, Epistulae, pars 1, red. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – 
Lipsiae 1910, s. 442-465, tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1, ŹMT 
54, Kraków 2010, s. 25-36.

12 Por. Schild, Abendländische, s. 42.
13 Aline Canellis umieszcza także zestawienie odpowiednich oznaczeń z Clavis 

Patrum Latinorum. Por. Canellis, Introduction, s. 244-246.
14 Liber 1-2 Samuelis = 1-2 Regum, liber Malachim = 1-2Krl czyli 3 i 4 Regum.



70 Ks. Michał Sołomieniuk 

6. Paralipome-
non (LXX)

[Eusebius Hie-
ronumus Dom-

nioni]

Quomodo Grae-
corum historias

Hebraeis voluminibus 
non legatur. - x x 327

7. Ezrae Utrum difficilius 
sit

detractione et odio 
deterrebor.

x x x 330

8. Tobiae 

[Cromatio et 
Heliodoro epi-

scopis] 

Mirari non desino

estis dignati conplesse x x x 332

9. Iudith Apud Hebraeos 
liber Iudith

insuperabilem super-
aret. x x x 335

10. Hester Librum Hester 
variis 

servi Christi esse non 
possunt. x x x 341

11. Iob (heb.) Cogor per sin-
gulos 

quam malivolum 
probet. x x x 344

12. Iob (LXX 
Hex.) Si aut fiscellam Quam ex aliorum 

negotio - x x 357

13.
In libro 

Psalmorum 
(LXX)

Psalterium Ro-
mae dudum 

purissimo fonte po-
tare. x x x 430

14. 
Inicipit alia 

eiusdem prae-
fatio (heb.)

[Eusebius Hie-
ronymus Sofronio 

suo salutem.] 
Scio quosdam 

putare

cupio et meminisse 
mei. x - x 443

15. In libris Salo-
monis (LXX)

Tres libros Salo-
monis

magis quam dubiis 
commendare. - x x 455

16. In libris Salo-
monis2 (heb.)

[Cromatio et 
Heliodoro episco-
pis Hieronymus.] 

Iungat epistula

suum saporem ser-
vaverint. x x x 457

17. In libro Iesu 
filii Sirach 

Multorum nobis 
et magnorum

proposuerunt vitam 
agere. x - x 26

18. Isaiae 
Nemo cum 

Prophetas vers-
ibus

Ecclesiis eius diutius 
insultarent. x x x 482

19. Hieremiae Hieremias 
propheta, cui hic

invidorum insaniam 
provocare. x x x 487

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 71

20. Hiezechielis 
Hiezechiel 

propheta cum 
Ioachim

Ut vocentur 
φαγολοιδοροι x x15 x 492

21. Danihele 
Danihelem 

prophetam iuxta 
Septuaginta

amore labuntur aut 
odio. x x x 494

22. Duodecim 
prophetarum 

Non idem est 
ordo titulos prophetaverunt. x x x 500

23. In Evangelio 

Beato papae 
Damaso Hie-

ronymus. Novum 
opus 

memineris mei, papa 
beatissime. x x16 x 595

24. In Epistulis 
Pauli Ap. 

Primum quaeritur 
quare

et manentem substan-
tiam. x - x 670

25. jw. Paulus Apostolus, 
qui ante Saulus17

sed ab omnibu explo-
ditur. - x - -

26. Iacob Iacobus, qui 
appellatur18 falsa eorum opinio est. - x - -

27. Petri Simon Petrus, 
filius Ioannis19

orbis veneratione 
celebratur - x - -

28. Iudae Iudas frater Ia-
cobi20

Sanctas Scripturas 
computatur. - x - -

29.
Eusebii epis-
tula ad Carpi-

anum

Eusebius Carpia-
no fratri

Similia dixisse rep-
peries. - - x -

151617181920Przedmiotem badań w niniejszym opracowaniu są przedmowy wystę-
pujące SCh 592 za wyjątkiem Listu Euzebiusza do Karpiana. Wśród ba-
daczy czasami występują wątpliwości w kwestii atrybucji przedmów, np. 
przedmowa do listów św. Pawła (w powyższej tabelce nr 24) jest przy-
pisywana we wspominanym Repertorium Biblicum, z pewnym znakiem 
zapytania, Pelagiuszowi. Może to wiązać się z faktem, że pelagianie jako 
pierwsi używali systematycznie Hieronimowej wersji tłumaczenia Biblii, 
szczególnie listów Pawłowych. Co więcej, sądzono, że to tłumaczenie jest 

15 Explicit dłuższy: „[…] id est manducantes sannas”.
16 „Beatissimo”.
17 Hieronymus, De viris illustribus 5, w: Hieronymus – Gennadius, De viris inlustri-

bus, red.  C.A. Bernoulli, Freiburg im Breisgau – Lepzig 1895, s. 9-11, tł. W. Szołdrski, 
Św. Hieronim, O znakomitych mężach, w: Św. Hieronim, O znakomitych meżach, Eteria, 
Pielgrzymka do miejsc świętych, PSP 6, Warszawa 1970, s. 30-32.

18 Hieronymus, De viris illustribus 2, PSP 6, s. 6-8.
19 Hieronymus, De viris illustribus 1, PSP 6, s. 6.
20 Hieronymus, De viris illustribus 4, PSP 6, s. 9.



70 Ks. Michał Sołomieniuk 

6. Paralipome-
non (LXX)

[Eusebius Hie-
ronumus Dom-

nioni]

Quomodo Grae-
corum historias

Hebraeis voluminibus 
non legatur. - x x 327

7. Ezrae Utrum difficilius 
sit

detractione et odio 
deterrebor.

x x x 330

8. Tobiae 

[Cromatio et 
Heliodoro epi-

scopis] 

Mirari non desino

estis dignati conplesse x x x 332

9. Iudith Apud Hebraeos 
liber Iudith

insuperabilem super-
aret. x x x 335

10. Hester Librum Hester 
variis 

servi Christi esse non 
possunt. x x x 341

11. Iob (heb.) Cogor per sin-
gulos 

quam malivolum 
probet. x x x 344

12. Iob (LXX 
Hex.) Si aut fiscellam Quam ex aliorum 

negotio - x x 357

13.
In libro 

Psalmorum 
(LXX)

Psalterium Ro-
mae dudum 

purissimo fonte po-
tare. x x x 430

14. 
Inicipit alia 

eiusdem prae-
fatio (heb.)

[Eusebius Hie-
ronymus Sofronio 

suo salutem.] 
Scio quosdam 

putare

cupio et meminisse 
mei. x - x 443

15. In libris Salo-
monis (LXX)

Tres libros Salo-
monis

magis quam dubiis 
commendare. - x x 455

16. In libris Salo-
monis2 (heb.)

[Cromatio et 
Heliodoro episco-
pis Hieronymus.] 

Iungat epistula

suum saporem ser-
vaverint. x x x 457

17. In libro Iesu 
filii Sirach 

Multorum nobis 
et magnorum

proposuerunt vitam 
agere. x - x 26

18. Isaiae 
Nemo cum 

Prophetas vers-
ibus

Ecclesiis eius diutius 
insultarent. x x x 482

19. Hieremiae Hieremias 
propheta, cui hic

invidorum insaniam 
provocare. x x x 487

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 71

20. Hiezechielis 
Hiezechiel 

propheta cum 
Ioachim

Ut vocentur 
φαγολοιδοροι x x15 x 492

21. Danihele 
Danihelem 

prophetam iuxta 
Septuaginta

amore labuntur aut 
odio. x x x 494

22. Duodecim 
prophetarum 

Non idem est 
ordo titulos prophetaverunt. x x x 500

23. In Evangelio 

Beato papae 
Damaso Hie-

ronymus. Novum 
opus 

memineris mei, papa 
beatissime. x x16 x 595

24. In Epistulis 
Pauli Ap. 

Primum quaeritur 
quare

et manentem substan-
tiam. x - x 670

25. jw. Paulus Apostolus, 
qui ante Saulus17

sed ab omnibu explo-
ditur. - x - -

26. Iacob Iacobus, qui 
appellatur18 falsa eorum opinio est. - x - -

27. Petri Simon Petrus, 
filius Ioannis19

orbis veneratione 
celebratur - x - -

28. Iudae Iudas frater Ia-
cobi20

Sanctas Scripturas 
computatur. - x - -

29.
Eusebii epis-
tula ad Carpi-

anum

Eusebius Carpia-
no fratri

Similia dixisse rep-
peries. - - x -

151617181920Przedmiotem badań w niniejszym opracowaniu są przedmowy wystę-
pujące SCh 592 za wyjątkiem Listu Euzebiusza do Karpiana. Wśród ba-
daczy czasami występują wątpliwości w kwestii atrybucji przedmów, np. 
przedmowa do listów św. Pawła (w powyższej tabelce nr 24) jest przy-
pisywana we wspominanym Repertorium Biblicum, z pewnym znakiem 
zapytania, Pelagiuszowi. Może to wiązać się z faktem, że pelagianie jako 
pierwsi używali systematycznie Hieronimowej wersji tłumaczenia Biblii, 
szczególnie listów Pawłowych. Co więcej, sądzono, że to tłumaczenie jest 

15 Explicit dłuższy: „[…] id est manducantes sannas”.
16 „Beatissimo”.
17 Hieronymus, De viris illustribus 5, w: Hieronymus – Gennadius, De viris inlustri-

bus, red.  C.A. Bernoulli, Freiburg im Breisgau – Lepzig 1895, s. 9-11, tł. W. Szołdrski, 
Św. Hieronim, O znakomitych mężach, w: Św. Hieronim, O znakomitych meżach, Eteria, 
Pielgrzymka do miejsc świętych, PSP 6, Warszawa 1970, s. 30-32.

18 Hieronymus, De viris illustribus 2, PSP 6, s. 6-8.
19 Hieronymus, De viris illustribus 1, PSP 6, s. 6.
20 Hieronymus, De viris illustribus 4, PSP 6, s. 9.



72 Ks. Michał Sołomieniuk 

ich właśnie dziełem21. Aline Canellis z kolei uznaje za niehieronimowe 
przedmowy do Księgi Syracha i do listów Pawłowych22. Trzeba od razu 
zaznaczyć, że Biblia w jednym woluminie pojawiła się dopiero w VI wie-
ku, wcześniej krążyły osobno poszczególne księgi lub grupy ksiąg. Istniało 
też wiele przedmów różnych autorów, zatem i przedmowy dobierano we-
dle uznania, czasami przypisując Hieronimowi obce teksty. Działo się tak 
przez całe wieki, czego dowodem jest np. łacińska Biblia pochodzenia cze-
skiego z 1414 roku z Gniezna, w której wstęp do Dziejów Apostolskich jest 
przypisany św. Hieronimowi23.

3. Dedykacje

Wiele starożytnych dzieł było dedykowanych konkretnym osobom. 
Hieronim zachował ten zwyczaj, dzięki czemu poznajemy krąg odbiorców 
tłumaczeń ksiąg biblijnych. Poniższa tabela zestawia adresatów poszcze-
gólnych dedykacji.

Odbiorcy dedykacji:

l.p.
księga/księgi biblijne adresat dedykacji

1. Pentateuchus Dezyderiusz
2. Iosue [Pammachiusz vel Eustochium]
3. Regum Paula i Eustochium
4. Paralipomenon (Hebr.) Chromacjusz bp
5. Paralipomenon (LXX) Domnio i Rogacjan
6. Ezrae Domnio i Rogacjan
7. Tobiae Chromacjusz bp i Heliodor bp
8. Iudith -
9. Hester Paula i Eustochium
10. Iob (Hebr.) -
11. Iob (LXX Hex.) Paula i Eustochium
12. In libro Psalmorum (LXX) Paula i Eustochium 
13. Inicipit alia eiusdem praefatio (Hebr.) Sofroniusz
14. In libris Salomonis (LXX) -

21 M. Cimosa, Guida allo studio della Bibbia latina. Dalla Vetus Latina, alla 
Vulgata, alla Nova Vulgata, t. 1, Roma 2008, s. 47.

22 Canellis, Introduction, s. 247.
23 Gniezno, Archiwum Archidiecezjalne, BK Ms 142: Biblia sacra, k. 446: Lucas 

antiocensis; RB nr 637.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 73

15. In libris Salomonis (Hebr.) Chromacjusz bp i Heliodor bp
16. In libro Iesu filii Sirach -
17. Isaiae Paula i Eustochium
18. Hieremiae -
19. Hiezechielis -
20. Danihelem Paula i Eustochium
21. Duodecim prophetarum Paula i Eustochium
22. In Evangelio Damazy pp
23. In Epistulis Pauli Ap. -

Piętnaście przedmów ma wyraźnych adresatów, którym jest dedyko-
wane tłumaczenie danej księgi lub grupy ksiąg, przy czym w połowie przy-
padków adresat pojawia się nie we wstępnym pozdrowieniu, a w dalszej 
części tekstu (oznaczono to kursywą)24. W jednym przypadku adresat jest 
domyślny na podstawie analizy treści, ale Strydonita nie zwraca się doń 
bezpośrednio, a jedynie o nim wspomina (oznaczono to nawiasem kwa-
dratowym). Jedno tłumaczenie jest dedykowane papieżowi św. Damazemu 
(305-384), od którego prośby rozpoczęło się wielkie dzieło translatorskie 
Hieronima25. Biskupowi Akwilei św. Chromacjuszowi (ok. 345-406/407)26 
są dedykowane trzy wstępy, w tym dwa łącznie z biskupem Heliodorem 
(ok. 350-ok. 407), pasterzem nadadriatyckiego Altinum27. Obydwaj byli 
przyjaciółmi Hieronima, przy czym Heliodor od dzieciństwa, pochodził 
bowiem ze Strydonu. Chromacjusz i Heliodor wspierali finansowo prace 
Hieronima28. Siedem przedmów zostało dedykowanych pobożnym niewia-
stom Pauli i Eustochium, matce wdowie i córce dziewicy, rzymskim arysto-
kratkom o głębokiej wierze i wielkiej erudycji, kobietom, zaprzyjaźnionym 
między innymi z papieżem Damazym i wieloletnim współpracownicom 

24 Również w rzymskiej literaturze klasycznej adresat dedykacji pojawia się 
w środku przedmowy. Por. Quintilianus, Instit., I Praef. 6: „Quod opus, Marcelle Vitori, 
tibi dicamus […]”, ed. L. Radermacher – V. Buchheit, Biblioteca Teubneriana, Lipsiae 
1959, s. 4.

25 Papież ten wymieniał z Hieronimem listy, zachowane w spuściźnie episto-
larnej tego ostatniego pod numerami 15, 16, 18A, 18B, 19, 20, 21, 36. Por. Eusebius 
Hieronimus, Epistulae, pars 1 (I-LXX), ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 
1910, s. 62-69, 73-142, 268-285, tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1, 
ŹMT 54, Kraków 2010, s. 40-41*, 44-81*, 150-158*.

26 Jest on też adresatem listu 7 wraz z Jowinem i Euzebiuszem.
27 Por. P. Zampa, I santi del Friuli, Pradamano 1930, s. 70-72. Heliodor jest adresa-

tem listów 14 i 60 Hieronima.
28 Hieronymus, Prol. Salom. (hebr.), 1, SCh 592, s. 426.



72 Ks. Michał Sołomieniuk 

ich właśnie dziełem21. Aline Canellis z kolei uznaje za niehieronimowe 
przedmowy do Księgi Syracha i do listów Pawłowych22. Trzeba od razu 
zaznaczyć, że Biblia w jednym woluminie pojawiła się dopiero w VI wie-
ku, wcześniej krążyły osobno poszczególne księgi lub grupy ksiąg. Istniało 
też wiele przedmów różnych autorów, zatem i przedmowy dobierano we-
dle uznania, czasami przypisując Hieronimowi obce teksty. Działo się tak 
przez całe wieki, czego dowodem jest np. łacińska Biblia pochodzenia cze-
skiego z 1414 roku z Gniezna, w której wstęp do Dziejów Apostolskich jest 
przypisany św. Hieronimowi23.

3. Dedykacje

Wiele starożytnych dzieł było dedykowanych konkretnym osobom. 
Hieronim zachował ten zwyczaj, dzięki czemu poznajemy krąg odbiorców 
tłumaczeń ksiąg biblijnych. Poniższa tabela zestawia adresatów poszcze-
gólnych dedykacji.

Odbiorcy dedykacji:

l.p.
księga/księgi biblijne adresat dedykacji

1. Pentateuchus Dezyderiusz
2. Iosue [Pammachiusz vel Eustochium]
3. Regum Paula i Eustochium
4. Paralipomenon (Hebr.) Chromacjusz bp
5. Paralipomenon (LXX) Domnio i Rogacjan
6. Ezrae Domnio i Rogacjan
7. Tobiae Chromacjusz bp i Heliodor bp
8. Iudith -
9. Hester Paula i Eustochium
10. Iob (Hebr.) -
11. Iob (LXX Hex.) Paula i Eustochium
12. In libro Psalmorum (LXX) Paula i Eustochium 
13. Inicipit alia eiusdem praefatio (Hebr.) Sofroniusz
14. In libris Salomonis (LXX) -

21 M. Cimosa, Guida allo studio della Bibbia latina. Dalla Vetus Latina, alla 
Vulgata, alla Nova Vulgata, t. 1, Roma 2008, s. 47.

22 Canellis, Introduction, s. 247.
23 Gniezno, Archiwum Archidiecezjalne, BK Ms 142: Biblia sacra, k. 446: Lucas 

antiocensis; RB nr 637.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 73

15. In libris Salomonis (Hebr.) Chromacjusz bp i Heliodor bp
16. In libro Iesu filii Sirach -
17. Isaiae Paula i Eustochium
18. Hieremiae -
19. Hiezechielis -
20. Danihelem Paula i Eustochium
21. Duodecim prophetarum Paula i Eustochium
22. In Evangelio Damazy pp
23. In Epistulis Pauli Ap. -

Piętnaście przedmów ma wyraźnych adresatów, którym jest dedyko-
wane tłumaczenie danej księgi lub grupy ksiąg, przy czym w połowie przy-
padków adresat pojawia się nie we wstępnym pozdrowieniu, a w dalszej 
części tekstu (oznaczono to kursywą)24. W jednym przypadku adresat jest 
domyślny na podstawie analizy treści, ale Strydonita nie zwraca się doń 
bezpośrednio, a jedynie o nim wspomina (oznaczono to nawiasem kwa-
dratowym). Jedno tłumaczenie jest dedykowane papieżowi św. Damazemu 
(305-384), od którego prośby rozpoczęło się wielkie dzieło translatorskie 
Hieronima25. Biskupowi Akwilei św. Chromacjuszowi (ok. 345-406/407)26 
są dedykowane trzy wstępy, w tym dwa łącznie z biskupem Heliodorem 
(ok. 350-ok. 407), pasterzem nadadriatyckiego Altinum27. Obydwaj byli 
przyjaciółmi Hieronima, przy czym Heliodor od dzieciństwa, pochodził 
bowiem ze Strydonu. Chromacjusz i Heliodor wspierali finansowo prace 
Hieronima28. Siedem przedmów zostało dedykowanych pobożnym niewia-
stom Pauli i Eustochium, matce wdowie i córce dziewicy, rzymskim arysto-
kratkom o głębokiej wierze i wielkiej erudycji, kobietom, zaprzyjaźnionym 
między innymi z papieżem Damazym i wieloletnim współpracownicom 

24 Również w rzymskiej literaturze klasycznej adresat dedykacji pojawia się 
w środku przedmowy. Por. Quintilianus, Instit., I Praef. 6: „Quod opus, Marcelle Vitori, 
tibi dicamus […]”, ed. L. Radermacher – V. Buchheit, Biblioteca Teubneriana, Lipsiae 
1959, s. 4.

25 Papież ten wymieniał z Hieronimem listy, zachowane w spuściźnie episto-
larnej tego ostatniego pod numerami 15, 16, 18A, 18B, 19, 20, 21, 36. Por. Eusebius 
Hieronimus, Epistulae, pars 1 (I-LXX), ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 
1910, s. 62-69, 73-142, 268-285, tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1, 
ŹMT 54, Kraków 2010, s. 40-41*, 44-81*, 150-158*.

26 Jest on też adresatem listu 7 wraz z Jowinem i Euzebiuszem.
27 Por. P. Zampa, I santi del Friuli, Pradamano 1930, s. 70-72. Heliodor jest adresa-

tem listów 14 i 60 Hieronima.
28 Hieronymus, Prol. Salom. (hebr.), 1, SCh 592, s. 426.



74 Ks. Michał Sołomieniuk 

Hieronima w dziele krzewienia monastycyzmu29. Do kręgu chrześcijań-
skiej arystokracji rzymskiej należał również prokonsul św. Pammachiusz 
(zm. 410), wspomniany w jednej z przedmów30. Z kolei o Sofroniuszu 
wiemy jedynie, że był przyjacielem Hieronima, który przełożył wiele jego 
dzieł na język grecki31. Domnio i Rogacjan byli mnichami32.

Autor w większości przedmów zaznacza, że podjął się tłumaczenia 
danej księgi (grupy ksiąg) na zlecenie czy też prośbę konkretnych osób. 
Przedmowa jest zatem listem przewodnim, towarzyszącym prezento-
wi, jakim jest dla danej osoby zamówione lub uproszone tłumaczenie. 
Przedmowy, które nie posiadają dedykacji, prawdopodobnie początkowo 
je posiadały, ale utraciły za sprawą późniejszych redaktorów33. Dedykacja 
bywa okazją do wyrażenia wielkiego szacunku albo silnych więzów przy-
jaźni autora z adresatami. Do Pauli i Eustochium zwraca się na przykład 
„unicum humilitatis et nobilitatis exemplar”34 lub stawia je na równi 
z ewangelicznymi kobietami – świadkami wiary35.

Drugim kręgiem osób, które na swój sposób pojawiają się w przedmo-
wach, są przeciwnicy Hieronima36. Są to zarówno ludzie przyzwyczajeni do 
różnorodnych łacińskich wersji tłumaczeń ksiąg biblijnych i traktujący je 
bezkrytycznie (do nich Hieronim odnosi się z wyrozumiałością), jak i za-
zdrośnicy (tych natomiast traktuje bez pardonu). Autor nie wymienia ich ni-
gdy z imienia. Wspomnienie o nich staje się jednak okazją do nieznającego 
miary ganienia tychże adwersarzy. Ten brak miary w połączeniu z argumen-
tacją sofistyczną jest charakterystyczny dla Hieronima w ogóle37.

Tłumaczenie Ewangelii powstało na życzenie papieża Damazego, 
zatem miało być w założeniu upublicznione. Z treści samych przedmów 

29 Hieronim skierował do nich następujące listy: do Eustochium listy 22 i 31; do 
Pauli listy 30, 33, 39. Obu kobietom (a po śmierci Pauli tylko jej córce) Strydonita zade-
dykował też liczne komentarze biblijne.

30 Adresat listów Hieronima 48, 49, 57, 66; wraz z kuzynką Marcellą adresat listu 
97; wraz z przyjacielem Oceanusem adresat listu 84.

31 Por. Hieronymus, De viris illustribus 134, PSP 6, s. 230-231. Sofroniusz tłuma-
czył na grekę łacińskie tłumaczenie psalmów i proroków, które Hieronim poczynił z języka 
hebrajskiego.

32 Por. Canellis, Introduction, s. 191.
33 Różni badacze próbują widzieć adresata „bezadresowych” przedmów w rzymiance 

Marcelli lub w biskupach Chromacjuszu, Heliodorze. Por. Canellis, Introduction, s. 195-196.
34 Hieronymus, Prol. Iob (LXX) 1, SCh 592, s. 388.
35 Hieronymus, Prol. Regum 4, SCh 592, s. 336.
36 Por. Schild, Abendlädische, s. 19-23.
37 Por. E. Norden, Die antike Kunstprosa, t. 2, wyd. 10, Leipzig 1995, s. 650-651.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 75

nie zawsze łatwo jest wywnioskować, które tłumaczenia Hieronim chciał 
upowszechniać, a które (przynajmniej w jego zamierzeniu) miały pozostać 
prywatnym darem. Być może te fragmenty, które zdają się wskazywać na 
drugie rozwiązanie, są tylko zabiegiem retorycznym. Z historii literatury 
rzymskiej znamy przypadki wysyłania przez autora dzieła, zadedykowane-
go w przedmowie pewnej osobie, najpierw do wydawcy, ten zaś troszczył 
się o jego kopiowanie i rozpowszechnianie38. Istnieją przedmowy, w któ-
rych Strydonita nie czyni zastrzeżeń co do upublicznienia owocu swej pra-
cy translatorskiej, w innych pozwala na upublicznienie w ograniczonym 
zakresie, w jeszcze innych prosi adresata o zachowanie tłumaczenia dla 
siebie. Ograniczenie w rozpowszechnianiu mogło mieć dwa powody: chęć 
ukrycia dzieła przed przeciwnikami Hieronima (tracili oni w ten sposób 
okazję do kolejnego ataku na tłumacza) i staranie o kontrolę pracy kopi-
stów. W przedmowie do Księgi Ezdrasza czytamy:

Itaque obsecro vos, mi Domnion et Rogatione carissimi, ut privata lectione con-
tenti, librum non efferatis in publicum, nec fastidiosis ingeratis cibos […]. Si qui 
autem fratrum sunt […] his tribuatis exemplar admonentes, ut Hebraea nomina, 
quorum grandis in hoc volumine copia est, distincte et per intervalla transcribant39.

Na chęć rozpowszechnienia dzieła wskazują z kolei pośrednio zwroty 
skierowane do nienazwanego z imienia czytelnika lub ogółu czytelników. 
Bez względu na to, czy zastrzeżenia były tylko zabiegiem retorycznym czy 
nie, brak jest świadectw na to, by przyjaciele Hieronima, będący jednocze-
śnie sami autorami tekstów religijnych, cytowali Biblię w jego tłumacze-
niu. Nigdy nie uczynił tego na przykład Chromacjusz.

4. Merytoryczna zawartość przedmów

Hieronim nie wykorzystywał przedmów, by przybliżyć czytelnikowi 
treść Biblii czy jej poszczególnych ksiąg. Nie zajmował się też szczegól-
nie osobą i dziełem Jezusa Chrystusa oraz problemem wiary. Poświęcał 
natomiast wiele miejsca dociekaniom nad tekstem biblijnym, badał rela-
cje między tekstem łacińskim, greckim, hebrajskim i aramejskim. Nade 
wszystko zaś bronił swojego tłumaczenia nazwanego wiele wieków póź-

38 Por. R. Gräfenhain, De more libros dedicandi apud scriptores Graecos et Romans 
obvio, Marpurgi Cattorum 1892, s. 47-52. 

39 Hieronymus, Prol. Ezrae 1, SCh 592, s. 360.



74 Ks. Michał Sołomieniuk 

Hieronima w dziele krzewienia monastycyzmu29. Do kręgu chrześcijań-
skiej arystokracji rzymskiej należał również prokonsul św. Pammachiusz 
(zm. 410), wspomniany w jednej z przedmów30. Z kolei o Sofroniuszu 
wiemy jedynie, że był przyjacielem Hieronima, który przełożył wiele jego 
dzieł na język grecki31. Domnio i Rogacjan byli mnichami32.

Autor w większości przedmów zaznacza, że podjął się tłumaczenia 
danej księgi (grupy ksiąg) na zlecenie czy też prośbę konkretnych osób. 
Przedmowa jest zatem listem przewodnim, towarzyszącym prezento-
wi, jakim jest dla danej osoby zamówione lub uproszone tłumaczenie. 
Przedmowy, które nie posiadają dedykacji, prawdopodobnie początkowo 
je posiadały, ale utraciły za sprawą późniejszych redaktorów33. Dedykacja 
bywa okazją do wyrażenia wielkiego szacunku albo silnych więzów przy-
jaźni autora z adresatami. Do Pauli i Eustochium zwraca się na przykład 
„unicum humilitatis et nobilitatis exemplar”34 lub stawia je na równi 
z ewangelicznymi kobietami – świadkami wiary35.

Drugim kręgiem osób, które na swój sposób pojawiają się w przedmo-
wach, są przeciwnicy Hieronima36. Są to zarówno ludzie przyzwyczajeni do 
różnorodnych łacińskich wersji tłumaczeń ksiąg biblijnych i traktujący je 
bezkrytycznie (do nich Hieronim odnosi się z wyrozumiałością), jak i za-
zdrośnicy (tych natomiast traktuje bez pardonu). Autor nie wymienia ich ni-
gdy z imienia. Wspomnienie o nich staje się jednak okazją do nieznającego 
miary ganienia tychże adwersarzy. Ten brak miary w połączeniu z argumen-
tacją sofistyczną jest charakterystyczny dla Hieronima w ogóle37.

Tłumaczenie Ewangelii powstało na życzenie papieża Damazego, 
zatem miało być w założeniu upublicznione. Z treści samych przedmów 

29 Hieronim skierował do nich następujące listy: do Eustochium listy 22 i 31; do 
Pauli listy 30, 33, 39. Obu kobietom (a po śmierci Pauli tylko jej córce) Strydonita zade-
dykował też liczne komentarze biblijne.

30 Adresat listów Hieronima 48, 49, 57, 66; wraz z kuzynką Marcellą adresat listu 
97; wraz z przyjacielem Oceanusem adresat listu 84.

31 Por. Hieronymus, De viris illustribus 134, PSP 6, s. 230-231. Sofroniusz tłuma-
czył na grekę łacińskie tłumaczenie psalmów i proroków, które Hieronim poczynił z języka 
hebrajskiego.

32 Por. Canellis, Introduction, s. 191.
33 Różni badacze próbują widzieć adresata „bezadresowych” przedmów w rzymiance 

Marcelli lub w biskupach Chromacjuszu, Heliodorze. Por. Canellis, Introduction, s. 195-196.
34 Hieronymus, Prol. Iob (LXX) 1, SCh 592, s. 388.
35 Hieronymus, Prol. Regum 4, SCh 592, s. 336.
36 Por. Schild, Abendlädische, s. 19-23.
37 Por. E. Norden, Die antike Kunstprosa, t. 2, wyd. 10, Leipzig 1995, s. 650-651.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 75

nie zawsze łatwo jest wywnioskować, które tłumaczenia Hieronim chciał 
upowszechniać, a które (przynajmniej w jego zamierzeniu) miały pozostać 
prywatnym darem. Być może te fragmenty, które zdają się wskazywać na 
drugie rozwiązanie, są tylko zabiegiem retorycznym. Z historii literatury 
rzymskiej znamy przypadki wysyłania przez autora dzieła, zadedykowane-
go w przedmowie pewnej osobie, najpierw do wydawcy, ten zaś troszczył 
się o jego kopiowanie i rozpowszechnianie38. Istnieją przedmowy, w któ-
rych Strydonita nie czyni zastrzeżeń co do upublicznienia owocu swej pra-
cy translatorskiej, w innych pozwala na upublicznienie w ograniczonym 
zakresie, w jeszcze innych prosi adresata o zachowanie tłumaczenia dla 
siebie. Ograniczenie w rozpowszechnianiu mogło mieć dwa powody: chęć 
ukrycia dzieła przed przeciwnikami Hieronima (tracili oni w ten sposób 
okazję do kolejnego ataku na tłumacza) i staranie o kontrolę pracy kopi-
stów. W przedmowie do Księgi Ezdrasza czytamy:

Itaque obsecro vos, mi Domnion et Rogatione carissimi, ut privata lectione con-
tenti, librum non efferatis in publicum, nec fastidiosis ingeratis cibos […]. Si qui 
autem fratrum sunt […] his tribuatis exemplar admonentes, ut Hebraea nomina, 
quorum grandis in hoc volumine copia est, distincte et per intervalla transcribant39.

Na chęć rozpowszechnienia dzieła wskazują z kolei pośrednio zwroty 
skierowane do nienazwanego z imienia czytelnika lub ogółu czytelników. 
Bez względu na to, czy zastrzeżenia były tylko zabiegiem retorycznym czy 
nie, brak jest świadectw na to, by przyjaciele Hieronima, będący jednocze-
śnie sami autorami tekstów religijnych, cytowali Biblię w jego tłumacze-
niu. Nigdy nie uczynił tego na przykład Chromacjusz.

4. Merytoryczna zawartość przedmów

Hieronim nie wykorzystywał przedmów, by przybliżyć czytelnikowi 
treść Biblii czy jej poszczególnych ksiąg. Nie zajmował się też szczegól-
nie osobą i dziełem Jezusa Chrystusa oraz problemem wiary. Poświęcał 
natomiast wiele miejsca dociekaniom nad tekstem biblijnym, badał rela-
cje między tekstem łacińskim, greckim, hebrajskim i aramejskim. Nade 
wszystko zaś bronił swojego tłumaczenia nazwanego wiele wieków póź-

38 Por. R. Gräfenhain, De more libros dedicandi apud scriptores Graecos et Romans 
obvio, Marpurgi Cattorum 1892, s. 47-52. 

39 Hieronymus, Prol. Ezrae 1, SCh 592, s. 360.



76 Ks. Michał Sołomieniuk 

niej Wulgatą40. Można zatem powiedzieć, że głównym przedmiotem prolo-
gów są zagadnienia translatorskie i krytyka tekstualna.

Najstarszym prologiem jest prolog do Nowego Testamentu, dedyko-
wany papieżowi Damazemu, który prosił Hieronima o rewizję tekstu ła-
cińskiego (Vetus Latina) na podstawie tekstu greckiego. Pierwsze zdanie 
prologu (które cytuję we własnym tłumaczeniu) objaśnia i cel i powód prac 
Hieronima: „Zmuszasz mnie, bym stworzył nowe dzieło ze starego, abym 
nad egzemplarzami Pism, rozproszonymi po całym świecie, zasiadł jako-
by jakowyś sędzia. A ponieważ różnią się one między sobą, mam rozstrzy-
gnąć, które z nich odpowiadają greckiemu oryginałowi”41. Jeśli w przypad-
ku pism Nowego Testamentu była jasność, że trzeba odnieść się do tekstu 
oryginalnego, to jasności tej Strydonita nie miał od razu w odniesieniu do 
pism Starego Testamentu. Widać to w zmieniającym się stosunku autora 
do Septuaginty42. Na wczesnym etapie prac translatorskich uważał on tekst 
grecki za podstawę przekładu. W przedmowie do ksiąg Paralipomenon we-
dług Septuaginty uznawał nawet natchnienie Septuaginty (w które wierzył 
już Filon Aleksandryjski), a powód zepsucia tekstu widział w przepisywa-
niu go z niepoprawionych egzemplarzy43. Uważał, że dodatki, jakie twór-
cy Septuaginty dołożyli do tekstu hebrajskiego, wynikają albo z „decoris 
gratia” (chęci upiększania), albo z „auctoritas” Ducha Świętego44. Na dal-
szym etapie prac, kiedy ponownie tłumaczył z hebrajskiego księgi, już raz 
poprawione według Septuaginty, uważał obie wersje tłumaczeń za przydat-
ne, a o swoim nowym dziele mówił: „nie w ten sposób tworzymy rzeczy 
nowe, by zniszczyć stare”45. Ów dalszy etap prac (translacje z hebrajskiego 
na łacinę) rozpoczął się około 390 roku46. Od tego czasu Hieronim nie tyl-
ko ograniczył się do wyboru tekstu hebrajskiego jako podstawy przekładu 
Starego Testamentu, ale też uznał za kanoniczne jedynie księgi znane w he-

40 Schild, Abendländische, s. 39, 41.
41 Hieronymus, Prol. Evang. 1, SCh 592, s. 470: „Novum opus facere me cogis ex ve-

teri, ut post exemplaria Scripturarum toto orbe dispersa quasi quidam arbiter sedeam, et quia 
inter se variant, quae sint illa, quae cum Graeca consentiant veritate decernam” (tł. własne). 

42 Na temat pojęcia i zakresu tej greckiej wersji ST, zwanej Septuagintą, por. 
M. Majewski, Jak przekłady zmieniają Biblię. O tłumaczeniu Pisma Świętego raz jeszcze, 
Kraków 2019, s. 20-22. W tej książce, na stronach 203-214, znajduje się obszerna biblio-
grafia, dotycząca problematyki translatorskiej. 

43 Por. Hieronymus, Prol. Paralip. (LXX) 1, SCh 592, s. 342. 
44 Por. Hieronymus, Prol. Paralip. (LXX) 2, SCh 592, s. 346.
45 Hieronymus, Prol. Salom. (hebr.): „neque enim sic nova condimus ut vetera de-

struamus”, SCh 592, s. 430.
46 Por. Steinmann, Hieronymus, s. 181; Canellis, Introduction, s. 93.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 77

brajskim, palestyńskim kanonie biblijnym. Co więcej, według tekstu hebraj-
skiego porządkował kolejność poszczególnych fragmentów ksiąg. W krót-
kiej przedmowie do Księgi Jeremiasza Hieronim pisze: „porządek wizji, 
który u Greków i Latynów jest całkowicie pomieszany, przywróciliśmy do 
stanu pierwotnego. Opuściliśmy Księgę Barucha, jego [Jeremiasza] sekreta-
rza, której Hebrajczycy ani nie czytują, ani jej nie mają, i oczekujemy za to 
wszystko złorzeczeń od zazdrośników”47. Ostatecznie w prologu do Ksiąg 
Królewskich wyraził swe przekonanie, że kanon hebrajski stanowi zarówno 
podstawę przekładu, jak i kryterium prawdziwości (natchnienia) poszczegól-
nych ksiąg Starego Testamentu48. W ten sposób Hieronim wyłączył z Biblii 
całą grupę ksiąg jako apokryfy. Te mianowicie, które nie zostały napisane 
w oryginale po hebrajsku, „cokolwiek jest poza tym, należy to zaliczyć do 
apokryfów”49. Kryterium wyłączenia grupy ksiąg było bardzo arbitralne 
(liczba liter alfabetu hebrajskiego = liczba ksiąg) i sam Strydonita ściśle się 
go nie trzymał, a wyłączone księgi wróciły trwale do Biblii, gdy tworzono 
Wulgatę. Pomimo to stanowisko Hieronima, kopiowane przez wieki razem 
z całym prologiem, zwanym przez niego samego „prologus galeatus”, 
wpłynęło na negatywną ocenę ksiąg deuterokanonicznych u Lutra i innych 
reformatorów. Jednym z powodów całkowitego zwrotu ku tekstowi hebraj-
skiemu była chęć dania merytorycznego „odporu” Żydom. Na końcu przed-
mowy do Księgi Izajasza Hieronim napisał: „[Chrystus] wie, że napociłem 
się przy nauce obcego języka po to, by Żydzi już dłużej nie szydzili z Jego 
Kościołów, zarzucając im fałszywość Pisma Świętego”50. Pisarz nie wyjaśnił 
jednak w żadnej przedmowie, czemu uznał nie tylko język hebrajski za pod-
stawę przekładu, ale i kanon hebrajski za obowiązujący. Autor nie zauważa 
również nigdzie problemu krytyki samego tekstu hebrajskiego krążącego 
w różniących się od siebie wersjach. Nie był też konsekwentny w ograni-
czaniu się do tekstu hebrajskiego, gdyż tłumaczył Księgi Daniela, Judyty 
i Tobiasza z chaldejskiego (aramejskiego)51. Innym ważnym argumentem 

47 „[…] ordinem visionum, qui apud Graecos et Latinos omnino confusus est, ad pristi-
nam fidem correximus. Librum autem Baruch, notarii eius, qui apud Hebraeos nec legitur nec 
habetur, praetermisimus, pro his omnibus maledicta ab aemulis praestolantes”, Hieronymus, 
Prol. Hier. SCh 592, s. 440, 442. Osobną kwestią jest to, że Hieronim nie znał tych hebrajskich 
manuskryptów, które zawierają tekst Księgi Jeremiasza, zbliżony do Septuaginty.

48 Por. Hieronymus, Prol. Regum 1, SCh 592, s. 326.
49 Hieronymus, Prol. Regum 2, SCh 592, s. 332: „Quicquid extra hos est, inter 

apocrypha seponendum”.
50 Hieronymus, Prol. Esaia 5, SCh 592, s. 436: „[…] qui scit me ob hoc in peregrinae lin-

guae eruditione sudasse, ne Iudaei de falsitate Scripturarum Ecclesiis eius diutius insultarent”.
51 Por. Schild, Abendländische, s. 29-30.



76 Ks. Michał Sołomieniuk 

niej Wulgatą40. Można zatem powiedzieć, że głównym przedmiotem prolo-
gów są zagadnienia translatorskie i krytyka tekstualna.

Najstarszym prologiem jest prolog do Nowego Testamentu, dedyko-
wany papieżowi Damazemu, który prosił Hieronima o rewizję tekstu ła-
cińskiego (Vetus Latina) na podstawie tekstu greckiego. Pierwsze zdanie 
prologu (które cytuję we własnym tłumaczeniu) objaśnia i cel i powód prac 
Hieronima: „Zmuszasz mnie, bym stworzył nowe dzieło ze starego, abym 
nad egzemplarzami Pism, rozproszonymi po całym świecie, zasiadł jako-
by jakowyś sędzia. A ponieważ różnią się one między sobą, mam rozstrzy-
gnąć, które z nich odpowiadają greckiemu oryginałowi”41. Jeśli w przypad-
ku pism Nowego Testamentu była jasność, że trzeba odnieść się do tekstu 
oryginalnego, to jasności tej Strydonita nie miał od razu w odniesieniu do 
pism Starego Testamentu. Widać to w zmieniającym się stosunku autora 
do Septuaginty42. Na wczesnym etapie prac translatorskich uważał on tekst 
grecki za podstawę przekładu. W przedmowie do ksiąg Paralipomenon we-
dług Septuaginty uznawał nawet natchnienie Septuaginty (w które wierzył 
już Filon Aleksandryjski), a powód zepsucia tekstu widział w przepisywa-
niu go z niepoprawionych egzemplarzy43. Uważał, że dodatki, jakie twór-
cy Septuaginty dołożyli do tekstu hebrajskiego, wynikają albo z „decoris 
gratia” (chęci upiększania), albo z „auctoritas” Ducha Świętego44. Na dal-
szym etapie prac, kiedy ponownie tłumaczył z hebrajskiego księgi, już raz 
poprawione według Septuaginty, uważał obie wersje tłumaczeń za przydat-
ne, a o swoim nowym dziele mówił: „nie w ten sposób tworzymy rzeczy 
nowe, by zniszczyć stare”45. Ów dalszy etap prac (translacje z hebrajskiego 
na łacinę) rozpoczął się około 390 roku46. Od tego czasu Hieronim nie tyl-
ko ograniczył się do wyboru tekstu hebrajskiego jako podstawy przekładu 
Starego Testamentu, ale też uznał za kanoniczne jedynie księgi znane w he-

40 Schild, Abendländische, s. 39, 41.
41 Hieronymus, Prol. Evang. 1, SCh 592, s. 470: „Novum opus facere me cogis ex ve-

teri, ut post exemplaria Scripturarum toto orbe dispersa quasi quidam arbiter sedeam, et quia 
inter se variant, quae sint illa, quae cum Graeca consentiant veritate decernam” (tł. własne). 

42 Na temat pojęcia i zakresu tej greckiej wersji ST, zwanej Septuagintą, por. 
M. Majewski, Jak przekłady zmieniają Biblię. O tłumaczeniu Pisma Świętego raz jeszcze, 
Kraków 2019, s. 20-22. W tej książce, na stronach 203-214, znajduje się obszerna biblio-
grafia, dotycząca problematyki translatorskiej. 

43 Por. Hieronymus, Prol. Paralip. (LXX) 1, SCh 592, s. 342. 
44 Por. Hieronymus, Prol. Paralip. (LXX) 2, SCh 592, s. 346.
45 Hieronymus, Prol. Salom. (hebr.): „neque enim sic nova condimus ut vetera de-

struamus”, SCh 592, s. 430.
46 Por. Steinmann, Hieronymus, s. 181; Canellis, Introduction, s. 93.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 77

brajskim, palestyńskim kanonie biblijnym. Co więcej, według tekstu hebraj-
skiego porządkował kolejność poszczególnych fragmentów ksiąg. W krót-
kiej przedmowie do Księgi Jeremiasza Hieronim pisze: „porządek wizji, 
który u Greków i Latynów jest całkowicie pomieszany, przywróciliśmy do 
stanu pierwotnego. Opuściliśmy Księgę Barucha, jego [Jeremiasza] sekreta-
rza, której Hebrajczycy ani nie czytują, ani jej nie mają, i oczekujemy za to 
wszystko złorzeczeń od zazdrośników”47. Ostatecznie w prologu do Ksiąg 
Królewskich wyraził swe przekonanie, że kanon hebrajski stanowi zarówno 
podstawę przekładu, jak i kryterium prawdziwości (natchnienia) poszczegól-
nych ksiąg Starego Testamentu48. W ten sposób Hieronim wyłączył z Biblii 
całą grupę ksiąg jako apokryfy. Te mianowicie, które nie zostały napisane 
w oryginale po hebrajsku, „cokolwiek jest poza tym, należy to zaliczyć do 
apokryfów”49. Kryterium wyłączenia grupy ksiąg było bardzo arbitralne 
(liczba liter alfabetu hebrajskiego = liczba ksiąg) i sam Strydonita ściśle się 
go nie trzymał, a wyłączone księgi wróciły trwale do Biblii, gdy tworzono 
Wulgatę. Pomimo to stanowisko Hieronima, kopiowane przez wieki razem 
z całym prologiem, zwanym przez niego samego „prologus galeatus”, 
wpłynęło na negatywną ocenę ksiąg deuterokanonicznych u Lutra i innych 
reformatorów. Jednym z powodów całkowitego zwrotu ku tekstowi hebraj-
skiemu była chęć dania merytorycznego „odporu” Żydom. Na końcu przed-
mowy do Księgi Izajasza Hieronim napisał: „[Chrystus] wie, że napociłem 
się przy nauce obcego języka po to, by Żydzi już dłużej nie szydzili z Jego 
Kościołów, zarzucając im fałszywość Pisma Świętego”50. Pisarz nie wyjaśnił 
jednak w żadnej przedmowie, czemu uznał nie tylko język hebrajski za pod-
stawę przekładu, ale i kanon hebrajski za obowiązujący. Autor nie zauważa 
również nigdzie problemu krytyki samego tekstu hebrajskiego krążącego 
w różniących się od siebie wersjach. Nie był też konsekwentny w ograni-
czaniu się do tekstu hebrajskiego, gdyż tłumaczył Księgi Daniela, Judyty 
i Tobiasza z chaldejskiego (aramejskiego)51. Innym ważnym argumentem 

47 „[…] ordinem visionum, qui apud Graecos et Latinos omnino confusus est, ad pristi-
nam fidem correximus. Librum autem Baruch, notarii eius, qui apud Hebraeos nec legitur nec 
habetur, praetermisimus, pro his omnibus maledicta ab aemulis praestolantes”, Hieronymus, 
Prol. Hier. SCh 592, s. 440, 442. Osobną kwestią jest to, że Hieronim nie znał tych hebrajskich 
manuskryptów, które zawierają tekst Księgi Jeremiasza, zbliżony do Septuaginty.

48 Por. Hieronymus, Prol. Regum 1, SCh 592, s. 326.
49 Hieronymus, Prol. Regum 2, SCh 592, s. 332: „Quicquid extra hos est, inter 

apocrypha seponendum”.
50 Hieronymus, Prol. Esaia 5, SCh 592, s. 436: „[…] qui scit me ob hoc in peregrinae lin-

guae eruditione sudasse, ne Iudaei de falsitate Scripturarum Ecclesiis eius diutius insultarent”.
51 Por. Schild, Abendländische, s. 29-30.



78 Ks. Michał Sołomieniuk 

za tłumaczeniem prosto z hebrajskiego był argument teologiczny: w Starym 
Testamencie znajdują się proroctwa, które jeszcze się nie spełniły za czasów 
Siedemdziesięciu (czyli przed Chrystusem), i ci dawni tłumacze ich nie ro-
zumieli. Brak zrozumienia wpłynął zaś na błędne tłumaczenie z hebrajskiego 
na grekę. W pełni rozumieją dawne proroctwa dopiero chrześcijanie i przy 
tłumaczeniu ksiąg starotestamentalnych biorą pod uwagę właśnie już speł-
nione proroctwa. W przedmowie do Pięcioksięgu Hieronim tak się wyra-
ził: „to, co lepiej rozumiemy, lepiej też wypowiadamy”52. W przedmowie do 
Pięcioksięgu, do Księgi Jozuego i do Ksiąg Kronik autor przytacza inny ar-
gument: w Nowym Testamencie znajdują się cytaty ze Starego Testamentu, 
które odpowiadają wyłącznie tekstowi hebrajskiemu53. Akurat ten argument 
nie w pełni odpowiada prawdzie, tj. część cytatów, przytoczonych w przed-
mowie do Pięcioksięgu i do Paralipomenon, znajduje się w Septuagincie, 
inne są trudne do zidentyfikowania nawet w Biblii Hebrajskiej.

Inny, ciekawy wątek pojawiający się w przedmowach to ocena literac-
ka ksiąg (pisarzy) biblijnych. Dowodzi to faktu, że Hieronim podchodził 
do tekstu biblijnego również jako do tekstu literackiego54. Strydonita wyso-
ko cenił pod tym względem Księgę Izajasza, podkreślając elegancję stylu 
proroka, której nie można oddać w tłumaczeniu:

Ac primum de Esaia sciendum quod in sermone suo dissertus sit, quippe qui 
vir nobilis et urbanae elegantiae nec habens quicquam in eloquio rusticitatis 
admixtum. Unde accidit ut prae ceteris florem sermonis eius translatio non 
potuerit conservare55.

Równie wysoko Hieronim cenił Księgę Ozeasza, niżej natomiast 
Księgę Jeremiasza, która jego zdaniem jest „sermone […] rusticior”56. Styl 
Księgi Ezechiela natomiast mnich z Betlejem uważał za umiarkowanie do-
bry: „Sermo eius non satis disertus nec admodum rusticus est, sed ex utro-
que medie temperatus”57.

52 Hieronymus, Prol. Pentat. SCh 592, s. 310: „[…] quod melius intellegimus, me-
lius et proferimus”, 

53 Por. Prol. Pentat. 2, SCh 592, s. 304; Prol. Iosue 2, SCh 592, s. 318; Prol. Paralip. 
(hebr.) 3, SCh 592, s. 352.

54 C. Brown-Tkacz, Labor tam utilis. The creation of the Vulgate, „Vigiliae 
Christianae” 50 (1996) s. 43-44.

55 Hieronymus, Prol. Esaia 2, SCh 592 s. 434.
56 Hieronymus, Prol. Hier. 1, SCh 592, s. 438.
57 Hieronymus, Prol. Ezech. 1, SCh 592, s. 446.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 79

W wersji hebrajskiej Księgi Hioba rozróżnia z kolei części prozatorskie 
i poetyckie, pisane zgodnie z zasadami metrum w heksametrze, w którym 
rozróżnia daktyle i spondeje58. Potrafi także zauważyć i docenić akrosty-
chową budowę Lamentacji59. Szerzej do literackiej szaty swoich tłumaczeń 
autor nawiązywał w listach 53 do Paulina z Noli, 57 do Pammachiusza 
i 70 do Magnusa.

5. Reminiscencje klasyczne

Autor do pewnego stopnia odwołuje się do znanych z literatury kla-
sycznej zasad kompozycji przedmów. O przedmowie jako gatunku lite-
rackim pisał obszernie Kwintylian w Kształceniu mówcy (IV 1) oraz kró-
cej Cyceron w dziele De inventione (1, 20-22). Kwintylian rozpatrywał tę 
kwestię w kontekście mów sądowych i politycznych: „Causa prinipii nulla 
alia est, quam ut auditorem quo sit nobis in ceteris partibus accomodatior, 
praeperemus. Id fieri tribus maxime rebus inter auctires plurimos constat, 
si benivolum, attentum, docilem fecerimus” (Inst. IV 1, 5). Podobnie pi-
sał Cyceron: „Exordium est oratio animum auditoris idonee comparans ad 
reliquam dictionem: quod eveniet, si eum benivolum, attentum, docilem 
confecerit” (De inv. 1, 20). Zatem celem przedmowy jest zdobycie życzli-
wości odbiorcy, jego uwagi i otwartości na pouczenie.

Nie zachowały się teoretyczne opracowania literackie z zestawem 
wskazówek do pisania przedmów do dzieł z gatunku dydaktycznych czy 
epickich, zachowały się natomiast dwie wskazówki dotyczące przedmów 
do dzieł historycznych60. Przedmowy Hieronima ze względu na ich pole-
miczny ferwor dają się po części rozpatrywać w kluczu wypowiedzi „są-
dowych”, ze względu zaś na to, jakim księgom towarzyszą, zaliczylibyśmy 
je do dydaktycznych61.

Hieronim w większości swoich przedmów stara się zyskać u od-
biorców życzliwość, uwagę i otwartość na pouczenie, gdyż podstawową 
sprawą do obronienia jest jego nowe tłumaczenie ksiąg biblijnych. To 
ono właśnie, Hieronimowe dzieło translatorskie, jest głównym tematem 
przedmów, ponieważ było ono gwałtownie atakowane przez współcze-

58 Hieronymus, Prol. Iob (hebr.), 3 SCh 592, s. 398.
59 Hieronymus, Prol. Hier. 2, SCh 592, s. 440.
60 Dla literatury starożytnej w języku łacińskim, por. Rhetores latini minores, red. 

K. Halm, Lipsiae 1863, s. 588.
61 Por. Stade, Hieronymus in prooemiis, s. 42.



78 Ks. Michał Sołomieniuk 

za tłumaczeniem prosto z hebrajskiego był argument teologiczny: w Starym 
Testamencie znajdują się proroctwa, które jeszcze się nie spełniły za czasów 
Siedemdziesięciu (czyli przed Chrystusem), i ci dawni tłumacze ich nie ro-
zumieli. Brak zrozumienia wpłynął zaś na błędne tłumaczenie z hebrajskiego 
na grekę. W pełni rozumieją dawne proroctwa dopiero chrześcijanie i przy 
tłumaczeniu ksiąg starotestamentalnych biorą pod uwagę właśnie już speł-
nione proroctwa. W przedmowie do Pięcioksięgu Hieronim tak się wyra-
ził: „to, co lepiej rozumiemy, lepiej też wypowiadamy”52. W przedmowie do 
Pięcioksięgu, do Księgi Jozuego i do Ksiąg Kronik autor przytacza inny ar-
gument: w Nowym Testamencie znajdują się cytaty ze Starego Testamentu, 
które odpowiadają wyłącznie tekstowi hebrajskiemu53. Akurat ten argument 
nie w pełni odpowiada prawdzie, tj. część cytatów, przytoczonych w przed-
mowie do Pięcioksięgu i do Paralipomenon, znajduje się w Septuagincie, 
inne są trudne do zidentyfikowania nawet w Biblii Hebrajskiej.

Inny, ciekawy wątek pojawiający się w przedmowach to ocena literac-
ka ksiąg (pisarzy) biblijnych. Dowodzi to faktu, że Hieronim podchodził 
do tekstu biblijnego również jako do tekstu literackiego54. Strydonita wyso-
ko cenił pod tym względem Księgę Izajasza, podkreślając elegancję stylu 
proroka, której nie można oddać w tłumaczeniu:

Ac primum de Esaia sciendum quod in sermone suo dissertus sit, quippe qui 
vir nobilis et urbanae elegantiae nec habens quicquam in eloquio rusticitatis 
admixtum. Unde accidit ut prae ceteris florem sermonis eius translatio non 
potuerit conservare55.

Równie wysoko Hieronim cenił Księgę Ozeasza, niżej natomiast 
Księgę Jeremiasza, która jego zdaniem jest „sermone […] rusticior”56. Styl 
Księgi Ezechiela natomiast mnich z Betlejem uważał za umiarkowanie do-
bry: „Sermo eius non satis disertus nec admodum rusticus est, sed ex utro-
que medie temperatus”57.

52 Hieronymus, Prol. Pentat. SCh 592, s. 310: „[…] quod melius intellegimus, me-
lius et proferimus”, 

53 Por. Prol. Pentat. 2, SCh 592, s. 304; Prol. Iosue 2, SCh 592, s. 318; Prol. Paralip. 
(hebr.) 3, SCh 592, s. 352.

54 C. Brown-Tkacz, Labor tam utilis. The creation of the Vulgate, „Vigiliae 
Christianae” 50 (1996) s. 43-44.

55 Hieronymus, Prol. Esaia 2, SCh 592 s. 434.
56 Hieronymus, Prol. Hier. 1, SCh 592, s. 438.
57 Hieronymus, Prol. Ezech. 1, SCh 592, s. 446.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 79

W wersji hebrajskiej Księgi Hioba rozróżnia z kolei części prozatorskie 
i poetyckie, pisane zgodnie z zasadami metrum w heksametrze, w którym 
rozróżnia daktyle i spondeje58. Potrafi także zauważyć i docenić akrosty-
chową budowę Lamentacji59. Szerzej do literackiej szaty swoich tłumaczeń 
autor nawiązywał w listach 53 do Paulina z Noli, 57 do Pammachiusza 
i 70 do Magnusa.

5. Reminiscencje klasyczne

Autor do pewnego stopnia odwołuje się do znanych z literatury kla-
sycznej zasad kompozycji przedmów. O przedmowie jako gatunku lite-
rackim pisał obszernie Kwintylian w Kształceniu mówcy (IV 1) oraz kró-
cej Cyceron w dziele De inventione (1, 20-22). Kwintylian rozpatrywał tę 
kwestię w kontekście mów sądowych i politycznych: „Causa prinipii nulla 
alia est, quam ut auditorem quo sit nobis in ceteris partibus accomodatior, 
praeperemus. Id fieri tribus maxime rebus inter auctires plurimos constat, 
si benivolum, attentum, docilem fecerimus” (Inst. IV 1, 5). Podobnie pi-
sał Cyceron: „Exordium est oratio animum auditoris idonee comparans ad 
reliquam dictionem: quod eveniet, si eum benivolum, attentum, docilem 
confecerit” (De inv. 1, 20). Zatem celem przedmowy jest zdobycie życzli-
wości odbiorcy, jego uwagi i otwartości na pouczenie.

Nie zachowały się teoretyczne opracowania literackie z zestawem 
wskazówek do pisania przedmów do dzieł z gatunku dydaktycznych czy 
epickich, zachowały się natomiast dwie wskazówki dotyczące przedmów 
do dzieł historycznych60. Przedmowy Hieronima ze względu na ich pole-
miczny ferwor dają się po części rozpatrywać w kluczu wypowiedzi „są-
dowych”, ze względu zaś na to, jakim księgom towarzyszą, zaliczylibyśmy 
je do dydaktycznych61.

Hieronim w większości swoich przedmów stara się zyskać u od-
biorców życzliwość, uwagę i otwartość na pouczenie, gdyż podstawową 
sprawą do obronienia jest jego nowe tłumaczenie ksiąg biblijnych. To 
ono właśnie, Hieronimowe dzieło translatorskie, jest głównym tematem 
przedmów, ponieważ było ono gwałtownie atakowane przez współcze-

58 Hieronymus, Prol. Iob (hebr.), 3 SCh 592, s. 398.
59 Hieronymus, Prol. Hier. 2, SCh 592, s. 440.
60 Dla literatury starożytnej w języku łacińskim, por. Rhetores latini minores, red. 

K. Halm, Lipsiae 1863, s. 588.
61 Por. Stade, Hieronymus in prooemiis, s. 42.



80 Ks. Michał Sołomieniuk 

snych. Zaskakujący jest przy tym fakt, że z przedmów niewiele się do-
wiadujemy o samych księgach biblijnych. Co więcej, główne przesłanie 
zbawcze Biblii jest poruszane tylko marginalnie w przedmowach. Nie 
ma tu apologii Biblii, tylko apologia Wulgaty. Z tego powodu większość 
przedmów mogłaby z małymi modyfikacjami poprzedzać dowolną księgę 
biblijną. Wyjątkiem są przedmowy do Ksiąg Kronik (wersja na podstawie 
Heksapli), Izajasza, Jeremiasza i Proroków Mniejszych, które zawierają 
informacje czy to o treści księgi, czy to o odpowiednim proroku62.

Hieronim był wielkim wielbicielem literatury klasycznej i literackiego 
języka łacińskiego. Mimo że jako mnich chciał zapomnieć o tym pogań-
skim dziedzictwie, często się do niego odnosił, co ma swoje echo także 
w przedmowach. Znajdujemy w nich zarówno nieco dosłownych cytatów 
z wielkich mistrzów rzymskich, jak i krótkie wzmianki na ich temat63. 
Strydończyk cytuje Wergiliusza, zarówno Georgiki, jak i Eneidę. Cytat 
z tego pierwszego dzieła podaje w specyficznym kontekście. W przedmo-
wie do Księgi Daniela wspomina, jak z trudem uczył się języka chaldej-
skiego (aramajskiego), i wtedy to jego żydowski nauczyciel powtarzał mu 
w swoim języku (hebrajskim lub aramajskim) słowa Wergiliusza: „Labor 
omnia vicit improbus” (‘zaciekła zdobywa wszystko praca’)64. Cytat z tego 
poety rzymskiego pojawia się także w przedmowie do Księgi Ezdrasza. 
Hieronim, gorąco polemizując z wrogami swego dzieła translatorskie-
go, ich działania porównuje do syczenia żmii oraz do kłamliwego Greka 
Synona („victorque Sinon incendia iactet” – ‘Synon pożar szerzy’)65, przez 
którego Trojanie wprowadzili drewnianego konia do swego miasta. Wobec 
agresywnych działań przeciwników on, Hieronim, i tak nie zamilknie. 
Wergiliuszowe słowa „dum spiritus hoc regit artus” (‘póki duch kieruje 
[mymi] członkami’)66 zostały zastosowane przy składaniu obietnicy prze-
tłumaczenia ksiąg prorockich. Wergiliusz został też wspomniany w innym 

62 Por. Schild, Abendländische, s. 41.
63 Por. Stade, Hieronymus in prooemiis, s. 95-97.
64 Por. Vergilius, Georgicon I, 145-146, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniensis, 

Oxonii 1969, s. 33, tł. A.L. Czerny, Wergiliusz, Georgiki, Warszawa 1956, s. 24. Hieronim 
cytuje to sformułowanie w: Hieronymus, Prol. Daniel 2, SCh 592, s. 454.

65 Vergilius, Aeneis 2, 329, w: Vergilius, Opera, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca 
Oxoniensis, Oxonii 1970, s. 137, tł. T. Karyłowski, Wergilusz, Eneida, Warszawa 2004, 
s. 55. Wyraz „victorque” nie został przetłumaczony. Cytat znajduje się w: Hieronymus, 
Prol. Ezrae 3, SCh 592, s. 366.

66 Hieronymus, Prol. Josue 3, SCh 592, s. 340. Por. Wergiliusz, Aeneis 4, 336, ed. 
R.A.B. Mynors, s. 186 (tł. na polski własne; Karyłowski ma: „póki duch mój nie opuści 
ciała”, Wergilusz, Eneida, s. 117).

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 81

kontekście w przedmowie do Ksiąg Kronik (na podstawie Septuaginty), 
Zdaniem Hieronima podobnie jak czytelnik pierwszej księgi Eneidy lepiej 
ją rozumie, jeśli sam żeglował z Troady na Sycylię a potem do ujścia Tybru, 
tak czytelnik Pisma Świętego lepiej je zrozumie, gdy odwiedzi Judeę67. Nie 
znajdujemy tu cytatu ani nawet parafrazy, a jedynie reminiscencję.

Cytat z Horacego pojawia się raz w przedmowie do Księgi Psalmów, 
przetłumaczonej z języka hebrajskiego. Hieronim cytuje właściwie powie-
dzenie czy przysłowie znane w wersji polskiej w formie „nosić drzewo do 
lasu”, które Horacy w Satyrach podaje w formie „In silvam non ligna fe-
ras insanius” (‘mniej nierozsądnie wieźć do lasu drewno’)68. U Hieronima 
forma ta jest nieco zmieniona: „In silvam ne ligna feras” (‘nie nieś drzew 
do lasu’)69. Owym lasem jest świat języka greckiego, a samo wyrażenie 
ma oddać pokorę Strydończyka wobec wiedzy biblijnej Greków. Ten jeden 
cytat zaczerpnięty jest z klasyków w analogicznym kontekście, w jakim 
występuje w tekście źródłowym. W Satyrze (Gawędzie) X w tomie pierw-
szym Horacy wspomina, jak został zganiony przez Kwirynusa we śnie za 
„bazgranie wierszy grecką mową”, której najwidoczniej nie znał wystar-
czająco dobrze, by w niej tworzyć dzieła literackie.

Reminiscencja jednocześnie z Horacego i Cycerona została wykorzy-
stana na początku przedmowy do Księgi Izajasza: grandi fenore liberati, 
czyli ‘uwolnieni od wielkiego długu’70, przy czym u obu autorów klasycz-
nych chodzi o rzeczywisty dług pieniężny, a u Hieronima – o zobowiąza-
nia translatorskie. Raz w przedmowach cytowana jest Salustiusza Wojna 
z Jugurtą: „Frustra autem niti neque aliud fatigando nisi odium quaerere 
extremae dementiae est”71. Słowa te, nacechowane goryczą, brzmiałyby po 
polsku: ‘Podejmowanie starań na próżno i szukanie sobie poprzez podej-

67 Por. Hieronymus, Prol. Paralipom. 1, SCh 592, s. 340. Por. Vergilius, Aeneis I, 
13-14, ed. R.A.B. Mynors, s. 103, Wergiliusz, Eneida, s. 4.

68 Por. Horatius, Sermones I 10, 34, w: Horatius, Opera, ed. E.C. Wickham – 
H.W. Garrod, Bibliotheca Oxoniana, Oxonii 1963, s. 164, tł. J. Sękowski, Kwintus 
Horacjusz Flakkus, Dzieła wszystkie, t. 2, red. O. Jurewicz, Warszawa 1988, s. 118.

69 Hieronymus, Prol. Ps. (hebr.), 3, SCh 592, s. 420 (tł. własne).
70 Hieronymus, Prol. Iosue 1, SCh 592, s. 314. Por. Horatius, Epodae II 4: „solu-

tus omni faenore”, w: Horatius, Opera, ed. E.C. Wickham – H.W. Garrod, Bibliotheca 
Oxoniana, Oxonii 1963, s. 112, Horacjusz, Dzieła wszystkie, t. 1, s. 384, 386; Cicero, Pro 
Flacco 51: „[…] pecuniam adulescentulo grandi faenore, fiducia tamen accepta, occupa-
visti”, w: Cicero, Orationes, ed. A.C. Clark, Bibliotheca Oxoniana, Oxonii [1909].

71 Sallustius, Bellum Iugurthinum 3, 4, w: Sallustius, Catilina, Iughurta, Fragmenta 
ampliora, ed. A. Kurfess, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1957, s. 54; u Hieronima: 
Hieronymus, Prol. Ezrae 1, SCh 59, s. 360 – redaktor nie zidentyfikowała tego cytatu.



80 Ks. Michał Sołomieniuk 

snych. Zaskakujący jest przy tym fakt, że z przedmów niewiele się do-
wiadujemy o samych księgach biblijnych. Co więcej, główne przesłanie 
zbawcze Biblii jest poruszane tylko marginalnie w przedmowach. Nie 
ma tu apologii Biblii, tylko apologia Wulgaty. Z tego powodu większość 
przedmów mogłaby z małymi modyfikacjami poprzedzać dowolną księgę 
biblijną. Wyjątkiem są przedmowy do Ksiąg Kronik (wersja na podstawie 
Heksapli), Izajasza, Jeremiasza i Proroków Mniejszych, które zawierają 
informacje czy to o treści księgi, czy to o odpowiednim proroku62.

Hieronim był wielkim wielbicielem literatury klasycznej i literackiego 
języka łacińskiego. Mimo że jako mnich chciał zapomnieć o tym pogań-
skim dziedzictwie, często się do niego odnosił, co ma swoje echo także 
w przedmowach. Znajdujemy w nich zarówno nieco dosłownych cytatów 
z wielkich mistrzów rzymskich, jak i krótkie wzmianki na ich temat63. 
Strydończyk cytuje Wergiliusza, zarówno Georgiki, jak i Eneidę. Cytat 
z tego pierwszego dzieła podaje w specyficznym kontekście. W przedmo-
wie do Księgi Daniela wspomina, jak z trudem uczył się języka chaldej-
skiego (aramajskiego), i wtedy to jego żydowski nauczyciel powtarzał mu 
w swoim języku (hebrajskim lub aramajskim) słowa Wergiliusza: „Labor 
omnia vicit improbus” (‘zaciekła zdobywa wszystko praca’)64. Cytat z tego 
poety rzymskiego pojawia się także w przedmowie do Księgi Ezdrasza. 
Hieronim, gorąco polemizując z wrogami swego dzieła translatorskie-
go, ich działania porównuje do syczenia żmii oraz do kłamliwego Greka 
Synona („victorque Sinon incendia iactet” – ‘Synon pożar szerzy’)65, przez 
którego Trojanie wprowadzili drewnianego konia do swego miasta. Wobec 
agresywnych działań przeciwników on, Hieronim, i tak nie zamilknie. 
Wergiliuszowe słowa „dum spiritus hoc regit artus” (‘póki duch kieruje 
[mymi] członkami’)66 zostały zastosowane przy składaniu obietnicy prze-
tłumaczenia ksiąg prorockich. Wergiliusz został też wspomniany w innym 

62 Por. Schild, Abendländische, s. 41.
63 Por. Stade, Hieronymus in prooemiis, s. 95-97.
64 Por. Vergilius, Georgicon I, 145-146, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniensis, 

Oxonii 1969, s. 33, tł. A.L. Czerny, Wergiliusz, Georgiki, Warszawa 1956, s. 24. Hieronim 
cytuje to sformułowanie w: Hieronymus, Prol. Daniel 2, SCh 592, s. 454.

65 Vergilius, Aeneis 2, 329, w: Vergilius, Opera, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca 
Oxoniensis, Oxonii 1970, s. 137, tł. T. Karyłowski, Wergilusz, Eneida, Warszawa 2004, 
s. 55. Wyraz „victorque” nie został przetłumaczony. Cytat znajduje się w: Hieronymus, 
Prol. Ezrae 3, SCh 592, s. 366.

66 Hieronymus, Prol. Josue 3, SCh 592, s. 340. Por. Wergiliusz, Aeneis 4, 336, ed. 
R.A.B. Mynors, s. 186 (tł. na polski własne; Karyłowski ma: „póki duch mój nie opuści 
ciała”, Wergilusz, Eneida, s. 117).

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 81

kontekście w przedmowie do Ksiąg Kronik (na podstawie Septuaginty), 
Zdaniem Hieronima podobnie jak czytelnik pierwszej księgi Eneidy lepiej 
ją rozumie, jeśli sam żeglował z Troady na Sycylię a potem do ujścia Tybru, 
tak czytelnik Pisma Świętego lepiej je zrozumie, gdy odwiedzi Judeę67. Nie 
znajdujemy tu cytatu ani nawet parafrazy, a jedynie reminiscencję.

Cytat z Horacego pojawia się raz w przedmowie do Księgi Psalmów, 
przetłumaczonej z języka hebrajskiego. Hieronim cytuje właściwie powie-
dzenie czy przysłowie znane w wersji polskiej w formie „nosić drzewo do 
lasu”, które Horacy w Satyrach podaje w formie „In silvam non ligna fe-
ras insanius” (‘mniej nierozsądnie wieźć do lasu drewno’)68. U Hieronima 
forma ta jest nieco zmieniona: „In silvam ne ligna feras” (‘nie nieś drzew 
do lasu’)69. Owym lasem jest świat języka greckiego, a samo wyrażenie 
ma oddać pokorę Strydończyka wobec wiedzy biblijnej Greków. Ten jeden 
cytat zaczerpnięty jest z klasyków w analogicznym kontekście, w jakim 
występuje w tekście źródłowym. W Satyrze (Gawędzie) X w tomie pierw-
szym Horacy wspomina, jak został zganiony przez Kwirynusa we śnie za 
„bazgranie wierszy grecką mową”, której najwidoczniej nie znał wystar-
czająco dobrze, by w niej tworzyć dzieła literackie.

Reminiscencja jednocześnie z Horacego i Cycerona została wykorzy-
stana na początku przedmowy do Księgi Izajasza: grandi fenore liberati, 
czyli ‘uwolnieni od wielkiego długu’70, przy czym u obu autorów klasycz-
nych chodzi o rzeczywisty dług pieniężny, a u Hieronima – o zobowiąza-
nia translatorskie. Raz w przedmowach cytowana jest Salustiusza Wojna 
z Jugurtą: „Frustra autem niti neque aliud fatigando nisi odium quaerere 
extremae dementiae est”71. Słowa te, nacechowane goryczą, brzmiałyby po 
polsku: ‘Podejmowanie starań na próżno i szukanie sobie poprzez podej-

67 Por. Hieronymus, Prol. Paralipom. 1, SCh 592, s. 340. Por. Vergilius, Aeneis I, 
13-14, ed. R.A.B. Mynors, s. 103, Wergiliusz, Eneida, s. 4.

68 Por. Horatius, Sermones I 10, 34, w: Horatius, Opera, ed. E.C. Wickham – 
H.W. Garrod, Bibliotheca Oxoniana, Oxonii 1963, s. 164, tł. J. Sękowski, Kwintus 
Horacjusz Flakkus, Dzieła wszystkie, t. 2, red. O. Jurewicz, Warszawa 1988, s. 118.

69 Hieronymus, Prol. Ps. (hebr.), 3, SCh 592, s. 420 (tł. własne).
70 Hieronymus, Prol. Iosue 1, SCh 592, s. 314. Por. Horatius, Epodae II 4: „solu-

tus omni faenore”, w: Horatius, Opera, ed. E.C. Wickham – H.W. Garrod, Bibliotheca 
Oxoniana, Oxonii 1963, s. 112, Horacjusz, Dzieła wszystkie, t. 1, s. 384, 386; Cicero, Pro 
Flacco 51: „[…] pecuniam adulescentulo grandi faenore, fiducia tamen accepta, occupa-
visti”, w: Cicero, Orationes, ed. A.C. Clark, Bibliotheca Oxoniana, Oxonii [1909].

71 Sallustius, Bellum Iugurthinum 3, 4, w: Sallustius, Catilina, Iughurta, Fragmenta 
ampliora, ed. A. Kurfess, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1957, s. 54; u Hieronima: 
Hieronymus, Prol. Ezrae 1, SCh 59, s. 360 – redaktor nie zidentyfikowała tego cytatu.



82 Ks. Michał Sołomieniuk 

mowane trudy wyłącznie nienawiści jest największą głupotą’. Autor żalił 
się nimi Rzymianom Domnionowi i Rogacjonowi na ataki ze strony jego 
przeciwników.

Z literatury klasycznej greckiej w przedmowach użyto raz odniesienia 
do „Odysei” Homera: „nos ad patriam festinantes mortiferos Sirenarum 
cantus surda debeamus aure transire”72 (‘my, spiesząc do ojczyzny, win-
niśmy głuchym uchem ominąć śmiercionośny śpiew Syren’), co stanowi 
odwołanie do XII księgi wspomnianego dzieła. Hieronim musi z równą 
stanowczością poświęcić się obiecanemu dziełu przełożenia ksiąg proroc-
kich, co żeglujący Trojanie samej czynności wiosłowania, bez wsłuchiwa-
nia się w piękny śpiew Syren. Mnich z Betlejem czyni również aluzję do na 
legendarnego wydarzenia z historii rzymskiej, przytoczonego przez Tytusa 
Liwiusza, chce mianowicie włożyć rękę do ognia w obronie swoich tłuma-
czeń, jak niegdyś Mucjusz Scewola przed królem etruskim73. 

Wpływy literatury klasycznej (pogańskiej) nie ograniczają się w przedmo-
wach wyłącznie do cytatów, parafraz i reminiscencji do konkretnych autorów. 
Słynni mówcy antyczni, Demostenes i Cyceron, są ponadto dla Hieronima 
wzorem w rozdysponowaniu na karcie trudnego do zrozumienia tekstu pro-
rockiego per cola et commata (w odróżnieniu od scriptura continua)74.

Wpływy klasyczne można zauważyć również w elementach formal-
nych, z jakich komponowano przedmowy. Co ciekawe, w starożytności nie 
poświęcono szczególnej uwagi tym elementom w teoretycznych zasadach 
sztuki retorycznej czy oratorskiej. Ponad sto lat temu niemiecki badacz 
Georg Engel zajął się problematyką przedmów z okresu starożytnego od 
strony teoretycznej75. Z wymienionych przezeń dziewięciu elementów for-
malnych znajdujemy u Hieronima przynajmniej pięć:

• locus causae: wskazanie powodu, dla którego autor podjął się napisa-
nia danego dzieła;

• locus dedicationis: dedykowanie dzieła;

72 Hieronymus, Prol. Iosue 3, SCh 592, s. 320. Odnośny fragment u Homera: 
Homerus, Odyssea XII, 158-180, red. M.L. West, Bibliotheca Teubneriana, Berlin 2017, 
s. 260, tł. L. Siemieński, Homer, Odyseja, Warszawa 1959, s. 180-181.

73 Hieronymus, Prol. Esaia 3, SCh 592, s. 434. Odnośny fragment u Liwiusza: Ab urbe 
condita II 12.

74 Hieronymus, Prol. Esaia 1, SCh 592, s. 432. Por. Van Liere, An introduction, s. 42.
75 G. Engel, De antiquorum epicorum didacticorum historicorum prooemiis. 

Dissertatio inauguralis quam auctoritate et consensu amplissimi philosophorum 
ian Academia Philippina Marpurgensi ordinis ad summos in philosophia honores 
rite capssendos scripsit Georgius Engel Moenofrancofurtensis Borussus, Marpurgi 
Cattorum 1910.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 83

• locus commendationis: wskazanie walorów dzieła, dla których warto 
po nie sięgnąć;

• locus scriptoris de ipso loquentis: słowo autora o sobie i obrona jego 
dzieła przed zarzutami;

• invocatio numinum: wezwanie Boga na pomoc76.
Opracowanie wskazanych elementów formalnych w poszczególnych 

przedmowach Hieronima winno być przedmiotem osobnego studium.

6. Podsumowanie

Pierwszą kwestią, podjętą w niniejszym artykule, było ustalenie licz-
by Hieronimowych przedmów do ksiąg biblijnych. Zostało to uczynione 
poprzez zestawienie i omówienie listy znajdującej się w SCh 592 z wcze-
śniejszym studium Stummera (1928) i edycją krytyczną Wulgaty Webera-
Grysona (1969, 2007). SCh posiada dwadzieścia trzy przedmowy (oraz 
List Euzebiusza do Karpiana), z których dwu nie uznaje za Hieronimowe; 
wspomniane wydanie Wulgaty – dwadzieścia (brak w niej przedmów do 
tłumaczeń na podstawie tekstu greckiego Ksiąg: Paralipomenon, Hioba 
i Salomonowych); Stummer wylicza dwadzieścia jeden plus cztery wy-
imki z dzieła O znakomitych mężach. Drugim zagadnieniem, omawia-
nym w artykule, był krąg adresatów poszczególnych przedmów, którzy 
zwykle uprzednio prosili o przekład konkretnej księgi lub grupy ksiąg. 
Chodzi o grupę dziewięciu lub dziesięciu osób, w której poza papieżem 
Damazym byli dwaj biskupi, nadto mnisi i pobożne rzymskie niewia-
sty. Wstępne studium zawartości przedmów ujawniło z kolei, że brakuje 
w nich tych elementów, których w tego typu kompozycjach czytelnik się 
spodziewa. Zamiast nich poznajemy głównie apologię pracy translator-
skiej św. Hieronima, ale również ocenę literacką wybranych ksiąg bi-
blijnych. Ostatnią kwestią poruszoną w tym opracowaniu są odniesienia 
do klasycznej literatury greckiej i rzymskiej, które nie sprowadzają się 

76 Engel wylicza jeszcze dodatkowe cztery elementy niespotykane w przedmowach 
Hieronima do ksiąg biblijnych: locus indicationis: zapowiedź tematu, któremu poświę-
cone jest dane dzieło; locus dispositionis: objaśnienie podziału dzieła i rozmieszczenia 
treści; locus recordationis: stosowane w dłuższych dziełach, przed kolejnymi księgami, 
przypomnienie o treści poprzedniej księgi (ksiąg); laudatio historiae universa, czyli po-
chwała ogólna historii jako takiej, była ona stosowana wyłącznie w przedmowach do 
dzieł historycznych. Zob. Engel, De antiquorum epicorum didacticorum historicorum 
prooemiis, s. 7, 42.



82 Ks. Michał Sołomieniuk 

mowane trudy wyłącznie nienawiści jest największą głupotą’. Autor żalił 
się nimi Rzymianom Domnionowi i Rogacjonowi na ataki ze strony jego 
przeciwników.

Z literatury klasycznej greckiej w przedmowach użyto raz odniesienia 
do „Odysei” Homera: „nos ad patriam festinantes mortiferos Sirenarum 
cantus surda debeamus aure transire”72 (‘my, spiesząc do ojczyzny, win-
niśmy głuchym uchem ominąć śmiercionośny śpiew Syren’), co stanowi 
odwołanie do XII księgi wspomnianego dzieła. Hieronim musi z równą 
stanowczością poświęcić się obiecanemu dziełu przełożenia ksiąg proroc-
kich, co żeglujący Trojanie samej czynności wiosłowania, bez wsłuchiwa-
nia się w piękny śpiew Syren. Mnich z Betlejem czyni również aluzję do na 
legendarnego wydarzenia z historii rzymskiej, przytoczonego przez Tytusa 
Liwiusza, chce mianowicie włożyć rękę do ognia w obronie swoich tłuma-
czeń, jak niegdyś Mucjusz Scewola przed królem etruskim73. 

Wpływy literatury klasycznej (pogańskiej) nie ograniczają się w przedmo-
wach wyłącznie do cytatów, parafraz i reminiscencji do konkretnych autorów. 
Słynni mówcy antyczni, Demostenes i Cyceron, są ponadto dla Hieronima 
wzorem w rozdysponowaniu na karcie trudnego do zrozumienia tekstu pro-
rockiego per cola et commata (w odróżnieniu od scriptura continua)74.

Wpływy klasyczne można zauważyć również w elementach formal-
nych, z jakich komponowano przedmowy. Co ciekawe, w starożytności nie 
poświęcono szczególnej uwagi tym elementom w teoretycznych zasadach 
sztuki retorycznej czy oratorskiej. Ponad sto lat temu niemiecki badacz 
Georg Engel zajął się problematyką przedmów z okresu starożytnego od 
strony teoretycznej75. Z wymienionych przezeń dziewięciu elementów for-
malnych znajdujemy u Hieronima przynajmniej pięć:

• locus causae: wskazanie powodu, dla którego autor podjął się napisa-
nia danego dzieła;

• locus dedicationis: dedykowanie dzieła;

72 Hieronymus, Prol. Iosue 3, SCh 592, s. 320. Odnośny fragment u Homera: 
Homerus, Odyssea XII, 158-180, red. M.L. West, Bibliotheca Teubneriana, Berlin 2017, 
s. 260, tł. L. Siemieński, Homer, Odyseja, Warszawa 1959, s. 180-181.

73 Hieronymus, Prol. Esaia 3, SCh 592, s. 434. Odnośny fragment u Liwiusza: Ab urbe 
condita II 12.

74 Hieronymus, Prol. Esaia 1, SCh 592, s. 432. Por. Van Liere, An introduction, s. 42.
75 G. Engel, De antiquorum epicorum didacticorum historicorum prooemiis. 

Dissertatio inauguralis quam auctoritate et consensu amplissimi philosophorum 
ian Academia Philippina Marpurgensi ordinis ad summos in philosophia honores 
rite capssendos scripsit Georgius Engel Moenofrancofurtensis Borussus, Marpurgi 
Cattorum 1910.

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 83

• locus commendationis: wskazanie walorów dzieła, dla których warto 
po nie sięgnąć;

• locus scriptoris de ipso loquentis: słowo autora o sobie i obrona jego 
dzieła przed zarzutami;

• invocatio numinum: wezwanie Boga na pomoc76.
Opracowanie wskazanych elementów formalnych w poszczególnych 

przedmowach Hieronima winno być przedmiotem osobnego studium.

6. Podsumowanie

Pierwszą kwestią, podjętą w niniejszym artykule, było ustalenie licz-
by Hieronimowych przedmów do ksiąg biblijnych. Zostało to uczynione 
poprzez zestawienie i omówienie listy znajdującej się w SCh 592 z wcze-
śniejszym studium Stummera (1928) i edycją krytyczną Wulgaty Webera-
Grysona (1969, 2007). SCh posiada dwadzieścia trzy przedmowy (oraz 
List Euzebiusza do Karpiana), z których dwu nie uznaje za Hieronimowe; 
wspomniane wydanie Wulgaty – dwadzieścia (brak w niej przedmów do 
tłumaczeń na podstawie tekstu greckiego Ksiąg: Paralipomenon, Hioba 
i Salomonowych); Stummer wylicza dwadzieścia jeden plus cztery wy-
imki z dzieła O znakomitych mężach. Drugim zagadnieniem, omawia-
nym w artykule, był krąg adresatów poszczególnych przedmów, którzy 
zwykle uprzednio prosili o przekład konkretnej księgi lub grupy ksiąg. 
Chodzi o grupę dziewięciu lub dziesięciu osób, w której poza papieżem 
Damazym byli dwaj biskupi, nadto mnisi i pobożne rzymskie niewia-
sty. Wstępne studium zawartości przedmów ujawniło z kolei, że brakuje 
w nich tych elementów, których w tego typu kompozycjach czytelnik się 
spodziewa. Zamiast nich poznajemy głównie apologię pracy translator-
skiej św. Hieronima, ale również ocenę literacką wybranych ksiąg bi-
blijnych. Ostatnią kwestią poruszoną w tym opracowaniu są odniesienia 
do klasycznej literatury greckiej i rzymskiej, które nie sprowadzają się 

76 Engel wylicza jeszcze dodatkowe cztery elementy niespotykane w przedmowach 
Hieronima do ksiąg biblijnych: locus indicationis: zapowiedź tematu, któremu poświę-
cone jest dane dzieło; locus dispositionis: objaśnienie podziału dzieła i rozmieszczenia 
treści; locus recordationis: stosowane w dłuższych dziełach, przed kolejnymi księgami, 
przypomnienie o treści poprzedniej księgi (ksiąg); laudatio historiae universa, czyli po-
chwała ogólna historii jako takiej, była ona stosowana wyłącznie w przedmowach do 
dzieł historycznych. Zob. Engel, De antiquorum epicorum didacticorum historicorum 
prooemiis, s. 7, 42.



84 Ks. Michał Sołomieniuk 

wyłącznie do cytatów z wielkich dzieł i aluzji do nich, ale obejmują także 
formalne elementy kompozycyjne. Ten ostatni temat pozostał nierozwi-
nięty i pozostawiony jako postulat badawczy.

Prologues of Saint Jerome to the Biblical Books in the Vulgate – 
Introductory Questions

(summary)

In 2017 a special volume containing the critical edition of the prologues of saint Jerome to 
the biblical books has been published in the Sources Chrétiennes series (No. 592). Based 
on this edition and on older studies this paper presents a list of the prologues written by 
st. Jerome and a list of the addressees of the translation into Latin of the individual biblical 
books. Furthermore the article raises a question of the content of the prologues and their 
links to the ancient, pagan literature. Consequently the paper highlights the texts compo-
sed by Jerome directly as prologues, permits to know the milieu of his spiritual friends and 
also to get inside the efforts of the oeuvre of translation undertaken by Jerome.

Keywords  St. Jerome; Vulgate; biblical translations; prologues to the biblical books

Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie – 
zagadnienia wstępne

(streszczenie)

W roku 2017 opublikowano w serii Sources Chrétiennes (nr 592) tom zawierający edycję 
krytyczną przedmów do ksiąg biblijnych autorstwa św. Hieronima. W oparciu o to wyda-
nie, a także starsze opracowania, w niniejszym artykule została przedłożona lista przed-
mów autorstwa Hieronima i lista odbiorców łacińskich tłumaczeń poszczególnych ksiąg. 
Ponadto w artykule zostaje podjęta kwestia merytorycznej treści przedmów i odniesień do 
literatury antycznej. Dzięki tym analizom można wyróżnić teksty, które Strydonita fak-
tycznie pisał jako przedmowy, poznać krąg jego duchowych przyjaciół, a ponadto dowie-
dzieć się o trudach pracy translatorskiej i zarzutach przeciwników dzieła Hieronimowych 
tłumaczeń.

Słowa kluczowe:  Św. Hieronim; Wulgata; tłumaczenia biblijne; przedmowy do ksiąg 
biblijnych

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 85

Bibliografia

Źródła

Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, red. R. Weber – R. Gryson, Stuttgart 2007.
Biblia sacra, Gniezno, Archiwum Archidiecezjalne, sygn. BK Ms 142.
Cicero, Pro Flacco, w: Cicero, Orationes, ed. A.C. Clark, Bibliotheca Oxoniensis, Oxo-

nii [1909].
Hieronymus, Epistulae, pars 1, red. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 

tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1-2, ŹMT 54-55, Kraków 2010.
Hieronymus – Gennadius, De viris inlustribus, red. C.A. Bernoulli, Freiburg im Breisgau 

– Lepzig 1895, tł. W. Szołdrski, Św Hieronim, O znakomitych mężach, Eteria, Piel-
grzymka do miejsc świętych, PSP 6, Warszawa 1970.

Homerus, Odyssea, red. M.L. West, Bibliotheca Teubneriana 2026, Berlin 2017, 
tł. L. Siemieński, Homer, Odyseja, Wrocław 1959.

Horatius, Epodae; w: Horatius, Opera, red. E.C. Wickham – H.W. Garrod, Bibliotheca 
Oxoniana, Oxonii 1963, Kwintus Horacjusz Flakkus, Dzieła wszystkie, t. 2: Gawędy, 
listy, sztuka poetycka, red. O. Jurewicz, Warszawa 1988.

Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017.
Quintilianus, Institutionis oratorie libri XII, pars prior, red. L. Radermacher – V. Buch-

heit, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1959.
Rhetores latini minores, red. K. Halm, Lipsiae 1863.
Sallustius, Bellum Iugurthinum, w: Sallustius, Catilina, Iughurta, Fragmenta ampliora, 

red. A. Kurfess, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1957.
Vergilius, Aeneis, w: Vergilius, Opera, red. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniana, 

Oxonii 1970, tł. T. Karyłowski, Wergiliusz, Eneida, Warszawa 1981.
Vergilius, Georgicon, w: Vergilius, Opera, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniana, 

Oxonii 1969, tł. A.L. Czerny, Wergiliusz, Georgiki, Warszawa 1956.

Opracowania

Brown-Tkacz C., Labor tam utilis. The creation of the Vulgate, „Vigiliae Christianae” 
50 (1996) s. 42-72.

Canellis A., Introduction, w: Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, 
SCh 592, Paris 2017, s. 53-247.

Cimosa M., Guida allo studio della Bibbia latina. Dalla Vetus Latina, alla Vulgata, alla 
Nova Vulgata, t. 1, Roma 2008.

Dekkers E., Clavis Patrum Latinorum, Turnhout 1995.
Engel G., De antiquorum epicorum didacticorum historicorum prooemiis. Dissertatio 

inauguralis quam auctoritate et consensu amplissimi philosophorum in Academia 
Philippina Marpurgensi ordinis ad summos in philosophia honores rite capessen-



84 Ks. Michał Sołomieniuk 

wyłącznie do cytatów z wielkich dzieł i aluzji do nich, ale obejmują także 
formalne elementy kompozycyjne. Ten ostatni temat pozostał nierozwi-
nięty i pozostawiony jako postulat badawczy.

Prologues of Saint Jerome to the Biblical Books in the Vulgate – 
Introductory Questions

(summary)

In 2017 a special volume containing the critical edition of the prologues of saint Jerome to 
the biblical books has been published in the Sources Chrétiennes series (No. 592). Based 
on this edition and on older studies this paper presents a list of the prologues written by 
st. Jerome and a list of the addressees of the translation into Latin of the individual biblical 
books. Furthermore the article raises a question of the content of the prologues and their 
links to the ancient, pagan literature. Consequently the paper highlights the texts compo-
sed by Jerome directly as prologues, permits to know the milieu of his spiritual friends and 
also to get inside the efforts of the oeuvre of translation undertaken by Jerome.

Keywords  St. Jerome; Vulgate; biblical translations; prologues to the biblical books

Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie – 
zagadnienia wstępne

(streszczenie)

W roku 2017 opublikowano w serii Sources Chrétiennes (nr 592) tom zawierający edycję 
krytyczną przedmów do ksiąg biblijnych autorstwa św. Hieronima. W oparciu o to wyda-
nie, a także starsze opracowania, w niniejszym artykule została przedłożona lista przed-
mów autorstwa Hieronima i lista odbiorców łacińskich tłumaczeń poszczególnych ksiąg. 
Ponadto w artykule zostaje podjęta kwestia merytorycznej treści przedmów i odniesień do 
literatury antycznej. Dzięki tym analizom można wyróżnić teksty, które Strydonita fak-
tycznie pisał jako przedmowy, poznać krąg jego duchowych przyjaciół, a ponadto dowie-
dzieć się o trudach pracy translatorskiej i zarzutach przeciwników dzieła Hieronimowych 
tłumaczeń.

Słowa kluczowe:  Św. Hieronim; Wulgata; tłumaczenia biblijne; przedmowy do ksiąg 
biblijnych

 Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie 85

Bibliografia

Źródła

Biblia sacra iuxta vulgatam versionem, red. R. Weber – R. Gryson, Stuttgart 2007.
Biblia sacra, Gniezno, Archiwum Archidiecezjalne, sygn. BK Ms 142.
Cicero, Pro Flacco, w: Cicero, Orationes, ed. A.C. Clark, Bibliotheca Oxoniensis, Oxo-

nii [1909].
Hieronymus, Epistulae, pars 1, red. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 

tł. J. Czuj – M. Ożóg, Hieronim ze Strydonu, Listy, t. 1-2, ŹMT 54-55, Kraków 2010.
Hieronymus – Gennadius, De viris inlustribus, red. C.A. Bernoulli, Freiburg im Breisgau 

– Lepzig 1895, tł. W. Szołdrski, Św Hieronim, O znakomitych mężach, Eteria, Piel-
grzymka do miejsc świętych, PSP 6, Warszawa 1970.

Homerus, Odyssea, red. M.L. West, Bibliotheca Teubneriana 2026, Berlin 2017, 
tł. L. Siemieński, Homer, Odyseja, Wrocław 1959.

Horatius, Epodae; w: Horatius, Opera, red. E.C. Wickham – H.W. Garrod, Bibliotheca 
Oxoniana, Oxonii 1963, Kwintus Horacjusz Flakkus, Dzieła wszystkie, t. 2: Gawędy, 
listy, sztuka poetycka, red. O. Jurewicz, Warszawa 1988.

Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, SCh 592, Paris 2017.
Quintilianus, Institutionis oratorie libri XII, pars prior, red. L. Radermacher – V. Buch-

heit, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1959.
Rhetores latini minores, red. K. Halm, Lipsiae 1863.
Sallustius, Bellum Iugurthinum, w: Sallustius, Catilina, Iughurta, Fragmenta ampliora, 

red. A. Kurfess, Bibliotheca Teubneriana, Lipsiae 1957.
Vergilius, Aeneis, w: Vergilius, Opera, red. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniana, 

Oxonii 1970, tł. T. Karyłowski, Wergiliusz, Eneida, Warszawa 1981.
Vergilius, Georgicon, w: Vergilius, Opera, ed. R.A.B. Mynors, Bibliotheca Oxoniana, 

Oxonii 1969, tł. A.L. Czerny, Wergiliusz, Georgiki, Warszawa 1956.

Opracowania

Brown-Tkacz C., Labor tam utilis. The creation of the Vulgate, „Vigiliae Christianae” 
50 (1996) s. 42-72.

Canellis A., Introduction, w: Jérôme, Préfaces aux livres de la Bible, red. A. Canellis, 
SCh 592, Paris 2017, s. 53-247.

Cimosa M., Guida allo studio della Bibbia latina. Dalla Vetus Latina, alla Vulgata, alla 
Nova Vulgata, t. 1, Roma 2008.

Dekkers E., Clavis Patrum Latinorum, Turnhout 1995.
Engel G., De antiquorum epicorum didacticorum historicorum prooemiis. Dissertatio 

inauguralis quam auctoritate et consensu amplissimi philosophorum in Academia 
Philippina Marpurgensi ordinis ad summos in philosophia honores rite capessen-



86 Ks. Michał Sołomieniuk 

dos scripsit Georgius Engel Moenofrancofurtensis Borussus, Marpurgi Cattorum, 
[Marburg] 1910.

Gräfenhain R., De more libros dedicandi apud scriptores Graecos et Romans obvio, 
Marpurgi Cattorum, [Marburg] 1892.

Houghton H., The Latin New Testament: A Guide to its Early History, Texts, and Man-
uscripts, Oxford 2016.

Majewski M., Jak przekłady zmieniają Biblię. O tłumaczeniu Pisma Świętego raz jesz-
cze, Kraków 2019.

Norden E., Die antike Kunstprosa, wyd. 10, Leipzig 1995.
Repertorium Biblicum Medii Aevi, t. 1: Initia biblica, apocrypha, prologi, red. F. Steg-

müller – K. Reinhardt, Madryt 1981.
Steinmann J., Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk eines Kirchenvaters, 

Leipzig [1973].
Schild M.E., Abendländische Bibelvorreden bis zur Lutherbibel, Heidelberg 1970.
Stade W., Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges 

rhetoricas secutus sit, Rostochii 1925.
Stummer F., Einführung in die lateinische Bibel, Paderborn 1928.
Van Liere F., An introduction to the medieval Bible, New York 2014.
Zampa P., I santi del Friuli, Pradamano 1930.

VOX PATRUM 76 (2020)  87-106
DOI:  10.31743/vp.8629

Ks. Arkadiusz Nocoń1

Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. 
Kwestia współczesnych tłumaczeń

W starożytnym chrześcijaństwie kult świętych, początkowo tylko mę-
czenników, odgrywał, jak wiadomo, ogromne znaczenie. Powodów tego 
było wiele, by przywołać tylko ten, że przypominanie męczeństwa jakiegoś 
świętego miało być umocnieniem i wezwaniem dla tych, którzy sami, w nie-
długim czasie, mogli stanąć wobec podobnej próby2. Pierwszym utworem 
zawierającym elementy rodzącego się kultu męczenników było Męczeństwo 
św. Polikarpa z połowy drugiego wieku3. Od samego początku nie brakowało 
jednak tych, którzy negowali sens męczeństwa, a później w ogóle kult świę-
tych. Najważniejszym spośród nich był niejaki Wigilancjusz, galijski pre-
zbiter żyjący na przełomie IV i V wieku, uznawany powszechnie za jednego 
z prekursorów myśli protestanckiej w łonie chrześcijaństwa. O jego życiu 
wiemy niewiele4, a głównym źródłem wiedzy na temat jego poglądów jest 
pismo Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi (Adversus Vigilantium), w któ-
rym Doktor Kościoła odpiera poglądy Galijczyka. Mimo że objętościowo 
niewielkie (zawiera zaledwie 18 tys. słów)5 i napisane pośpiesznie, bo jak 

1 Ks. dr Arkadiusz Nocoń, professore invitato na Pontificia Università Gregoriana 
w Rzymie, pracownik watykańskiej Kongregacji Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów; 
e-mail: narcadio@yahoo.it; ORCID: 0000-0002-7513-6071.

2 Por. M. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Kraków 2019, s. 40.
3 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 39.
4 Najobszerniejszą jak dotąd biografię i poglądy Wigilancjusza przedstawił pol-

skiemu czytelnikowi G. Rurański, dołączając do swego opracowania również bibliografię 
zagraniczną. Por. G. Rurański, Wstęp, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. 
Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 
2013, s. 387-427.

5 Por. Ł. Krzyszczuk, „Animalia dubia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki 
antyheretyckiej w „Komentarzu do Księgi Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, 
VoxP 68 (2017) s. 414, przyp. 23.



86 Ks. Michał Sołomieniuk 

dos scripsit Georgius Engel Moenofrancofurtensis Borussus, Marpurgi Cattorum, 
[Marburg] 1910.

Gräfenhain R., De more libros dedicandi apud scriptores Graecos et Romans obvio, 
Marpurgi Cattorum, [Marburg] 1892.

Houghton H., The Latin New Testament: A Guide to its Early History, Texts, and Man-
uscripts, Oxford 2016.

Majewski M., Jak przekłady zmieniają Biblię. O tłumaczeniu Pisma Świętego raz jesz-
cze, Kraków 2019.

Norden E., Die antike Kunstprosa, wyd. 10, Leipzig 1995.
Repertorium Biblicum Medii Aevi, t. 1: Initia biblica, apocrypha, prologi, red. F. Steg-

müller – K. Reinhardt, Madryt 1981.
Steinmann J., Hieronymus. Ausleger der Bibel. Weg und Werk eines Kirchenvaters, 

Leipzig [1973].
Schild M.E., Abendländische Bibelvorreden bis zur Lutherbibel, Heidelberg 1970.
Stade W., Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges 

rhetoricas secutus sit, Rostochii 1925.
Stummer F., Einführung in die lateinische Bibel, Paderborn 1928.
Van Liere F., An introduction to the medieval Bible, New York 2014.
Zampa P., I santi del Friuli, Pradamano 1930.

VOX PATRUM 76 (2020)  87-106
DOI:  10.31743/vp.8629

Ks. Arkadiusz Nocoń1

Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. 
Kwestia współczesnych tłumaczeń

W starożytnym chrześcijaństwie kult świętych, początkowo tylko mę-
czenników, odgrywał, jak wiadomo, ogromne znaczenie. Powodów tego 
było wiele, by przywołać tylko ten, że przypominanie męczeństwa jakiegoś 
świętego miało być umocnieniem i wezwaniem dla tych, którzy sami, w nie-
długim czasie, mogli stanąć wobec podobnej próby2. Pierwszym utworem 
zawierającym elementy rodzącego się kultu męczenników było Męczeństwo 
św. Polikarpa z połowy drugiego wieku3. Od samego początku nie brakowało 
jednak tych, którzy negowali sens męczeństwa, a później w ogóle kult świę-
tych. Najważniejszym spośród nich był niejaki Wigilancjusz, galijski pre-
zbiter żyjący na przełomie IV i V wieku, uznawany powszechnie za jednego 
z prekursorów myśli protestanckiej w łonie chrześcijaństwa. O jego życiu 
wiemy niewiele4, a głównym źródłem wiedzy na temat jego poglądów jest 
pismo Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi (Adversus Vigilantium), w któ-
rym Doktor Kościoła odpiera poglądy Galijczyka. Mimo że objętościowo 
niewielkie (zawiera zaledwie 18 tys. słów)5 i napisane pośpiesznie, bo jak 

1 Ks. dr Arkadiusz Nocoń, professore invitato na Pontificia Università Gregoriana 
w Rzymie, pracownik watykańskiej Kongregacji Kultu Bożego i Dyscypliny Sakramentów; 
e-mail: narcadio@yahoo.it; ORCID: 0000-0002-7513-6071.

2 Por. M. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Kraków 2019, s. 40.
3 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 39.
4 Najobszerniejszą jak dotąd biografię i poglądy Wigilancjusza przedstawił pol-

skiemu czytelnikowi G. Rurański, dołączając do swego opracowania również bibliografię 
zagraniczną. Por. G. Rurański, Wstęp, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. 
Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 
2013, s. 387-427.

5 Por. Ł. Krzyszczuk, „Animalia dubia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki 
antyheretyckiej w „Komentarzu do Księgi Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, 
VoxP 68 (2017) s. 414, przyp. 23.



88 Ks. Arkadiusz Nocoń 

sam Hieronim wyznaje, w ciągu jednej nocy6, pismo to jest znaczącym gło-
sem w obronie kultu świętych i należy do „najważniejszych świadectw lite-
rackich początków kultu relikwii na późnoantycznym Zachodzie”7. Niestety, 
mimo doniosłego znaczenia tego dzieła i aż dwóch jego przekładów na język 
polski8 nie doczekało się ono dotychczas wielu opracowań, dość powiedzieć, 
że w bogatym archiwum artykułów opublikowanych w „Vox Patrum” wspo-
mniane jest mimochodem (w przypisach) zaledwie w dwóch pozycjach9. 
Powodem tego, nie wiadomo, ale być może jest „zła fama”, jaka towarzyszy 
generalnie pismom polemicznym Hieronima, przeciw którym wysuwa się tak 
argumenty merytoryczne („Hieronim teologiem tęgim nie był”)10, jak i „este-
tyczne” („jego polemiki są przepełnione złośliwościami. Stąd […] czytamy 
[je] bez większej przyjemności”)11. Znaczenie tego pisma skłania nas jednak, 
aby się nim zająć i podjąć jedno z jego zagadnień, a mianowicie kult świę-
tych. W naszym opracowaniu przyjęliśmy metodę zastosowaną przez same-
go Hieronima, tzn. najpierw prezentujemy poglądy Wigilancjusza, a później 
odpowiedź Doktora Kościoła.

6 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 3, 15-16.
7 R. Wiśniewski, Narodziny kultu relikwii i jego najwcześniejsze świadectwa, 

w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła 
starożytne 2, Warszawa 2011, s. 11.

8 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium, ed. J.-L. Feiertag, CCL 79C, Turnhout 
2005, tł. K. Parys – M. Więckowska – R. Wiśniewski – B. Włodarczyk, Hieronim 
ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. 
K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła starożytne 2, Warszawa 2011, s. 92-109; 
G. Rurański, Św. Hieronim ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Św. Hieronim ze 
Strydonu, Pisma polemiczne. Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw 
Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 2013, s. 429-457. W naszym artykule, jeśli nie za-
znaczono inaczej, korzystamy z tłumaczenia Katarzyny Parys, Marii Więckowskiej, 
Roberta Wiśniewskiego i Bogny Włodarczyk. Porównując natomiast jedno tłuma-
czenie z drugim, podajemy dodatkowo w przypisie serię wydawniczą i numer strony 
(Hieronymus, Adversus Vigilantium, Źródła starożytne 2, s. …; Hieronymus, Adversus 
Vigilantium, ŹM 67, s. …).

9 Por. K. Sordyl, Dzieje schizmy pryscyliańskiej (370-385). Dramatyczna likwida-
cja pryscylianizmu, VoxP 59 (2013) s. 325, przyp. 44 i 47; Krzyszczuk, „Animalia du-
bia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki antyheretyckiej w „Komentarzu Do Księgi 
Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, s. 414, przyp. 23.

10 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 129-130.
11 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 130.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 89

1. Wigilancjusz o kulcie świętych

Punktem wyjścia do nauczania Galijczyka na ten temat była jego eg-
zegeza apokryficznej IV Księgi Ezdrasza, gdzie napisano m.in., że „po 
śmierci nikt nie odważy się prosić za innymi” (post mortem nullus pro aliis 
audeat deprecari – 4Ezd 7,105)12. Słowa te, w jego rozumieniu, przeczy-
łyby jednoznacznie istnieniu tego, co od IV wieku nazywane jest commu-
nio sanctorum, a co najnowszy Katechizm Kościoła Katolickiego tłumaczy 
jako „wspólnotę wszystkich wiernych chrześcijan, a mianowicie tych, któ-
rzy pielgrzymują na ziemi, zmarłych, którzy jeszcze oczyszczają się, oraz 
tych, którzy cieszą się już szczęściem nieba […] zawsze są gotowi na słu-
chanie naszych próśb”13. Dla Wigilancjusza przeciwnie, między świętymi 
oczekującymi na Dzień Sądu a pielgrzymującymi na ziemi nie istniała żad-
na forma kontaktu, gdyż miejsce, w którym przebywają święci, nazywane 
przez niego łonem Abrahama, miejscem wytchnienia i ołtarzem Boga14, 
jest również swego rodzaju „czcigodnym więzieniem” (honestus carcer)15, 
którego święci nie tylko w żaden sposób nie mogą opuścić, ale nawet nie 
mogą tam „szepnąć” (muttire) za tymi, którzy są jeszcze na ziemi16. Dopóki 
więc żyjemy, uważał Wigilancjusz, owszem, możemy wzajemnie modlić 
się za siebie, ale po śmierci, w owym „czcigodnym więzieniu” „żadna 
z naszych modlitw za innych nie zostanie wysłuchana”17. W konsekwencji 
więc, skoro między żyjącymi na ziemi a tymi na łonie Abrahama nie ma 
żadnej więzi i komunikacji, traci sens jakakolwiek modlitwa do świętych, 
a wszelkie przejawy kultu wobec nich (nawiedzanie grobów, całowanie 
relikwii, palenie świec) są tylko czczym obrzędem, wszak „lichymi knot-
kami” nie można dodać blasku tym, których „blaskiem swojego majestatu 
rozświetla zasiadający na tronie Baranek!” – uważał Wigilancjusz18.

Co gorsza, uczestnicząc pod pozorem pobożności w tych pogańskich 
w istocie obrzędach (ritus gentiles)19, chrześcijanie narażają się jego zdaniem 

12 Werset łaciński za: Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 38, tł. polskie za: Źródła 
starożytne 2, s. 98. Tłumaczenie w ŹM 67, s. 441: „nikt nie ośmieli się modlić za innych 
po [ich] śmierci” zmienia naszym zdaniem sens łacińskich słów.

13 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, s. 236, nr 962 (Katechizm cytuje 
tutaj słowa papieża Pawła VI).

14 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-3.
15 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 36-37.
16 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 29.
17 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 16-17.
18 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 28-30.
19 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 23-25.



88 Ks. Arkadiusz Nocoń 

sam Hieronim wyznaje, w ciągu jednej nocy6, pismo to jest znaczącym gło-
sem w obronie kultu świętych i należy do „najważniejszych świadectw lite-
rackich początków kultu relikwii na późnoantycznym Zachodzie”7. Niestety, 
mimo doniosłego znaczenia tego dzieła i aż dwóch jego przekładów na język 
polski8 nie doczekało się ono dotychczas wielu opracowań, dość powiedzieć, 
że w bogatym archiwum artykułów opublikowanych w „Vox Patrum” wspo-
mniane jest mimochodem (w przypisach) zaledwie w dwóch pozycjach9. 
Powodem tego, nie wiadomo, ale być może jest „zła fama”, jaka towarzyszy 
generalnie pismom polemicznym Hieronima, przeciw którym wysuwa się tak 
argumenty merytoryczne („Hieronim teologiem tęgim nie był”)10, jak i „este-
tyczne” („jego polemiki są przepełnione złośliwościami. Stąd […] czytamy 
[je] bez większej przyjemności”)11. Znaczenie tego pisma skłania nas jednak, 
aby się nim zająć i podjąć jedno z jego zagadnień, a mianowicie kult świę-
tych. W naszym opracowaniu przyjęliśmy metodę zastosowaną przez same-
go Hieronima, tzn. najpierw prezentujemy poglądy Wigilancjusza, a później 
odpowiedź Doktora Kościoła.

6 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 3, 15-16.
7 R. Wiśniewski, Narodziny kultu relikwii i jego najwcześniejsze świadectwa, 

w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła 
starożytne 2, Warszawa 2011, s. 11.

8 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium, ed. J.-L. Feiertag, CCL 79C, Turnhout 
2005, tł. K. Parys – M. Więckowska – R. Wiśniewski – B. Włodarczyk, Hieronim 
ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. 
K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła starożytne 2, Warszawa 2011, s. 92-109; 
G. Rurański, Św. Hieronim ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Św. Hieronim ze 
Strydonu, Pisma polemiczne. Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw 
Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 2013, s. 429-457. W naszym artykule, jeśli nie za-
znaczono inaczej, korzystamy z tłumaczenia Katarzyny Parys, Marii Więckowskiej, 
Roberta Wiśniewskiego i Bogny Włodarczyk. Porównując natomiast jedno tłuma-
czenie z drugim, podajemy dodatkowo w przypisie serię wydawniczą i numer strony 
(Hieronymus, Adversus Vigilantium, Źródła starożytne 2, s. …; Hieronymus, Adversus 
Vigilantium, ŹM 67, s. …).

9 Por. K. Sordyl, Dzieje schizmy pryscyliańskiej (370-385). Dramatyczna likwida-
cja pryscylianizmu, VoxP 59 (2013) s. 325, przyp. 44 i 47; Krzyszczuk, „Animalia du-
bia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki antyheretyckiej w „Komentarzu Do Księgi 
Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, s. 414, przyp. 23.

10 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 129-130.
11 Por. Starowieyski, Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, s. 130.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 89

1. Wigilancjusz o kulcie świętych

Punktem wyjścia do nauczania Galijczyka na ten temat była jego eg-
zegeza apokryficznej IV Księgi Ezdrasza, gdzie napisano m.in., że „po 
śmierci nikt nie odważy się prosić za innymi” (post mortem nullus pro aliis 
audeat deprecari – 4Ezd 7,105)12. Słowa te, w jego rozumieniu, przeczy-
łyby jednoznacznie istnieniu tego, co od IV wieku nazywane jest commu-
nio sanctorum, a co najnowszy Katechizm Kościoła Katolickiego tłumaczy 
jako „wspólnotę wszystkich wiernych chrześcijan, a mianowicie tych, któ-
rzy pielgrzymują na ziemi, zmarłych, którzy jeszcze oczyszczają się, oraz 
tych, którzy cieszą się już szczęściem nieba […] zawsze są gotowi na słu-
chanie naszych próśb”13. Dla Wigilancjusza przeciwnie, między świętymi 
oczekującymi na Dzień Sądu a pielgrzymującymi na ziemi nie istniała żad-
na forma kontaktu, gdyż miejsce, w którym przebywają święci, nazywane 
przez niego łonem Abrahama, miejscem wytchnienia i ołtarzem Boga14, 
jest również swego rodzaju „czcigodnym więzieniem” (honestus carcer)15, 
którego święci nie tylko w żaden sposób nie mogą opuścić, ale nawet nie 
mogą tam „szepnąć” (muttire) za tymi, którzy są jeszcze na ziemi16. Dopóki 
więc żyjemy, uważał Wigilancjusz, owszem, możemy wzajemnie modlić 
się za siebie, ale po śmierci, w owym „czcigodnym więzieniu” „żadna 
z naszych modlitw za innych nie zostanie wysłuchana”17. W konsekwencji 
więc, skoro między żyjącymi na ziemi a tymi na łonie Abrahama nie ma 
żadnej więzi i komunikacji, traci sens jakakolwiek modlitwa do świętych, 
a wszelkie przejawy kultu wobec nich (nawiedzanie grobów, całowanie 
relikwii, palenie świec) są tylko czczym obrzędem, wszak „lichymi knot-
kami” nie można dodać blasku tym, których „blaskiem swojego majestatu 
rozświetla zasiadający na tronie Baranek!” – uważał Wigilancjusz18.

Co gorsza, uczestnicząc pod pozorem pobożności w tych pogańskich 
w istocie obrzędach (ritus gentiles)19, chrześcijanie narażają się jego zdaniem 

12 Werset łaciński za: Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 38, tł. polskie za: Źródła 
starożytne 2, s. 98. Tłumaczenie w ŹM 67, s. 441: „nikt nie ośmieli się modlić za innych 
po [ich] śmierci” zmienia naszym zdaniem sens łacińskich słów.

13 Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994, s. 236, nr 962 (Katechizm cytuje 
tutaj słowa papieża Pawła VI).

14 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-3.
15 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 36-37.
16 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 29.
17 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 16-17.
18 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 28-30.
19 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 23-25.



90 Ks. Arkadiusz Nocoń 

nie tylko na grzechy cielesne (podczas nocnych wigilii)20, ale również na 
grzech bałwochwalstwa (idolatria), gdyż oddają świętym uwielbienie (ado-
ratio) należne tylko Bogu: „Dlaczego z uwielbieniem (adorando) całujesz 
proch owinięty tkaniną?”21 – pytał retorycznie całujących relikwie. Święci 
w jego nauczaniu byliby więc kimś w rodzaju nowych bogów (idola), którzy 
„kradną” uwielbienie (adoratio) należne soli Deo. Kult świętych, przy całej 
swej jałowości i bezcelowości, stwarzałby więc w jego rozumieniu niebez-
pieczeństwo bałwochwalstwa (idolatria) oraz świętokradztwa (sacrilegium) 
i byłby kontynuacją, w nowej szacie, tradycji pogańskiego Rzymu, która nie-
którym ludziom przyznawała cześć boską. Działo się tak jeszcze w 364 roku, 
w tym samym, w którym urodził się Wigilancjusz, gdy ubóstwiony został 
cesarz Jowian22. W samym Rzymie istniały wówczas jeszcze kolegia kapłań-
skie dawnych kultów, na ołtarzach bogów składano ofiary, a westalki strzegły 
świętego ognia23. Przypominamy o tym, by uświadomić sobie, że pogaństwo, 
choć mocno już traciło wpływy, miało w czasach Wigilancjusza nadal swoich 
wyznawców (przetrwają aż do VI wieku)24, nie było więc dla niego reliktem 
zamierzchłej epoki, to zaś mogło mieć wpływ na jego poglądy.

2. Odpowiedź Hieronima

Autor pisma Przeciw Wigilancjuszowi absolutnie jednak nie podej-
rzewał swego adwersarza o szlachetne pobudki (troskę o czystość wiary, 
zwracanie uwagi na niebezpieczeństwo zawoalowanego pogaństwa itp.), 
wytykając mu bezlitośnie cechy jego charakteru i zarzucając mu jak naj-
gorsze intencje. Nas bardziej jednak od argumentów Hieronima ad perso-
nam interesują te ad quaestionem.

2.1. Niebo nie jest „czcigodnym więzieniem”, a relikwie to coś 
więcej niż „nędzny pył”

Odpowiadając na poglądy Wigilancjusza, Hieronim kwestionuje 
przede wszystkim samo ich źródło, czyli apokryficzną Czwartą Księgę 

20 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-11.
21 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
22 Por. A. Krawczuk, Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, Warszawa 1991, s. 356.
23 Por. Krawczuk, Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, s. 294.
24 Por. M. Starowieyski, Serce w Rzymie, „Gość Niedzielny” 50 (2012) s. 27.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 91

Ezdrasza, której – jak z dumą wyznaje – nigdy nie przeczytał, bo dla-
czego niby „miałoby się brać do rąk to, czego Kościół nie uznał”25. 
Ustosunkowując się natomiast do wynikającego z tej księgi nauczania 
Wigilancjusza, Hieronim przeprowadza dość szeroki wywód, wymaga-
jący jednak od nas, na samym początku, analizy tłumaczenia niektórych 
fragmentów rozdziału szóstego jego pisma, gdzie mówi on:

Ais enim vel in sinu Abrahae vel in loco refrigerii vel subter aram dei animas 
apostolorum et martyrum consedisse nec posse suis tumulis et ubi voluerint 
adesse praesentes. Senatoriae videlicet dignitatis sunt, ut non inter homicidas 
teterrimo carcere, sed in libera honestaque custodia in fortunatorum insulis 
et in campis elysiis recluduntur. Tu deo leges pones, tu apostolis vincula ini-
cies, ut usque ad diem iudicii teneantur custodia nec sint cum domino suo, 
de quibus scriptum est: „Sequuntur agnum quocumque vadit” (Apc 14,4)? Si 
agnus ubique ergo et hi qui cum agno sunt ubique esse credendi sunt; et cum 
diabolus et daemones toto vagentur orbe et celeritate nimia ubique praesentes 
sint, martyres post effusionem sanguinis sui ara operientur inclusi et inde 
exire non poterunt? (wyróżnienia – A.N.)26

W pierwszym chronologicznie tłumaczeniu pisma Hieronima na język 
polski (2011) fragment ten brzmi następująco:

Twierdzisz bowiem, że dusze apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu ochłody lub pod ołtarzem Boga27 i nie mogą opuścić 
swoich grobów, by udać się tam, gdzie chcieliby przebywać. Widocznie obda-
rzeni są godnością senatorską i jako takich nie zamyka się ich między zabójcami 
w ohydnym więzieniu, lecz trzyma się ich pod łagodną i honorową strażą na 
Wyspach Szczęśliwych i na Polach Elizejskich! Ty Bogu prawa będziesz usta-
nawiał? Ty nałożysz więzy apostołom, aby aż do Dnia Sądu trzymani byli pod 
strażą, a nie przebywali ze swoim Panem ci, o których napisano: „Postępują za 
Barankiem, dokądkolwiek pójdzie” (Ap 14,4). Trzeba zatem wierzyć, że jeśli 
gdzieś jest Baranek, tam przebywają także ci, którzy są z Barankiem. Diabeł i de-
mony włóczą się po całym świecie i dzięki nadzwyczajnej szybkości obecni są 
wszędzie, a męczennicy, przelawszy swoją krew, pozostaną zamknięci [pod] oł-
tarzem, a miejsca tego nie będą mogli opuścić?! (wyróżnienia – A.N.)28.

25 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 38-40.
26 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14.
27 Por. Ap 6,9.
28 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14, Źródła starożytne 2, s. 97.



90 Ks. Arkadiusz Nocoń 

nie tylko na grzechy cielesne (podczas nocnych wigilii)20, ale również na 
grzech bałwochwalstwa (idolatria), gdyż oddają świętym uwielbienie (ado-
ratio) należne tylko Bogu: „Dlaczego z uwielbieniem (adorando) całujesz 
proch owinięty tkaniną?”21 – pytał retorycznie całujących relikwie. Święci 
w jego nauczaniu byliby więc kimś w rodzaju nowych bogów (idola), którzy 
„kradną” uwielbienie (adoratio) należne soli Deo. Kult świętych, przy całej 
swej jałowości i bezcelowości, stwarzałby więc w jego rozumieniu niebez-
pieczeństwo bałwochwalstwa (idolatria) oraz świętokradztwa (sacrilegium) 
i byłby kontynuacją, w nowej szacie, tradycji pogańskiego Rzymu, która nie-
którym ludziom przyznawała cześć boską. Działo się tak jeszcze w 364 roku, 
w tym samym, w którym urodził się Wigilancjusz, gdy ubóstwiony został 
cesarz Jowian22. W samym Rzymie istniały wówczas jeszcze kolegia kapłań-
skie dawnych kultów, na ołtarzach bogów składano ofiary, a westalki strzegły 
świętego ognia23. Przypominamy o tym, by uświadomić sobie, że pogaństwo, 
choć mocno już traciło wpływy, miało w czasach Wigilancjusza nadal swoich 
wyznawców (przetrwają aż do VI wieku)24, nie było więc dla niego reliktem 
zamierzchłej epoki, to zaś mogło mieć wpływ na jego poglądy.

2. Odpowiedź Hieronima

Autor pisma Przeciw Wigilancjuszowi absolutnie jednak nie podej-
rzewał swego adwersarza o szlachetne pobudki (troskę o czystość wiary, 
zwracanie uwagi na niebezpieczeństwo zawoalowanego pogaństwa itp.), 
wytykając mu bezlitośnie cechy jego charakteru i zarzucając mu jak naj-
gorsze intencje. Nas bardziej jednak od argumentów Hieronima ad perso-
nam interesują te ad quaestionem.

2.1. Niebo nie jest „czcigodnym więzieniem”, a relikwie to coś 
więcej niż „nędzny pył”

Odpowiadając na poglądy Wigilancjusza, Hieronim kwestionuje 
przede wszystkim samo ich źródło, czyli apokryficzną Czwartą Księgę 

20 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-11.
21 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
22 Por. A. Krawczuk, Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, Warszawa 1991, s. 356.
23 Por. Krawczuk, Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, s. 294.
24 Por. M. Starowieyski, Serce w Rzymie, „Gość Niedzielny” 50 (2012) s. 27.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 91

Ezdrasza, której – jak z dumą wyznaje – nigdy nie przeczytał, bo dla-
czego niby „miałoby się brać do rąk to, czego Kościół nie uznał”25. 
Ustosunkowując się natomiast do wynikającego z tej księgi nauczania 
Wigilancjusza, Hieronim przeprowadza dość szeroki wywód, wymaga-
jący jednak od nas, na samym początku, analizy tłumaczenia niektórych 
fragmentów rozdziału szóstego jego pisma, gdzie mówi on:

Ais enim vel in sinu Abrahae vel in loco refrigerii vel subter aram dei animas 
apostolorum et martyrum consedisse nec posse suis tumulis et ubi voluerint 
adesse praesentes. Senatoriae videlicet dignitatis sunt, ut non inter homicidas 
teterrimo carcere, sed in libera honestaque custodia in fortunatorum insulis 
et in campis elysiis recluduntur. Tu deo leges pones, tu apostolis vincula ini-
cies, ut usque ad diem iudicii teneantur custodia nec sint cum domino suo, 
de quibus scriptum est: „Sequuntur agnum quocumque vadit” (Apc 14,4)? Si 
agnus ubique ergo et hi qui cum agno sunt ubique esse credendi sunt; et cum 
diabolus et daemones toto vagentur orbe et celeritate nimia ubique praesentes 
sint, martyres post effusionem sanguinis sui ara operientur inclusi et inde 
exire non poterunt? (wyróżnienia – A.N.)26

W pierwszym chronologicznie tłumaczeniu pisma Hieronima na język 
polski (2011) fragment ten brzmi następująco:

Twierdzisz bowiem, że dusze apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu ochłody lub pod ołtarzem Boga27 i nie mogą opuścić 
swoich grobów, by udać się tam, gdzie chcieliby przebywać. Widocznie obda-
rzeni są godnością senatorską i jako takich nie zamyka się ich między zabójcami 
w ohydnym więzieniu, lecz trzyma się ich pod łagodną i honorową strażą na 
Wyspach Szczęśliwych i na Polach Elizejskich! Ty Bogu prawa będziesz usta-
nawiał? Ty nałożysz więzy apostołom, aby aż do Dnia Sądu trzymani byli pod 
strażą, a nie przebywali ze swoim Panem ci, o których napisano: „Postępują za 
Barankiem, dokądkolwiek pójdzie” (Ap 14,4). Trzeba zatem wierzyć, że jeśli 
gdzieś jest Baranek, tam przebywają także ci, którzy są z Barankiem. Diabeł i de-
mony włóczą się po całym świecie i dzięki nadzwyczajnej szybkości obecni są 
wszędzie, a męczennicy, przelawszy swoją krew, pozostaną zamknięci [pod] oł-
tarzem, a miejsca tego nie będą mogli opuścić?! (wyróżnienia – A.N.)28.

25 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 38-40.
26 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14.
27 Por. Ap 6,9.
28 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14, Źródła starożytne 2, s. 97.



92 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Pierwszą rzeczą, na którą chcemy zwrócić uwagę, to umieszczenie 
przez autorów tłumaczenia po słowach „pod ołtarzem Boga” (subter aram 
dei) odnośnika do Ap 6,9: „A gdy otworzył pieczęć piątą, ujrzałem pod 
ołtarzem dusze zabitych dla Słowa Bożego i dla świadectwa, jakie mie-
li”. Owa ara dei, sugerują tłumacze, nie jest więc ołtarzem w naszych 
ziemskich kościołach, pod którym spoczywają relikwie męczenników, ale 
ołtarzem w niebieskim sanktuarium ukształtowanym na wzór Świątyni 
Jerozolimskiej, gdzie również jest ołtarz całopalenia, jednak nie wylewa 
się już na nim krwi zwierząt, tylko krew męczenników29. Na korzyść ta-
kiej interpretacji może świadczyć i to, że słowo ara było rzadko używane 
w pierwszych wiekach chrześcijaństwa na określenie ołtarza, przy którym 
sprawowano Eucharystię30: sam Hieronim w dalszej części swego pisma 
użyje na określenie takiego ołtarza słowa altare31, a nie ara. Wspominamy 
o tym dlatego, że w przytoczonym przez nas fragmencie słowo ara pojawia 
się raz jeszcze w zdaniu martyres […] ara operientur inclusi, co przetłu-
maczono „męczennicy […] pozostaną zamknięci [pod] ołtarzem” – „pod 
ołtarzem w niebie” możemy sobie dopowiedzieć w świetle dotychczaso-
wych ustaleń. Aż do tego momentu tłumaczenie nie nasuwa trudności: mę-
czennicy zdaniem Wigilancjusza oczekują Dnia Sądu w jakimś miejscu, 
określanym tutaj jako „łono Abrahama”, „miejsce ochłody”, „ołtarz Boga”, 
w którym choć nie doznają jeszcze pełni przeznaczonego dla ich szczęścia, 
to jednak nie dzieje się im tam krzywda. Hieronim porównuje nawet to 
miejsce do „Wysp Szczęśliwych” i do „Pól Elizejskich”32, a Wigilancjusz 
doda, że „blaskiem swojego majestatu rozświetla [tam męczenników] za-
siadający na tronie Baranek”33. Jeśli tak, to dlaczego Hieronim w przyto-
czonym przez nas fragmencie nazywa to „prawie” szczęśliwe miejsce „gro-
bem” (tumulus), którego męczennicy nie mogą opuścić”? Czy ów tumulus, 
oznaczający zazwyczaj złożone w ziemi ludzkie szczątki34, jest właściwym 

29 Por. J. Pierzchalski, Piąta i szósta pieczęć (Ap 6,9-17), w: http://www.przemiana.
biblia.pl/index.php?page=07&id=07-01&t=91 (dostęp: 15.07.2019).

30 Por. A. Blaise, Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiennes, Turnhout 
1954, s. 205-206, s.v. ara, -ae: „Dans les premiers siècles, le mot est rarement employé 
pour désigner un autel chrétien”.

31 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 4.
32 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 6.
33 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 29-30.
34 Słowem tumulus (lub bustum) określano w łacinie klasycznej złożone w ziemi 

ciało zmarłego lub jego prochy (po kremacji). Miejsce to stawało się sepulcrum po odpra-
wieniu ceremonii pogrzebowej, a gdy nad sepulcrum pojawił się ornament lub napis na 
cześć zmarłego, nazywano to miejsce monumentum. W późniejszej łacinie słów tych uży-

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 93

słowem na określenie miejsca, w którym po śmierci przebywają „dusze 
apostołów i męczenników”?

Zobaczmy zatem, jak ten sam fragment brzmi w późniejszym chrono-
logicznie tłumaczeniu autorstwa Grzegorza Rurańskiego (2013):

Powiadasz, że dusze Apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu wytchnienia, albo pod ołtarzem Bożym i że nie 
mogą [oddalić się] od swoich grobowców i być obecne tam, gdzie by chcia-
ły. […] Należy wierzyć, że jeśli wszędzie jest Baranek, to wszędzie są i ci, 
którzy pozostają z Barankiem. I gdy diabeł i demony błąkają się po całym 
świecie i pojawiają się wszędzie z niezmierną prędkością, [to czy] męczenni-
cy po tym, jak przelali swoją krew, mają być grzebani i zamknięci w trum-
nie i nie będą mogli stamtąd się wydostać? (wyróżnienia – A.N.)35.

Autor tego tłumaczenia, w pierwszym interesującym nas zdaniu, nie 
odbiega zasadniczo od tłumaczenia wcześniejszego, z 2011 roku, zmie-
niając jedynie brzmienie poszczególnych wyrazów: „miejsce ochłody” 
(2011) na „miejsce wytchnienia”; „nie mogą opuścić swoich grobów, by 
udać się tam, gdzie chcieliby przebywać” (2011), na „nie mogą [oddalić 
się] od swoich grobowców i być obecne tam, gdzie by chciały”. Na koń-
cu tego zdania daje jednak przypis, w którym stwierdza, że „Adwersarz 
Hieronima przesuwa wejście do wiecznej szczęśliwości na czasy Sądu 
Ostatecznego”36, czym sugeruje, że łono Abrahama, miejsce wytchnienia 
i ołtarz Boży jest dla świętych „grobowcem” (tumulus). Spójrzmy zatem na 
drugi interesujący nas fragment: […] martyres post effusionem sanguinis 
sui ara operientur inclusi et inde exire non poterunt, który tłumaczy: „mę-
czennicy po tym, jak przelali swoją krew, mają być grzebani i zamknięci 
w trumnie i nie będą mogli stamtąd się wydostać?” (wyróżnienia – A.N.). 
Ara operientur inclusi ma więc w tłumaczeniu G. Rurańskiego wydźwięk 
jednoznacznie „ziemski”, podczas gdy w tłumaczeniu z 2011 roku mowa 
jest o męczennikach zamkniętych pod ołtarzem [w niebie].

Zaprezentowane tłumaczenia, jak widzimy, nie ułatwiają nam zro-
zumienia poglądów Wigilancjusza, a tym bardziej polemiki z nim św. 
Hieronima. Skoro bowiem zdaniem Wigilancjusza męczennicy po śmierci 

wano często zamiennie jako synonimów, zawsze jednak oznaczały one miejsce, w którym 
znajdowało się ciało (prochy) zmarłego. Por. S. Ciampi, La Grecia descritta da Pausania, 
t. 3, Milano 1832, s. XIX i XLVII.

35 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14, ŹM 67, s. 438-439.
36 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-4, ŹM 67, s. 439, przyp. 40.



92 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Pierwszą rzeczą, na którą chcemy zwrócić uwagę, to umieszczenie 
przez autorów tłumaczenia po słowach „pod ołtarzem Boga” (subter aram 
dei) odnośnika do Ap 6,9: „A gdy otworzył pieczęć piątą, ujrzałem pod 
ołtarzem dusze zabitych dla Słowa Bożego i dla świadectwa, jakie mie-
li”. Owa ara dei, sugerują tłumacze, nie jest więc ołtarzem w naszych 
ziemskich kościołach, pod którym spoczywają relikwie męczenników, ale 
ołtarzem w niebieskim sanktuarium ukształtowanym na wzór Świątyni 
Jerozolimskiej, gdzie również jest ołtarz całopalenia, jednak nie wylewa 
się już na nim krwi zwierząt, tylko krew męczenników29. Na korzyść ta-
kiej interpretacji może świadczyć i to, że słowo ara było rzadko używane 
w pierwszych wiekach chrześcijaństwa na określenie ołtarza, przy którym 
sprawowano Eucharystię30: sam Hieronim w dalszej części swego pisma 
użyje na określenie takiego ołtarza słowa altare31, a nie ara. Wspominamy 
o tym dlatego, że w przytoczonym przez nas fragmencie słowo ara pojawia 
się raz jeszcze w zdaniu martyres […] ara operientur inclusi, co przetłu-
maczono „męczennicy […] pozostaną zamknięci [pod] ołtarzem” – „pod 
ołtarzem w niebie” możemy sobie dopowiedzieć w świetle dotychczaso-
wych ustaleń. Aż do tego momentu tłumaczenie nie nasuwa trudności: mę-
czennicy zdaniem Wigilancjusza oczekują Dnia Sądu w jakimś miejscu, 
określanym tutaj jako „łono Abrahama”, „miejsce ochłody”, „ołtarz Boga”, 
w którym choć nie doznają jeszcze pełni przeznaczonego dla ich szczęścia, 
to jednak nie dzieje się im tam krzywda. Hieronim porównuje nawet to 
miejsce do „Wysp Szczęśliwych” i do „Pól Elizejskich”32, a Wigilancjusz 
doda, że „blaskiem swojego majestatu rozświetla [tam męczenników] za-
siadający na tronie Baranek”33. Jeśli tak, to dlaczego Hieronim w przyto-
czonym przez nas fragmencie nazywa to „prawie” szczęśliwe miejsce „gro-
bem” (tumulus), którego męczennicy nie mogą opuścić”? Czy ów tumulus, 
oznaczający zazwyczaj złożone w ziemi ludzkie szczątki34, jest właściwym 

29 Por. J. Pierzchalski, Piąta i szósta pieczęć (Ap 6,9-17), w: http://www.przemiana.
biblia.pl/index.php?page=07&id=07-01&t=91 (dostęp: 15.07.2019).

30 Por. A. Blaise, Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiennes, Turnhout 
1954, s. 205-206, s.v. ara, -ae: „Dans les premiers siècles, le mot est rarement employé 
pour désigner un autel chrétien”.

31 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 4.
32 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 6.
33 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 29-30.
34 Słowem tumulus (lub bustum) określano w łacinie klasycznej złożone w ziemi 

ciało zmarłego lub jego prochy (po kremacji). Miejsce to stawało się sepulcrum po odpra-
wieniu ceremonii pogrzebowej, a gdy nad sepulcrum pojawił się ornament lub napis na 
cześć zmarłego, nazywano to miejsce monumentum. W późniejszej łacinie słów tych uży-

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 93

słowem na określenie miejsca, w którym po śmierci przebywają „dusze 
apostołów i męczenników”?

Zobaczmy zatem, jak ten sam fragment brzmi w późniejszym chrono-
logicznie tłumaczeniu autorstwa Grzegorza Rurańskiego (2013):

Powiadasz, że dusze Apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu wytchnienia, albo pod ołtarzem Bożym i że nie 
mogą [oddalić się] od swoich grobowców i być obecne tam, gdzie by chcia-
ły. […] Należy wierzyć, że jeśli wszędzie jest Baranek, to wszędzie są i ci, 
którzy pozostają z Barankiem. I gdy diabeł i demony błąkają się po całym 
świecie i pojawiają się wszędzie z niezmierną prędkością, [to czy] męczenni-
cy po tym, jak przelali swoją krew, mają być grzebani i zamknięci w trum-
nie i nie będą mogli stamtąd się wydostać? (wyróżnienia – A.N.)35.

Autor tego tłumaczenia, w pierwszym interesującym nas zdaniu, nie 
odbiega zasadniczo od tłumaczenia wcześniejszego, z 2011 roku, zmie-
niając jedynie brzmienie poszczególnych wyrazów: „miejsce ochłody” 
(2011) na „miejsce wytchnienia”; „nie mogą opuścić swoich grobów, by 
udać się tam, gdzie chcieliby przebywać” (2011), na „nie mogą [oddalić 
się] od swoich grobowców i być obecne tam, gdzie by chciały”. Na koń-
cu tego zdania daje jednak przypis, w którym stwierdza, że „Adwersarz 
Hieronima przesuwa wejście do wiecznej szczęśliwości na czasy Sądu 
Ostatecznego”36, czym sugeruje, że łono Abrahama, miejsce wytchnienia 
i ołtarz Boży jest dla świętych „grobowcem” (tumulus). Spójrzmy zatem na 
drugi interesujący nas fragment: […] martyres post effusionem sanguinis 
sui ara operientur inclusi et inde exire non poterunt, który tłumaczy: „mę-
czennicy po tym, jak przelali swoją krew, mają być grzebani i zamknięci 
w trumnie i nie będą mogli stamtąd się wydostać?” (wyróżnienia – A.N.). 
Ara operientur inclusi ma więc w tłumaczeniu G. Rurańskiego wydźwięk 
jednoznacznie „ziemski”, podczas gdy w tłumaczeniu z 2011 roku mowa 
jest o męczennikach zamkniętych pod ołtarzem [w niebie].

Zaprezentowane tłumaczenia, jak widzimy, nie ułatwiają nam zro-
zumienia poglądów Wigilancjusza, a tym bardziej polemiki z nim św. 
Hieronima. Skoro bowiem zdaniem Wigilancjusza męczennicy po śmierci 

wano często zamiennie jako synonimów, zawsze jednak oznaczały one miejsce, w którym 
znajdowało się ciało (prochy) zmarłego. Por. S. Ciampi, La Grecia descritta da Pausania, 
t. 3, Milano 1832, s. XIX i XLVII.

35 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-14, ŹM 67, s. 438-439.
36 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-4, ŹM 67, s. 439, przyp. 40.



94 Ks. Arkadiusz Nocoń 

przebywają na łonie Abrahama, to trudno przyjąć, by Hieronim nazwał to 
miejsce grobem, a jeszcze trudniej, by zarzucał Wigilancjuszowi, że mę-
czennicy po tym, jak przelali swoją krew, są grzebani i zamknięci w trum-
nie, z której nie mogą się wydostać.

Podobne wątpliwości pojawiają się niestety w tłumaczeniach obcoję-
zycznych: angielskim37 i niemieckim38, z tym że obydwa, sprzed ponad 
wieku, oparte są na tekście łacińskim w wydaniu J.P. Migne’a, który w in-
teresującym nas fragmencie różni się nieznacznie, ale za to z daleko idą-
cymi konsekwencjami, od tekstu w CCL, do którego zagraniczni tłuma-
cze nie mieli w owym czasie (1893 i 1914) dostępu, w przeciwieństwie 
do tłumaczy polskich39. Tam mianowicie, gdzie w CCL mamy nec posse 
suis tumulis et ubi voluerint adesse praesentes, w tekście J.P. Migne’a wy-
stępuje dodatkowo przyimek de zmieniający całkowicie znaczenie całego 
zdania: […] nec posse de suis tumulis et ubi voluerint adesse praesen-
tes (PL 23, 344A). Pojawia się w tym miejscu pytanie: dlaczego tłumacze 
polscy korzystający z wydania CCL (2011) zdecydowali się (nie informu-
jąc o tym chociażby w przypisie) na karkołomny zabieg sięgnięcia aku-
rat w tym fragmencie do teksu J.P. Migne’a? Przyimek de, by zamknąć 
zdanie logicznie, domaga się bowiem od tłumacza wstawienia kolejnego 
słowa, którego nie ma ani w tekście PL, ani tym bardziej w tekście CCL, 
stąd mamy: „[…] nie mogą opuścić swoich grobów” w tłumaczeniu z 2011 

37 Por. W.H. Fremantle, Jerome. Against Vigilantius, w: Nicene and post-Nicene 
Fathers, t. 6, New York 1893, s. 419: „For you say that the souls of Apostles and martyrs 
have their abode either in the bosom of Abraham, or in the place of refreshment, or under 
the altar of God, and that they cannot leave their own tombs, and be present where they 
will. […] And while the devil and the demons wander through the whole world, and with 
only too great speed present themselves everywhere; are martyrs, after the shedding of 
their blood, to be kept out of sight shut up in a coffin, from whence they cannot escape?” 
(cytat za: http://www.ccel.org/ccel/schaff/npnf206.vi.vii.html; dostęp: 29.06.2019).

38 Por. L. Schade, Hieronymus. Gegen Vigilantius, BKV 15, Kempten 1914: „Du 
sagst, die Seelen der Apostel und Märtyrer wohnten im Schöße Abrahams oder im 
Orte der Erquickung oder unter dem Altare Gottes. Sie könnten sich nicht von ihren 
Grabstätten entfernen, um überall, wo sie wollten, gegenwärtig zu sein. […] Wenn der 
Teufel und die Dämonen auf dem ganzen Erdkreis umherschweifen und vermöge ihrer 
außergewöhnlichen Schnelligkeit überall zugegen sind, sollen dann die Märtyrer, die ihr 
Blut vergossen haben, im Altare eingeschlossen bleiben, ohne sich von dort fortbewegen 
zu können” (cytat za: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel2148-5.htm; dostęp: 29.06.2019).

39 Autorzy tłumaczenia z 2011 roku korzystali z tego właśnie wydania (CCL). Por. 
Hieronymus, Adversus Vigilantium, Źródła starożytne 2, s. 92. G. Rurański (2013) nie po-
daje, z jakiego wydania krytycznego korzystał, wydaje się, że z PL, choć wydanie w CCL 
jest mu niewątpliwie znane. Por. Rurański, Wstęp, s. 425.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 95

roku oraz: „[…] nie mogą [oddalić się] od swoich grobowców” w tłu-
maczeniu z 2013 roku. Wstawki te, konieczne, gdy korzysta się z tekstu 
J.P. Migne’a, utrudniają jednak tylko zrozumienie poglądów Wigilancjusza 
i repliki Hieronima. Zwróćmy jeszcze uwagę na słowo ara: Katarzyna 
Parys i pozostali współtłumacze wracają w tym wypadku do tekstu CCL, 
pisząc: „męczennicy, przelawszy swoją krew, pozostaną zamknięci [pod] 
ołtarzem (ara operientur inclusi), Grzegorz Rurański natomiast, opierając 
się tekście J.P. Migne’a, tłumaczy „męczennicy po tym, jak przelali swoją 
krew, mają być grzebani i zamknięci w trumnie” (arca operientur inclusi).

Według naszej oceny odejście od tekstu łacińskiego CCL zaciem-
nia jedynie istotę sporu, jaki toczył się wokół kultu świętych między 
Wigilancjuszem a Hieronimem. Dlatego pozwalamy sobie zaproponować 
tutaj nowe brzmienie interesującego nas zdania, oparte właśnie na tym wy-
daniu krytycznym (CCL):

Ais enim vel in sinu Abrahae vel in loco refrigerii vel subter aram dei animas 
apostolorum et martyrum consedisse nec posse suis tumulis et ubi voluerint 
adesse praesentes40.
‘Powiadasz bowiem, że dusze apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu ochłody lub pod ołtarzem Boga i nie mogą być 
obecne w swoich grobach i [tam] gdzie chciałyby być’ (tł. własne).

Dla Wigilancjusza sprawa była bowiem oczywista, skoro męczennicy 
zamknięci są gdzieś daleko, w „czcigodnym więzieniu” i nie mogą być 
obecni w swoich grobach, to nie ma sensu ani modlitwa do świętych a tym 
bardziej nawiedzanie miejsca ich pochówku, całowanie relikwii i palenie 
im świec. Wszystko to jego zdaniem to nie tylko puste, ale i niebezpieczne 
praktyki, same zaś relikwie to tylko „proch” (pulvis)41 i „nędzny pył” (vile 
pulvisculum)42.

Absurd! Odpowiada mu Hieronim: skoro Diabeł i demony mogą „włó-
czyć się po całym świecie” i być obecne wszędzie, gdzie zechcą, to dla-
czego męczennicy mieliby być zamknięci w „czcigodnym więzieniu” i nie 
mogli tego miejsca opuścić?43 Kto może Bogu ustanawiać prawa i zabronić 
jego świętym podążania za Barankiem, dokądkolwiek pójdzie?44 „Trzeba 

40 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-4.
41 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
42 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 1-3.
43 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 11-14.
44 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 7-10.



94 Ks. Arkadiusz Nocoń 

przebywają na łonie Abrahama, to trudno przyjąć, by Hieronim nazwał to 
miejsce grobem, a jeszcze trudniej, by zarzucał Wigilancjuszowi, że mę-
czennicy po tym, jak przelali swoją krew, są grzebani i zamknięci w trum-
nie, z której nie mogą się wydostać.

Podobne wątpliwości pojawiają się niestety w tłumaczeniach obcoję-
zycznych: angielskim37 i niemieckim38, z tym że obydwa, sprzed ponad 
wieku, oparte są na tekście łacińskim w wydaniu J.P. Migne’a, który w in-
teresującym nas fragmencie różni się nieznacznie, ale za to z daleko idą-
cymi konsekwencjami, od tekstu w CCL, do którego zagraniczni tłuma-
cze nie mieli w owym czasie (1893 i 1914) dostępu, w przeciwieństwie 
do tłumaczy polskich39. Tam mianowicie, gdzie w CCL mamy nec posse 
suis tumulis et ubi voluerint adesse praesentes, w tekście J.P. Migne’a wy-
stępuje dodatkowo przyimek de zmieniający całkowicie znaczenie całego 
zdania: […] nec posse de suis tumulis et ubi voluerint adesse praesen-
tes (PL 23, 344A). Pojawia się w tym miejscu pytanie: dlaczego tłumacze 
polscy korzystający z wydania CCL (2011) zdecydowali się (nie informu-
jąc o tym chociażby w przypisie) na karkołomny zabieg sięgnięcia aku-
rat w tym fragmencie do teksu J.P. Migne’a? Przyimek de, by zamknąć 
zdanie logicznie, domaga się bowiem od tłumacza wstawienia kolejnego 
słowa, którego nie ma ani w tekście PL, ani tym bardziej w tekście CCL, 
stąd mamy: „[…] nie mogą opuścić swoich grobów” w tłumaczeniu z 2011 

37 Por. W.H. Fremantle, Jerome. Against Vigilantius, w: Nicene and post-Nicene 
Fathers, t. 6, New York 1893, s. 419: „For you say that the souls of Apostles and martyrs 
have their abode either in the bosom of Abraham, or in the place of refreshment, or under 
the altar of God, and that they cannot leave their own tombs, and be present where they 
will. […] And while the devil and the demons wander through the whole world, and with 
only too great speed present themselves everywhere; are martyrs, after the shedding of 
their blood, to be kept out of sight shut up in a coffin, from whence they cannot escape?” 
(cytat za: http://www.ccel.org/ccel/schaff/npnf206.vi.vii.html; dostęp: 29.06.2019).

38 Por. L. Schade, Hieronymus. Gegen Vigilantius, BKV 15, Kempten 1914: „Du 
sagst, die Seelen der Apostel und Märtyrer wohnten im Schöße Abrahams oder im 
Orte der Erquickung oder unter dem Altare Gottes. Sie könnten sich nicht von ihren 
Grabstätten entfernen, um überall, wo sie wollten, gegenwärtig zu sein. […] Wenn der 
Teufel und die Dämonen auf dem ganzen Erdkreis umherschweifen und vermöge ihrer 
außergewöhnlichen Schnelligkeit überall zugegen sind, sollen dann die Märtyrer, die ihr 
Blut vergossen haben, im Altare eingeschlossen bleiben, ohne sich von dort fortbewegen 
zu können” (cytat za: https://www.unifr.ch/bkv/kapitel2148-5.htm; dostęp: 29.06.2019).

39 Autorzy tłumaczenia z 2011 roku korzystali z tego właśnie wydania (CCL). Por. 
Hieronymus, Adversus Vigilantium, Źródła starożytne 2, s. 92. G. Rurański (2013) nie po-
daje, z jakiego wydania krytycznego korzystał, wydaje się, że z PL, choć wydanie w CCL 
jest mu niewątpliwie znane. Por. Rurański, Wstęp, s. 425.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 95

roku oraz: „[…] nie mogą [oddalić się] od swoich grobowców” w tłu-
maczeniu z 2013 roku. Wstawki te, konieczne, gdy korzysta się z tekstu 
J.P. Migne’a, utrudniają jednak tylko zrozumienie poglądów Wigilancjusza 
i repliki Hieronima. Zwróćmy jeszcze uwagę na słowo ara: Katarzyna 
Parys i pozostali współtłumacze wracają w tym wypadku do tekstu CCL, 
pisząc: „męczennicy, przelawszy swoją krew, pozostaną zamknięci [pod] 
ołtarzem (ara operientur inclusi), Grzegorz Rurański natomiast, opierając 
się tekście J.P. Migne’a, tłumaczy „męczennicy po tym, jak przelali swoją 
krew, mają być grzebani i zamknięci w trumnie” (arca operientur inclusi).

Według naszej oceny odejście od tekstu łacińskiego CCL zaciem-
nia jedynie istotę sporu, jaki toczył się wokół kultu świętych między 
Wigilancjuszem a Hieronimem. Dlatego pozwalamy sobie zaproponować 
tutaj nowe brzmienie interesującego nas zdania, oparte właśnie na tym wy-
daniu krytycznym (CCL):

Ais enim vel in sinu Abrahae vel in loco refrigerii vel subter aram dei animas 
apostolorum et martyrum consedisse nec posse suis tumulis et ubi voluerint 
adesse praesentes40.
‘Powiadasz bowiem, że dusze apostołów i męczenników spoczywają na łonie 
Abrahama albo w miejscu ochłody lub pod ołtarzem Boga i nie mogą być 
obecne w swoich grobach i [tam] gdzie chciałyby być’ (tł. własne).

Dla Wigilancjusza sprawa była bowiem oczywista, skoro męczennicy 
zamknięci są gdzieś daleko, w „czcigodnym więzieniu” i nie mogą być 
obecni w swoich grobach, to nie ma sensu ani modlitwa do świętych a tym 
bardziej nawiedzanie miejsca ich pochówku, całowanie relikwii i palenie 
im świec. Wszystko to jego zdaniem to nie tylko puste, ale i niebezpieczne 
praktyki, same zaś relikwie to tylko „proch” (pulvis)41 i „nędzny pył” (vile 
pulvisculum)42.

Absurd! Odpowiada mu Hieronim: skoro Diabeł i demony mogą „włó-
czyć się po całym świecie” i być obecne wszędzie, gdzie zechcą, to dla-
czego męczennicy mieliby być zamknięci w „czcigodnym więzieniu” i nie 
mogli tego miejsca opuścić?43 Kto może Bogu ustanawiać prawa i zabronić 
jego świętym podążania za Barankiem, dokądkolwiek pójdzie?44 „Trzeba 

40 Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 1-4.
41 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
42 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 1-3.
43 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 11-14.
44 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 7-10.



96 Ks. Arkadiusz Nocoń 

zatem wierzyć, że jeśli gdzieś jest Baranek, tam przebywają także ci, któ-
rzy są z Barankiem”45.

Hieronim, jak widzimy, nie polemizuje więc z tezą, że święci „nie 
mogą opuścić swoich grobów”, ale wprost przeciwnie, krytykuje on opi-
nię, że nie mogą być w nich obecni, jak twierdził Wigilancjusz. Skoro zaś 
mogą w nich przebywać, bo „podążają za Barankiem, dokądkolwiek pój-
dzie”, to znaczy, że mówienie o ich „więzieniu” na łonie Abrahama nie ma 
absolutnie sensu, a praktyki związane z kultem świętych (nawiedzanie ich 
grobów, całowanie relikwii itp.) nabierają nowego znaczenia, gdyż są to 
miejsca szczególnego – chciałoby się rzec – „kontaktu” ze świętymi, miej-
sca ich bardziej „intensywnej” obecności. „Lud wszystkich Kościołów” ro-
zumie to doskonale – powie Hieronim – bo gdy przenoszono kości proroka 
Samuela z Judei do Tracji, wybiegł naprzeciw jego świętym szczątkom 
i przyjmował je z taką radością, jak gdyby ujrzał obecnego i żywego proro-
ka46. Równie mocno, a może nawet i mocniej, odczuwają tę obecność świę-
tych duchy nieczyste, demony, które zdaniem Hieronima „wobec owych 
[szczątków] ryczą”47.

Gdy Wigilancjusz pytał więc drwiąco „Czy dusze męczenników ko-
chają swoje prochy, unoszą się wokół nich i zawsze są obecne, aby ponad 
wszelką wątpliwość mogły usłyszeć, jeśli przybędzie jakiś błagalnik?”48, 
Hieronim nie wdaje się z nim tutaj nawet w polemikę, przyrównuje jedy-
nie treść tego obrazoburczego pytania do brudu wylewającego się z ser-
ca Wigilancjusza49, a jego samego nazywa „poczwarą godną wygnania na 
krańce świata”50.

2.2. Kult świętych nie jest bałwochwalstwem ani świętokradztwem

Za nadużycie i potwarz ze strony Wigilancjusza uważa również 
Hieronim wmawianie chrześcijanom, że pod pozorem pobożności kon-
tynuują pogańskie w gruncie rzeczy obrzędy, podczas których adorując 
męczenników, „kradną” uwielbienie należne jedynie Bogu. „Dlaczego to 
musisz okazywać nie tylko cześć, ale wręcz uwielbienie (adorare) temu 

45 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 10-11.
46 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 23-30.
47 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-22.
48 Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 12-14.
49 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 10-11.
50 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 15.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 97

czemuś, co przynosisz w małym naczynku”51 – pytał Wigilancjusz czczą-
cych relikwie. I dalej, podobnie: „Dlaczego z uwielbieniem (adorando) 
całujesz proch owinięty tkaniną”52. Dla Wigilancjusza, jak łatwo zauwa-
żyć, czymś nie do przyjęcia było właśnie owo uwielbienie (adoratio) 
okazywane świętym i ich relikwiom, które jako najwyższa forma kultu 
przysługuje wyłącznie Bogu. Cała polemika Hieronima z Wigilancjuszem 
koncentrować się więc będzie wokół tego właśnie słowa. Strydończyk 
starał się będzie udowodnić, że kult świętych nie ma absolutnie znamion 
adoracji, a oddawanie im czci ma w ostatecznej perspektywie uwielbie-
nie samego Boga. Niestety, również w tym wypadku niektórych naszych 
tłumaczy zawiodła czujność, bo gdy Hieronim pisze Quis enim, o insa-
num caput, aliquando martyres adoravit, to nie można tego oddać jako 
„A któż, szalona głowo, kiedykolwiek czcił męczenników”?53, bo czcić 
męczenników powinni akurat wszyscy wierzący, tylko „A któż, szalona 
głowo, kiedykolwiek adorował/okazywał uwielbienie męczennikom”. 
To rzeczywiście, jak każde oddawanie ludziom chwały i czci należnej 
Bogu, byłoby „błędem pogaństwa” (gentilitatis error) i godne byłoby po-
tępienia54. Absolutnie jednak z czymś takim nie spotykamy się w naszej 
wierze, tłumaczy Hieronim swemu adwersarzowi, podając kilka przy-
kładów „bronienia się” świętych przed adoracją/uwielbieniem ze strony 
ludzi, m.in. Pawła i Barnaby, którym w Listrze chciano złożyć ofiarę 
(por. Dz 14,8-18)55, czy też Piotra, który, gdy Korneliusz padł mu do 
nóg i oddał pokłon, Apostoł podniósł go ręką, mówiąc: „Wstań, ja też je-
stem człowiekiem” (por. Dz 10,25-26)56. Na marginesie: manu sublevavit 
Cornelium lepiej jednak tłumaczyć jako „podniósł ręką Korneliusza”57 niż 
„powstrzymał za rękę Korneliusza”58. Stanowczo więc odrzuca Hieronim 
zarzut Wigilancjusza o bałwochwalstwo i świętokradztwo, podkreślając, 
że kult świętych zgodny jest także ze zmysłem wiary ludu Bożego (sen-
sus fidei), „wielkich” i „małych”. Widać to doskonale w retorycznych 
pytaniach stawianych Wigilancjuszowi:

51 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 17-19.
52 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
53 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 1-2, Źródła starożytne 2, s. 95.
54 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 2-7.
55 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 2-5.
56 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-10.
57 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-9, Źródła starożytne 2, s. 96.
58 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-9, ŹM 67, s. 437.



96 Ks. Arkadiusz Nocoń 

zatem wierzyć, że jeśli gdzieś jest Baranek, tam przebywają także ci, któ-
rzy są z Barankiem”45.

Hieronim, jak widzimy, nie polemizuje więc z tezą, że święci „nie 
mogą opuścić swoich grobów”, ale wprost przeciwnie, krytykuje on opi-
nię, że nie mogą być w nich obecni, jak twierdził Wigilancjusz. Skoro zaś 
mogą w nich przebywać, bo „podążają za Barankiem, dokądkolwiek pój-
dzie”, to znaczy, że mówienie o ich „więzieniu” na łonie Abrahama nie ma 
absolutnie sensu, a praktyki związane z kultem świętych (nawiedzanie ich 
grobów, całowanie relikwii itp.) nabierają nowego znaczenia, gdyż są to 
miejsca szczególnego – chciałoby się rzec – „kontaktu” ze świętymi, miej-
sca ich bardziej „intensywnej” obecności. „Lud wszystkich Kościołów” ro-
zumie to doskonale – powie Hieronim – bo gdy przenoszono kości proroka 
Samuela z Judei do Tracji, wybiegł naprzeciw jego świętym szczątkom 
i przyjmował je z taką radością, jak gdyby ujrzał obecnego i żywego proro-
ka46. Równie mocno, a może nawet i mocniej, odczuwają tę obecność świę-
tych duchy nieczyste, demony, które zdaniem Hieronima „wobec owych 
[szczątków] ryczą”47.

Gdy Wigilancjusz pytał więc drwiąco „Czy dusze męczenników ko-
chają swoje prochy, unoszą się wokół nich i zawsze są obecne, aby ponad 
wszelką wątpliwość mogły usłyszeć, jeśli przybędzie jakiś błagalnik?”48, 
Hieronim nie wdaje się z nim tutaj nawet w polemikę, przyrównuje jedy-
nie treść tego obrazoburczego pytania do brudu wylewającego się z ser-
ca Wigilancjusza49, a jego samego nazywa „poczwarą godną wygnania na 
krańce świata”50.

2.2. Kult świętych nie jest bałwochwalstwem ani świętokradztwem

Za nadużycie i potwarz ze strony Wigilancjusza uważa również 
Hieronim wmawianie chrześcijanom, że pod pozorem pobożności kon-
tynuują pogańskie w gruncie rzeczy obrzędy, podczas których adorując 
męczenników, „kradną” uwielbienie należne jedynie Bogu. „Dlaczego to 
musisz okazywać nie tylko cześć, ale wręcz uwielbienie (adorare) temu 

45 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 10-11.
46 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 23-30.
47 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-22.
48 Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 12-14.
49 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 10-11.
50 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 6, 15.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 97

czemuś, co przynosisz w małym naczynku”51 – pytał Wigilancjusz czczą-
cych relikwie. I dalej, podobnie: „Dlaczego z uwielbieniem (adorando) 
całujesz proch owinięty tkaniną”52. Dla Wigilancjusza, jak łatwo zauwa-
żyć, czymś nie do przyjęcia było właśnie owo uwielbienie (adoratio) 
okazywane świętym i ich relikwiom, które jako najwyższa forma kultu 
przysługuje wyłącznie Bogu. Cała polemika Hieronima z Wigilancjuszem 
koncentrować się więc będzie wokół tego właśnie słowa. Strydończyk 
starał się będzie udowodnić, że kult świętych nie ma absolutnie znamion 
adoracji, a oddawanie im czci ma w ostatecznej perspektywie uwielbie-
nie samego Boga. Niestety, również w tym wypadku niektórych naszych 
tłumaczy zawiodła czujność, bo gdy Hieronim pisze Quis enim, o insa-
num caput, aliquando martyres adoravit, to nie można tego oddać jako 
„A któż, szalona głowo, kiedykolwiek czcił męczenników”?53, bo czcić 
męczenników powinni akurat wszyscy wierzący, tylko „A któż, szalona 
głowo, kiedykolwiek adorował/okazywał uwielbienie męczennikom”. 
To rzeczywiście, jak każde oddawanie ludziom chwały i czci należnej 
Bogu, byłoby „błędem pogaństwa” (gentilitatis error) i godne byłoby po-
tępienia54. Absolutnie jednak z czymś takim nie spotykamy się w naszej 
wierze, tłumaczy Hieronim swemu adwersarzowi, podając kilka przy-
kładów „bronienia się” świętych przed adoracją/uwielbieniem ze strony 
ludzi, m.in. Pawła i Barnaby, którym w Listrze chciano złożyć ofiarę 
(por. Dz 14,8-18)55, czy też Piotra, który, gdy Korneliusz padł mu do 
nóg i oddał pokłon, Apostoł podniósł go ręką, mówiąc: „Wstań, ja też je-
stem człowiekiem” (por. Dz 10,25-26)56. Na marginesie: manu sublevavit 
Cornelium lepiej jednak tłumaczyć jako „podniósł ręką Korneliusza”57 niż 
„powstrzymał za rękę Korneliusza”58. Stanowczo więc odrzuca Hieronim 
zarzut Wigilancjusza o bałwochwalstwo i świętokradztwo, podkreślając, 
że kult świętych zgodny jest także ze zmysłem wiary ludu Bożego (sen-
sus fidei), „wielkich” i „małych”. Widać to doskonale w retorycznych 
pytaniach stawianych Wigilancjuszowi:

51 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 17-19.
52 Hieronymus, Adversus Vigilantium 4, 21-22.
53 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 1-2, Źródła starożytne 2, s. 95.
54 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 2-7.
55 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 2-5.
56 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-10.
57 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-9, Źródła starożytne 2, s. 96.
58 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 8-9, ŹM 67, s. 437.



98 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Świętokradcą był cesarz Konstancjusz59, który przeniósł do Konstantynopola 
święte szczątki Andrzeja, Łukasza i Tymoteusza? […] Świętokradcą ma być 
nazwany august Arkadiusz, który po długim czasie przeniósł kości błogo-
sławionego Samuela z Judei do Tracji. Czy powinno się uznać nie tylko za 
świętokradców, ale i za głupców wszystkich biskupów, którzy tę rzecz naj-
lichszą i sypkie popioły przenieśli w jedwabiu i w złotych naczyniach? Czy 
pozbawiony rozumu jest lud wszystkich Kościołów wybiegający naprzeciw 
świętym szczątkom i przyjmujący je z taką radością, jak gdyby ujrzeli obec-
nego i żywego [proroka]. Wszak od [samej] Palestyny [aż] do Chalcedonu 
przyłączyły się tumy i jednym głosem w Chrystusie rozbrzmiewały pieśni 
pochwalne60.

Również w tym cytacie sugerowalibyśmy lekką poprawkę w tłuma-
czeniu ostatniego zdania, oddając in Christi laudes una voce sonarent nie 
jako „jednym głosem w Chrystusie rozbrzmiewały pieśni pochwalne”61, 
ale jako „jednym głosem śpiewały na chwałę Chrystusa”. Takie tłuma-
czenie lepiej naszym zdaniem wyraża przekonanie Hieronima, że oddając 
cześć świętym, wielbi się Boga/Jezusa62, który w nich żyje: „Przeczytaj 
Ewangelię – pisze on wprost do Wigilancjusza – Bóg Abrahama, Bóg 
Izaaka, Bóg Jakuba. Nie jest Bogiem zmarłych, ale żyjących (Mt 22,32)”63. 
Nie rozumiał czy też nie chciał tego zrozumieć Wigilancjusz, uważając, 
że w kulcie świętych adoruje się zmarłych, co Hieronim nazwie po prostu 
bluźnierstwem64.

59 „Cesarz Konstancjusz” (Constantius imperator) – K. Parys i pozosta-
li współtłumacze podają w przypisie, że „W roku 356 lub 357 sprowadzono reli-
kwie Tymoteusza, a rok później Andrzeja i Łukasza”. Por. Hieronymus, Adversus 
Vigilantium 5, 20, Źródła starożytne 2, s. 96, przyp. 24. G. Rurański natomiast, 
opierając się na wydaniu PL, podaje, że relikwie przeniósł „cesarz Konstantyn I” 
(Constantius Imperator I) panujący w latach 306-337. Por. Hieronymus, Adversus 
Vigilantium 5, 20, ŹM 67, s. 437.

60 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-32.
61 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 31-32, Źródła starożytne 2, s. 96.
62 W tym wypadku bliższe byłoby nam więc tłumaczenie G. Rurańskiego: „jed-

nym głosem wypowiadały chwałę Chrystusa”. Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 
31-32, ŹM 67, s. 438.

63 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 35-36.
64 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 34.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 99

2.3. Świece znakiem wiary

Dowodem na powrót do pogańskich obrzędów i jaskrawym przykładem 
bałwochwalstwa wśród wierzących był dla Wigilancjusza zwyczaj palenia 
świec w ciągu dnia, zwłaszcza zaś zapalania ich na grobach męczenników. 
Argumentem na korzyść Wigilancjusza byłby w tym wypadku fakt, że na 
samym początku chrześcijanie rzeczywiście używali światła świec jedynie 
ze względów praktycznych, by rozproszyć ciemności nocy, i gardzili po-
gańskim zwyczajem palenia świec i lampek bożkom oraz stawianiem ich 
na grobach zmarłych dla odpędzenia złych duchów65. Odpowiadając swe-
mu adwersarzowi, Hieronim również podkreśla aspekt praktyczny palenia 
świec w kościołach, zapalanych nie w świetle dnia, jak ten bezpodstawnie 
twierdził, lecz po to, by „rozproszyć tą pociechą ciemności nocy” i czuwać 
przy ich świetle66. Owszem, doda zaraz, w świątyniach Wschodu zapala się 
także świece w świetle dnia, przed czytaniem Ewangelii, kiedy „świeci [już] 
słońce, bynajmniej nie po to, by rozproszyć mrok, ale by okazać radość”67. 
Palenie świec jest więc według niego uzasadnione także ze względów du-
chowych: „by okazać radość” i „uczcić Boga” (deum celere)68. Hieronimowi 
nie przeszkadza więc pogański „rodowód” palenia świec. Zresztą, „czy dla-
tego, że kiedyś czciliśmy idole, teraz nie powinniśmy czcić Boga, by nie 
wydawało się, że okazujemy Mu podobne uwielbienie jak idolom”?69 – pyta 
retorycznie. Podobną logiką kieruje się wobec zwyczaju palenia świec mę-
czennikom. Rzeczywiście, na pierwszy rzut oka mogłoby się wydawać, że 
czynność ta, sama w sobie, nie ma żadnego znaczenia („ani Chrystus nie 
potrzebował olejku, ani męczennicy blasku świec”)70, ba, nawiązując do po-
gaństwa, praktyka ta mogłaby stwarzać pewne niebezpieczeństwo dla wia-
ry. Hieronim z całą stanowczością, jako pierwszy z Ojców Kościoła71, broni 

65 Por. E. Naujokaitis, Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blog-
spot.com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).

66 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 1-3.
67 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 21-25.
68 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 18-20.
69 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 18-20.
70 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 10-11. Tłumaczenie G. Rurańskiego 

„Ani bowiem Chrystus, ani męczennicy nie potrzebowali olejku do swoich świec” 
zmienia naszym zdaniem sens łacińskich słów Neque enim ipse Christus indigebat 
unguento nec martyres lumine cereorum. Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 
10-11, ŹM 67, s. 443.

71 Por. E. Naujokaitis, Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blog-
spot.com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).



98 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Świętokradcą był cesarz Konstancjusz59, który przeniósł do Konstantynopola 
święte szczątki Andrzeja, Łukasza i Tymoteusza? […] Świętokradcą ma być 
nazwany august Arkadiusz, który po długim czasie przeniósł kości błogo-
sławionego Samuela z Judei do Tracji. Czy powinno się uznać nie tylko za 
świętokradców, ale i za głupców wszystkich biskupów, którzy tę rzecz naj-
lichszą i sypkie popioły przenieśli w jedwabiu i w złotych naczyniach? Czy 
pozbawiony rozumu jest lud wszystkich Kościołów wybiegający naprzeciw 
świętym szczątkom i przyjmujący je z taką radością, jak gdyby ujrzeli obec-
nego i żywego [proroka]. Wszak od [samej] Palestyny [aż] do Chalcedonu 
przyłączyły się tumy i jednym głosem w Chrystusie rozbrzmiewały pieśni 
pochwalne60.

Również w tym cytacie sugerowalibyśmy lekką poprawkę w tłuma-
czeniu ostatniego zdania, oddając in Christi laudes una voce sonarent nie 
jako „jednym głosem w Chrystusie rozbrzmiewały pieśni pochwalne”61, 
ale jako „jednym głosem śpiewały na chwałę Chrystusa”. Takie tłuma-
czenie lepiej naszym zdaniem wyraża przekonanie Hieronima, że oddając 
cześć świętym, wielbi się Boga/Jezusa62, który w nich żyje: „Przeczytaj 
Ewangelię – pisze on wprost do Wigilancjusza – Bóg Abrahama, Bóg 
Izaaka, Bóg Jakuba. Nie jest Bogiem zmarłych, ale żyjących (Mt 22,32)”63. 
Nie rozumiał czy też nie chciał tego zrozumieć Wigilancjusz, uważając, 
że w kulcie świętych adoruje się zmarłych, co Hieronim nazwie po prostu 
bluźnierstwem64.

59 „Cesarz Konstancjusz” (Constantius imperator) – K. Parys i pozosta-
li współtłumacze podają w przypisie, że „W roku 356 lub 357 sprowadzono reli-
kwie Tymoteusza, a rok później Andrzeja i Łukasza”. Por. Hieronymus, Adversus 
Vigilantium 5, 20, Źródła starożytne 2, s. 96, przyp. 24. G. Rurański natomiast, 
opierając się na wydaniu PL, podaje, że relikwie przeniósł „cesarz Konstantyn I” 
(Constantius Imperator I) panujący w latach 306-337. Por. Hieronymus, Adversus 
Vigilantium 5, 20, ŹM 67, s. 437.

60 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-32.
61 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 31-32, Źródła starożytne 2, s. 96.
62 W tym wypadku bliższe byłoby nam więc tłumaczenie G. Rurańskiego: „jed-

nym głosem wypowiadały chwałę Chrystusa”. Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 
31-32, ŹM 67, s. 438.

63 Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 35-36.
64 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 34.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 99

2.3. Świece znakiem wiary

Dowodem na powrót do pogańskich obrzędów i jaskrawym przykładem 
bałwochwalstwa wśród wierzących był dla Wigilancjusza zwyczaj palenia 
świec w ciągu dnia, zwłaszcza zaś zapalania ich na grobach męczenników. 
Argumentem na korzyść Wigilancjusza byłby w tym wypadku fakt, że na 
samym początku chrześcijanie rzeczywiście używali światła świec jedynie 
ze względów praktycznych, by rozproszyć ciemności nocy, i gardzili po-
gańskim zwyczajem palenia świec i lampek bożkom oraz stawianiem ich 
na grobach zmarłych dla odpędzenia złych duchów65. Odpowiadając swe-
mu adwersarzowi, Hieronim również podkreśla aspekt praktyczny palenia 
świec w kościołach, zapalanych nie w świetle dnia, jak ten bezpodstawnie 
twierdził, lecz po to, by „rozproszyć tą pociechą ciemności nocy” i czuwać 
przy ich świetle66. Owszem, doda zaraz, w świątyniach Wschodu zapala się 
także świece w świetle dnia, przed czytaniem Ewangelii, kiedy „świeci [już] 
słońce, bynajmniej nie po to, by rozproszyć mrok, ale by okazać radość”67. 
Palenie świec jest więc według niego uzasadnione także ze względów du-
chowych: „by okazać radość” i „uczcić Boga” (deum celere)68. Hieronimowi 
nie przeszkadza więc pogański „rodowód” palenia świec. Zresztą, „czy dla-
tego, że kiedyś czciliśmy idole, teraz nie powinniśmy czcić Boga, by nie 
wydawało się, że okazujemy Mu podobne uwielbienie jak idolom”?69 – pyta 
retorycznie. Podobną logiką kieruje się wobec zwyczaju palenia świec mę-
czennikom. Rzeczywiście, na pierwszy rzut oka mogłoby się wydawać, że 
czynność ta, sama w sobie, nie ma żadnego znaczenia („ani Chrystus nie 
potrzebował olejku, ani męczennicy blasku świec”)70, ba, nawiązując do po-
gaństwa, praktyka ta mogłaby stwarzać pewne niebezpieczeństwo dla wia-
ry. Hieronim z całą stanowczością, jako pierwszy z Ojców Kościoła71, broni 

65 Por. E. Naujokaitis, Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blog-
spot.com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).

66 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 1-3.
67 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 21-25.
68 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 18-20.
69 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 18-20.
70 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 10-11. Tłumaczenie G. Rurańskiego 

„Ani bowiem Chrystus, ani męczennicy nie potrzebowali olejku do swoich świec” 
zmienia naszym zdaniem sens łacińskich słów Neque enim ipse Christus indigebat 
unguento nec martyres lumine cereorum. Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 
10-11, ŹM 67, s. 443.

71 Por. E. Naujokaitis, Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blog-
spot.com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).



100 Ks. Arkadiusz Nocoń 

jednak tego zwyczaju jako wyrazu wiary ludu, wiary może nie do końca 
dojrzałej, ale szczerej i prostej, jak szczerą i prostą była wiara kobiety, która 
namaściła Jezusowi nogi olejkiem (por. Mt 26,6-13; Mk 14,3-9; J 12,1-8). 
Czy Jezus tego potrzebował? Bynajmniej – mówi Hieronim – skarcił jednak 
tych, którzy uważali gest kobiety za marnotrawstwo, ponieważ „owa niewia-
sta zrobiła to, aby uczcić Chrystusa i gorliwość jej serca znalazła uznanie”72. 
Podobnie jest z paleniem świec męczennikom: czy święci potrzebują ich bla-
sku? Bynajmniej, jednak ci, którzy je zapalają, „otrzymują zapłatę według 
swej wiary”73. Chrześcijan palących świece męczennikom absolutnie więc 
nie można nazwać bałwochwalcami74, uważa Hieronim.

2.4. Sensu wigilii nie niweczą nadużycia niektórych wiernych

Występując przeciw wigiliom w bazylikach męczenników, Wigilancjusz 
podnosił dwa zarzuty. Pierwszy: zbyt częste sprawowanie wigilii osłabia 
znaczenie wigilii wielkanocnej, przez co może się wydawać, że świętuje 
się Wielkanoc wiele razy w roku75. Drugi: nocne wigilie stanowią okazję 
do grzechu76.

Odpowiadając na pierwszy z zarzutów, Doktor Kościoła argu-
mentował, że gdyby przyjąć rozumowanie Wigilancjusza, chrześci-
janie powinni także zrezygnować z niedzielnej Eucharystii, „abyśmy 
nie obchodzili ciągle nocy Zmartwychwstania Pańskiego i nie zaczę-
li mieć wielu Wielkanocy zamiast jednej”77. Podobnie jeśli chodzi 
o zdarzające się podczas wigilii nadużycia moralne: owszem, są to 
rzeczy naganne, ale „coś takiego” (tale aliquid) zdarza się niestety 
również podczas czuwań wielkanocnych78. Czy zatem i z nich powin-
niśmy zrezygnować? – pytał Hieronim79. Absurd! Sensu i wartości 
czuwań w bazylikach męczenników nie niweczą „nieprzystojne czu-
wania” niektórych ludzi80.

72 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 11-12.
73 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 12-14.
74 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 12-31.
75 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 4-6.
76 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-12.
77 Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 6-9.
78 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-14.
79 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 22-24.
80 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 16-17.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 101

3. Podsumowanie

Zagadnienie wzajemnego oddziaływania wspólnoty świętych w nie-
bie i ludu pielgrzymującego na ziemi jest jedną z kontrowersji między 
katolicyzmem a protestantyzmem. Ten ostatni, jak wiadomo, ograniczył 
w znacznym stopniu wpływ wspólnoty świętych na wiernych na ziemi, 
korzystając niewątpliwie z dorobku jednego z prekursorów myśli prote-
stanckiej – Wigilancjusza. Faktem jest, że większość poglądów tego galij-
skiego prezbitera na temat kultu świętych obowiązuje dzisiaj w protestanc-
kich wspólnotach kościelnych. Bardzo ważne wydawało nam się więc, aby 
przypomnieć, jak na początku V wieku zareagował na naukę Wigilancjusza 
jeden z wielkich Ojców Kościoła – św. Hieronim. Jego nauczanie zawarte 
w dziełku Przeciw Wigilancjuszowi nie tylko bowiem przyczyniło się do 
zatrzymania ekspansji poglądów Galijczyka, ale w znacznym stopniu, w ta-
kich kwestiach jak relikwie, wigilie, palenie świec, weszło do oficjalnego 
nauczania Kościoła i do liturgii. Najbardziej oryginalny wydaje się być 
jednak Hieronim w sprawie świętych obcowania. Z jego pisma Przeciw 
Wigilancjuszowi wynika bowiem, że „obcowanie” świętych z żyjącymi 
na ziemi byłoby najbardziej intensywne w miejscach pochówku świętych, 
czyli przy ich relikwiach. W swoim krótkim traktacie Hieronim nie pre-
cyzuje charakteru tej intensywnej obecności, pisze tylko, że przejawia się 
ona w „znakach i cudach” dokonywanych przez świętych81 oraz ich silnym 
oddziaływaniu na złe duchy, które nie tylko czują obecność świętych przy 
relikwiach82, ale palone wręcz jakimś „niewidzialnym płomieniem”83 przy 
relikwiach „ryczą”84.

4. Post scriptum

Z racji, że omawiany przez nas traktat Hieronima jest tak ważny dla 
katolickiego nauczania na temat kultu świętych, tym większe podzięko-
wania należą się tym, którzy udostępnili nam go w polskim tłumaczeniu. 
A jeśli czasem pozwoliliśmy sobie na zaproponowanie pewnych zmian 
w dotychczasowych przekładach, to jedynie, aby lepiej naszym zdaniem 
wybrzmiały pewne myśli Doktora Kościoła broniące kultu świętych.

81 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 10, 3-4.
82 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-23.
83 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 10, 22-25.
84 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-23.



100 Ks. Arkadiusz Nocoń 

jednak tego zwyczaju jako wyrazu wiary ludu, wiary może nie do końca 
dojrzałej, ale szczerej i prostej, jak szczerą i prostą była wiara kobiety, która 
namaściła Jezusowi nogi olejkiem (por. Mt 26,6-13; Mk 14,3-9; J 12,1-8). 
Czy Jezus tego potrzebował? Bynajmniej – mówi Hieronim – skarcił jednak 
tych, którzy uważali gest kobiety za marnotrawstwo, ponieważ „owa niewia-
sta zrobiła to, aby uczcić Chrystusa i gorliwość jej serca znalazła uznanie”72. 
Podobnie jest z paleniem świec męczennikom: czy święci potrzebują ich bla-
sku? Bynajmniej, jednak ci, którzy je zapalają, „otrzymują zapłatę według 
swej wiary”73. Chrześcijan palących świece męczennikom absolutnie więc 
nie można nazwać bałwochwalcami74, uważa Hieronim.

2.4. Sensu wigilii nie niweczą nadużycia niektórych wiernych

Występując przeciw wigiliom w bazylikach męczenników, Wigilancjusz 
podnosił dwa zarzuty. Pierwszy: zbyt częste sprawowanie wigilii osłabia 
znaczenie wigilii wielkanocnej, przez co może się wydawać, że świętuje 
się Wielkanoc wiele razy w roku75. Drugi: nocne wigilie stanowią okazję 
do grzechu76.

Odpowiadając na pierwszy z zarzutów, Doktor Kościoła argu-
mentował, że gdyby przyjąć rozumowanie Wigilancjusza, chrześci-
janie powinni także zrezygnować z niedzielnej Eucharystii, „abyśmy 
nie obchodzili ciągle nocy Zmartwychwstania Pańskiego i nie zaczę-
li mieć wielu Wielkanocy zamiast jednej”77. Podobnie jeśli chodzi 
o zdarzające się podczas wigilii nadużycia moralne: owszem, są to 
rzeczy naganne, ale „coś takiego” (tale aliquid) zdarza się niestety 
również podczas czuwań wielkanocnych78. Czy zatem i z nich powin-
niśmy zrezygnować? – pytał Hieronim79. Absurd! Sensu i wartości 
czuwań w bazylikach męczenników nie niweczą „nieprzystojne czu-
wania” niektórych ludzi80.

72 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 11-12.
73 Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 12-14.
74 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 7, 12-31.
75 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 4-6.
76 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-12.
77 Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 6-9.
78 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 10-14.
79 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 22-24.
80 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 9, 16-17.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 101

3. Podsumowanie

Zagadnienie wzajemnego oddziaływania wspólnoty świętych w nie-
bie i ludu pielgrzymującego na ziemi jest jedną z kontrowersji między 
katolicyzmem a protestantyzmem. Ten ostatni, jak wiadomo, ograniczył 
w znacznym stopniu wpływ wspólnoty świętych na wiernych na ziemi, 
korzystając niewątpliwie z dorobku jednego z prekursorów myśli prote-
stanckiej – Wigilancjusza. Faktem jest, że większość poglądów tego galij-
skiego prezbitera na temat kultu świętych obowiązuje dzisiaj w protestanc-
kich wspólnotach kościelnych. Bardzo ważne wydawało nam się więc, aby 
przypomnieć, jak na początku V wieku zareagował na naukę Wigilancjusza 
jeden z wielkich Ojców Kościoła – św. Hieronim. Jego nauczanie zawarte 
w dziełku Przeciw Wigilancjuszowi nie tylko bowiem przyczyniło się do 
zatrzymania ekspansji poglądów Galijczyka, ale w znacznym stopniu, w ta-
kich kwestiach jak relikwie, wigilie, palenie świec, weszło do oficjalnego 
nauczania Kościoła i do liturgii. Najbardziej oryginalny wydaje się być 
jednak Hieronim w sprawie świętych obcowania. Z jego pisma Przeciw 
Wigilancjuszowi wynika bowiem, że „obcowanie” świętych z żyjącymi 
na ziemi byłoby najbardziej intensywne w miejscach pochówku świętych, 
czyli przy ich relikwiach. W swoim krótkim traktacie Hieronim nie pre-
cyzuje charakteru tej intensywnej obecności, pisze tylko, że przejawia się 
ona w „znakach i cudach” dokonywanych przez świętych81 oraz ich silnym 
oddziaływaniu na złe duchy, które nie tylko czują obecność świętych przy 
relikwiach82, ale palone wręcz jakimś „niewidzialnym płomieniem”83 przy 
relikwiach „ryczą”84.

4. Post scriptum

Z racji, że omawiany przez nas traktat Hieronima jest tak ważny dla 
katolickiego nauczania na temat kultu świętych, tym większe podzięko-
wania należą się tym, którzy udostępnili nam go w polskim tłumaczeniu. 
A jeśli czasem pozwoliliśmy sobie na zaproponowanie pewnych zmian 
w dotychczasowych przekładach, to jedynie, aby lepiej naszym zdaniem 
wybrzmiały pewne myśli Doktora Kościoła broniące kultu świętych.

81 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 10, 3-4.
82 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-23.
83 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 10, 22-25.
84 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 5, 20-23.



102 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Zauważyliśmy poza tym, że niektórzy autorzy patrzą dość łagod-
nym okiem na poglądy Wigilancjusza, bardzo krytycznie natomiast 
oceniają dziełko Hieronima, głównie ze względu na jego szatę języko-
wą85. Niestety, czasem do tej „brutalizacji” języka Hieronima przyczy-
niają się sami tłumacze. Przykład? Użyte przez niego słowo spurcitia86: 
czy koniecznie należało je tłumaczyć jako „łajno”?87 Wszak spurcitia to 
w pierwszym rzędzie „brud”88 i tak słusznie naszym zdaniem oddaje to 
słowo G. Rurański89.

Zbyt rzadko we współczesnych komentarzach wybrzmiewa też, przed 
czym uchroniło Kościół dziełko Hieronima broniące kultu świętych. Przed 
tym mianowicie, co stało się mniej więcej dwanaście wieków później, 
a o czym piszą niektórzy autorzy:

[Marcin Luter] sprzeciwiał się idei jakiegokolwiek […] pośrednictwa świę-
tych. Znacznie dalej poszli Zwingli i Kalwin. Przywódca protestantów 
szwajcarskich niezwykle ostro wystąpił przeciw wszelkiemu kultowi świę-
tych, pielgrzymkom i relikwiom. Twierdził, że w czci rozmaitych patronów 
kryje się osobliwe bałwochwalstwo. […] Najradykalniej ustosunkował się 
Kalwin. Kult świętych traktował jako wymysł diabła, a w czci obrazów 
widział przejaw najbardziej prymitywnego pogaństwa. Tak to pod koniec 
XVI stulecia w wielu częściach Europy doszło do prawdziwego ikonokla-
zmu. Zniszczono liczne dzieła sztuki, ogołocono z dekoracji wnętrz wiele 
kościołów, przy okazji zaś palono lub w nurty rzek wrzucano relikwie. Nie 
obeszło się bez pospolitego rabunku kosztowności, ofiarowanych ex voto 
i cennych relikwiarzy90.

Czytając Adversus Vigilantium, warto więc mieć świadomość, o co tak 
naprawdę toczyła się wówczas walka i ubolewać, że wiek XVI nie miał 
swojego Hieronima.

85 G. Rurański na przykład używa w stosunku do pisma Hieronima jednoznacznie 
pejoratywnego określenia „paszkwil”. Por. Rurański, Wstęp, s. 397, 402, 403.

86 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11.
87 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11, Źródła starożytne 2, s. 101.
88 Por. Słownik łacińsko-polski, t. 5, red. M. Plezia, Warszawa 1999, s. 202.
89 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11, ŹM 67, s. 445.
90 Por. H. Fros – F. Sowa, Twoje imię. Przewodnik onomastyczno-hagiograficzny, 

Kraków 1982, s. 38.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 103

The Cult of Saints in the Against Vigilantius of St. Jerome. The Question 
of Contemporary Translations

(summary)

One of the controversies between Catholicism and Protestantism is the problem of the mu-
tual influence of the community of saints in heaven and the pilgrimaging people on earth. 
As is known, Protestantism has greatly reduced the impact of the community of saints on 
the faithful on earth, profiting undoubtedly from the heritage of one of the precursors of 
Protestant thought – Vigilantius. It is a fact that most of the views of this Gallic priest on 
the veneration of the saints are binding today in Protestant ecclesial communities. As we are 
celebrating the 1600th anniversary of the death of St. Jerome, it seems appropriate to recall 
his reaction to the views held by Vigilantius. St. Jerome’s teaching expressed in the little 
work Adversus Vigilantium not only contributed to the blocking of the expansion of the 
doctrine of this Gallic priest, but also entered to a large extent into the official teaching of the 
Church and the liturgy. Unfortunately, this work of St. Jerome has not had many translations 
into modern languages and most of the existing versions are based on the text taken from 
the Patrologia Latina, which complicates the understanding of the most original thought of 
St. Jerome on the communion of the saints and on relics. The Adversus Vigilantium explains 
that the “communion” of the saints with the living is more intensive in the burial places of 
the saints, and so, adjacent to their relics. In his short treatise, St. Jerome does not specify 
the character of this intensive presence. He only writes that it manifests itself in “signs and 
miracles” done by the saints and in their powerful impact on evil spirits.

Keywords : Jerome; Vigilantius; veneration of saints; relics; candles in churches; vigils

Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. Kwestia 
współczesnych tłumaczeń

(streszczenie)

Zagadnienie wzajemnego oddziaływania wspólnoty świętych w niebie i ludu pielgrzymującego 
na ziemi jest jedną z kontrowersji między katolicyzmem a protestantyzmem. Ten ostatni, jak 
wiadomo, ograniczył w znacznym stopniu wpływ wspólnoty świętych na wiernych na ziemi, 
korzystając niewątpliwie z dorobku jednego z prekursorów myśli protestanckiej – Wigilancjusza. 
Faktem jest, że większość poglądów tego galijskiego prezbitera na temat kultu świętych obowią-
zuje dzisiaj w protestanckich wspólnotach kościelnych. Obchodząc 1600. rocznicę śmierci św. 
Hieronima, wydaje się ważne przypomnieć, jak zareagował on na poglądy Wigilancjusza. Jego 
nauczanie zawarte w dziełku Adversus Vigilantium nie tylko bowiem przyczyniło się do zatrzy-
mania ekspansji poglądów Galijczyka, ale w znacznym stopniu weszło do oficjalnego nauczania 
Kościoła i do liturgii. Niestety, pismo Hieronima nie doczekało się dotąd wielu tłumaczeń na 
języki nowożytne, a te, które są, opieraja się często na wydaniu w Patrologii Łacińskiej kompli-
kującym zrozumienie najbardziej oryginalnych myśli Hieronima dotyczących świętych obco-
wania i relikwii. Z pisma Przeciw Wigilancjuszowi wynika bowiem, że „obcowanie” świętych 
z żyjącymi na ziemi byłoby najbardziej intensywne w miejscach pochówku świętych, czyli przy 
ich relikwiach. W swoim krótkim traktacie Hieronim nie precyzuje charakteru tej intensywnej 
obecności, pisze tylko, że przejawia się ona w „znakach i cudach” dokonywanych przez świętych 
oraz ich silnym oddziaływaniu na złe duchy.



102 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Zauważyliśmy poza tym, że niektórzy autorzy patrzą dość łagod-
nym okiem na poglądy Wigilancjusza, bardzo krytycznie natomiast 
oceniają dziełko Hieronima, głównie ze względu na jego szatę języko-
wą85. Niestety, czasem do tej „brutalizacji” języka Hieronima przyczy-
niają się sami tłumacze. Przykład? Użyte przez niego słowo spurcitia86: 
czy koniecznie należało je tłumaczyć jako „łajno”?87 Wszak spurcitia to 
w pierwszym rzędzie „brud”88 i tak słusznie naszym zdaniem oddaje to 
słowo G. Rurański89.

Zbyt rzadko we współczesnych komentarzach wybrzmiewa też, przed 
czym uchroniło Kościół dziełko Hieronima broniące kultu świętych. Przed 
tym mianowicie, co stało się mniej więcej dwanaście wieków później, 
a o czym piszą niektórzy autorzy:

[Marcin Luter] sprzeciwiał się idei jakiegokolwiek […] pośrednictwa świę-
tych. Znacznie dalej poszli Zwingli i Kalwin. Przywódca protestantów 
szwajcarskich niezwykle ostro wystąpił przeciw wszelkiemu kultowi świę-
tych, pielgrzymkom i relikwiom. Twierdził, że w czci rozmaitych patronów 
kryje się osobliwe bałwochwalstwo. […] Najradykalniej ustosunkował się 
Kalwin. Kult świętych traktował jako wymysł diabła, a w czci obrazów 
widział przejaw najbardziej prymitywnego pogaństwa. Tak to pod koniec 
XVI stulecia w wielu częściach Europy doszło do prawdziwego ikonokla-
zmu. Zniszczono liczne dzieła sztuki, ogołocono z dekoracji wnętrz wiele 
kościołów, przy okazji zaś palono lub w nurty rzek wrzucano relikwie. Nie 
obeszło się bez pospolitego rabunku kosztowności, ofiarowanych ex voto 
i cennych relikwiarzy90.

Czytając Adversus Vigilantium, warto więc mieć świadomość, o co tak 
naprawdę toczyła się wówczas walka i ubolewać, że wiek XVI nie miał 
swojego Hieronima.

85 G. Rurański na przykład używa w stosunku do pisma Hieronima jednoznacznie 
pejoratywnego określenia „paszkwil”. Por. Rurański, Wstęp, s. 397, 402, 403.

86 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11.
87 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11, Źródła starożytne 2, s. 101.
88 Por. Słownik łacińsko-polski, t. 5, red. M. Plezia, Warszawa 1999, s. 202.
89 Por. Hieronymus, Adversus Vigilantium 8, 11, ŹM 67, s. 445.
90 Por. H. Fros – F. Sowa, Twoje imię. Przewodnik onomastyczno-hagiograficzny, 

Kraków 1982, s. 38.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 103

The Cult of Saints in the Against Vigilantius of St. Jerome. The Question 
of Contemporary Translations

(summary)

One of the controversies between Catholicism and Protestantism is the problem of the mu-
tual influence of the community of saints in heaven and the pilgrimaging people on earth. 
As is known, Protestantism has greatly reduced the impact of the community of saints on 
the faithful on earth, profiting undoubtedly from the heritage of one of the precursors of 
Protestant thought – Vigilantius. It is a fact that most of the views of this Gallic priest on 
the veneration of the saints are binding today in Protestant ecclesial communities. As we are 
celebrating the 1600th anniversary of the death of St. Jerome, it seems appropriate to recall 
his reaction to the views held by Vigilantius. St. Jerome’s teaching expressed in the little 
work Adversus Vigilantium not only contributed to the blocking of the expansion of the 
doctrine of this Gallic priest, but also entered to a large extent into the official teaching of the 
Church and the liturgy. Unfortunately, this work of St. Jerome has not had many translations 
into modern languages and most of the existing versions are based on the text taken from 
the Patrologia Latina, which complicates the understanding of the most original thought of 
St. Jerome on the communion of the saints and on relics. The Adversus Vigilantium explains 
that the “communion” of the saints with the living is more intensive in the burial places of 
the saints, and so, adjacent to their relics. In his short treatise, St. Jerome does not specify 
the character of this intensive presence. He only writes that it manifests itself in “signs and 
miracles” done by the saints and in their powerful impact on evil spirits.

Keywords : Jerome; Vigilantius; veneration of saints; relics; candles in churches; vigils

Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. Kwestia 
współczesnych tłumaczeń

(streszczenie)

Zagadnienie wzajemnego oddziaływania wspólnoty świętych w niebie i ludu pielgrzymującego 
na ziemi jest jedną z kontrowersji między katolicyzmem a protestantyzmem. Ten ostatni, jak 
wiadomo, ograniczył w znacznym stopniu wpływ wspólnoty świętych na wiernych na ziemi, 
korzystając niewątpliwie z dorobku jednego z prekursorów myśli protestanckiej – Wigilancjusza. 
Faktem jest, że większość poglądów tego galijskiego prezbitera na temat kultu świętych obowią-
zuje dzisiaj w protestanckich wspólnotach kościelnych. Obchodząc 1600. rocznicę śmierci św. 
Hieronima, wydaje się ważne przypomnieć, jak zareagował on na poglądy Wigilancjusza. Jego 
nauczanie zawarte w dziełku Adversus Vigilantium nie tylko bowiem przyczyniło się do zatrzy-
mania ekspansji poglądów Galijczyka, ale w znacznym stopniu weszło do oficjalnego nauczania 
Kościoła i do liturgii. Niestety, pismo Hieronima nie doczekało się dotąd wielu tłumaczeń na 
języki nowożytne, a te, które są, opieraja się często na wydaniu w Patrologii Łacińskiej kompli-
kującym zrozumienie najbardziej oryginalnych myśli Hieronima dotyczących świętych obco-
wania i relikwii. Z pisma Przeciw Wigilancjuszowi wynika bowiem, że „obcowanie” świętych 
z żyjącymi na ziemi byłoby najbardziej intensywne w miejscach pochówku świętych, czyli przy 
ich relikwiach. W swoim krótkim traktacie Hieronim nie precyzuje charakteru tej intensywnej 
obecności, pisze tylko, że przejawia się ona w „znakach i cudach” dokonywanych przez świętych 
oraz ich silnym oddziaływaniu na złe duchy.



104 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Słowa kluczowe : Hieronim; Wigilancjusz; kult świętych; relikwie; palenie świec w ko-
ściołach; wigilie

Bibilografia

Źródła

Hieronymus, Adversus Vigilantium, ed. J.-L. Feiertag, CCL 79C, Turnhout 2005, tł. K. Pa-
rys – M. Więckowska – R. Wiśniewski – B. Włodarczyk, Hieronim ze Strydonu. 
Przeciw Wigilancjuszowi, w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka 
– R. Wiśniewski, Akme. Źródła starożytne 2, Warszawa 2011, s. 92-109; G. Rurański, 
Św. Hieronim ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Św. Hieronim ze Strydonu, 
Pisma polemiczne. Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilanc-
juszowi, ŹM 67, Kraków 2013, s. 429-457; tł. angielskie: W.H. Fremantle, Jerome. 
Against Vigilantius, w: Nicene and post-Nicene Fathers, t. 6, New York 1893; tł. nie-
mieckie: L. Schade, Hieronymus. Gegen Vigilantius, BKV 15, Kempten 1914.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.

Opracowania

Blaise A., Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiennes, Turnhout 1954.
Ciampi S., La Grecia descritta da Pausania, t. 3, Milano 1832.
Fros H. – Sowa F., Twoje imię. Przewodnik onomastyczno-hagiograficzny, Kraków 1982.
Krawczuk A., Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, Warszawa 1991.
Krzyszczuk Ł., „Animalia dubia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki antyherety-

ckiej w „Komentarzu do Księgi Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, VoxP 68 
(2017) s. 409-422.

Naujokaitis E., Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blogspot.
com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).

Pierzchalski J., Piąta i szósta pieczęć (Ap 6,9-17), w: http://www.przemiana.biblia.pl/in-
dex.php?page=07&id=07-01&t=91 (dostęp 15.07.2019).

Rurański G., Wstęp, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. Przeciw Helwid-
iuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 2013, 
s. 387-427.

Słownik łacińsko-polski, t. 5, red. M. Plezia, Warszawa 1999.
Sordyl K., Dzieje schizmy pryscyliańskiej (370-385). Dramatyczna likwidacja pryscylian-

izmu, VoxP 59 (2013) s. 317-327.
Starowieyski M., Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Kraków 2019.
Starowieyski S., Serce w Rzymie, „Gość Niedzielny” 50 (2012) s. 26-28.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 105

Wiśniewski R., Narodziny kultu relikwii i jego najwcześniejsze świadectwa, w: Począt-
ki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła 
starożytne 2, Warszawa 2011, s. 11-42.

Aneks

© Lucía Sánchez Martínez, Św. Hieronim odpowiada Wigilancjuszowi (akwarela).



104 Ks. Arkadiusz Nocoń 

Słowa kluczowe : Hieronim; Wigilancjusz; kult świętych; relikwie; palenie świec w ko-
ściołach; wigilie

Bibilografia

Źródła

Hieronymus, Adversus Vigilantium, ed. J.-L. Feiertag, CCL 79C, Turnhout 2005, tł. K. Pa-
rys – M. Więckowska – R. Wiśniewski – B. Włodarczyk, Hieronim ze Strydonu. 
Przeciw Wigilancjuszowi, w: Początki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka 
– R. Wiśniewski, Akme. Źródła starożytne 2, Warszawa 2011, s. 92-109; G. Rurański, 
Św. Hieronim ze Strydonu. Przeciw Wigilancjuszowi, w: Św. Hieronim ze Strydonu, 
Pisma polemiczne. Przeciw Helwidiuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilanc-
juszowi, ŹM 67, Kraków 2013, s. 429-457; tł. angielskie: W.H. Fremantle, Jerome. 
Against Vigilantius, w: Nicene and post-Nicene Fathers, t. 6, New York 1893; tł. nie-
mieckie: L. Schade, Hieronymus. Gegen Vigilantius, BKV 15, Kempten 1914.

Katechizm Kościoła Katolickiego, Poznań 1994.

Opracowania

Blaise A., Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiennes, Turnhout 1954.
Ciampi S., La Grecia descritta da Pausania, t. 3, Milano 1832.
Fros H. – Sowa F., Twoje imię. Przewodnik onomastyczno-hagiograficzny, Kraków 1982.
Krawczuk A., Poczet cesarzy rzymskich. Dominat, Warszawa 1991.
Krzyszczuk Ł., „Animalia dubia vel fabulosa” jako przyczynek do polemiki antyherety-

ckiej w „Komentarzu do Księgi Izajasza” (VI 13, 19 - 14, 1) św. Hieronima, VoxP 68 
(2017) s. 409-422.

Naujokaitis E., Symbolika światła i świecy, w: http://adam-czlowiek.blogspot.
com/2013/02/symbolika-swiata-i-swiecy.html (dostęp: 4.04.2020).

Pierzchalski J., Piąta i szósta pieczęć (Ap 6,9-17), w: http://www.przemiana.biblia.pl/in-
dex.php?page=07&id=07-01&t=91 (dostęp 15.07.2019).

Rurański G., Wstęp, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. Przeciw Helwid-
iuszowi. Przeciw Jowinianowi. Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, Kraków 2013, 
s. 387-427.

Słownik łacińsko-polski, t. 5, red. M. Plezia, Warszawa 1999.
Sordyl K., Dzieje schizmy pryscyliańskiej (370-385). Dramatyczna likwidacja pryscylian-

izmu, VoxP 59 (2013) s. 317-327.
Starowieyski M., Ojcowie Kościoła i starożytne sobory, Kraków 2019.
Starowieyski S., Serce w Rzymie, „Gość Niedzielny” 50 (2012) s. 26-28.

 Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi 105

Wiśniewski R., Narodziny kultu relikwii i jego najwcześniejsze świadectwa, w: Począt-
ki kultu relikwii na Zachodzie, red. K. Stebnicka – R. Wiśniewski, Akme. Źródła 
starożytne 2, Warszawa 2011, s. 11-42.

Aneks

© Lucía Sánchez Martínez, Św. Hieronim odpowiada Wigilancjuszowi (akwarela).



VOX PATRUM 76 (2020)  107-130
DOI:  10.31743/vp.8048

Ks. Waldemar Turek1

Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. 
Fundamenty biblijne w Liście 22 św. Hieronima 

do Eustochium

Św. Hieronim2 napisał List 22 (O zachowaniu dziewictwa – De virgi-
nitate servanda) w Rzymie na przełomie 383 i 384 roku oraz zaadresował 
go do Eustochium, córki św. Pauli, arystokratki rzymskiej. Pismo stanowi 
rozprawę o chrześcijańskim dziewictwie zachowywanym ze względu na 
Chrystusa i Królestwo Niebieskie3. Jednocześnie jest przedstawieniem i apo-
logią chrześcijańskiego życia monastycznego. Powstało w czasach, w któ-
rych nie brakowało przeciwników tego rodzaju życia poświęconego Bogu. 
Wystarczy wspomnieć Helwidiusza krytykującego ascetyzm chrześcijański 
czy Jowiniana albo Wigilancjusza przedstawiających monastycyzm jako 
stan bezużyteczny, a niekiedy nawet niebezpieczny, z racji choćby na rze-
komą tendencję wśród mnichów i mniszek do zbytniego zamykania się we 
wspólnotach i izolacji od świata.

Św. Hieronim opiera się w swoim dziele na licznych tekstach Pisma 
Świętego i ukazuje, że to, co pisze w związku z podjętymi tematami, nie jest 
zwykłą mądrością ludzką, ale odzwierciedla naukę objawioną. W podobnym 
stylu są napisane List 31 (drugi do Eustochium), krótki, bo liczący zaledwie 
trzy rozdziały, tekst, oraz List 108, czyli Pośmiertna mowa pochwalna na cześć 

1 Ks. dr hab. Waldemar Turek, profesor na Università Pontificia Salesiana 
w Rzymie, pracownik Sekretariatu Stanu Stolicy Apostolskiej; e-mail: turek@tiscalinet.it; 
ORCID: 0000-0002-8126-4125.

2 Zainteresowanych wykazem podstawowych publikacji w języku polskim i w ję-
zykach obcych, dotyczących życia i dzieł św. Hieronima, odsyłam do: M. Starowieyski, 
Hieronim ze Strydonu, NSWP, s. 436-447.

3 Zob. B. Degórski, Wstęp, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 
108, ŹM 33, Kraków 2004, s. 61.



VOX PATRUM 76 (2020)  107-130
DOI:  10.31743/vp.8048

Ks. Waldemar Turek1

Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. 
Fundamenty biblijne w Liście 22 św. Hieronima 

do Eustochium

Św. Hieronim2 napisał List 22 (O zachowaniu dziewictwa – De virgi-
nitate servanda) w Rzymie na przełomie 383 i 384 roku oraz zaadresował 
go do Eustochium, córki św. Pauli, arystokratki rzymskiej. Pismo stanowi 
rozprawę o chrześcijańskim dziewictwie zachowywanym ze względu na 
Chrystusa i Królestwo Niebieskie3. Jednocześnie jest przedstawieniem i apo-
logią chrześcijańskiego życia monastycznego. Powstało w czasach, w któ-
rych nie brakowało przeciwników tego rodzaju życia poświęconego Bogu. 
Wystarczy wspomnieć Helwidiusza krytykującego ascetyzm chrześcijański 
czy Jowiniana albo Wigilancjusza przedstawiających monastycyzm jako 
stan bezużyteczny, a niekiedy nawet niebezpieczny, z racji choćby na rze-
komą tendencję wśród mnichów i mniszek do zbytniego zamykania się we 
wspólnotach i izolacji od świata.

Św. Hieronim opiera się w swoim dziele na licznych tekstach Pisma 
Świętego i ukazuje, że to, co pisze w związku z podjętymi tematami, nie jest 
zwykłą mądrością ludzką, ale odzwierciedla naukę objawioną. W podobnym 
stylu są napisane List 31 (drugi do Eustochium), krótki, bo liczący zaledwie 
trzy rozdziały, tekst, oraz List 108, czyli Pośmiertna mowa pochwalna na cześć 

1 Ks. dr hab. Waldemar Turek, profesor na Università Pontificia Salesiana 
w Rzymie, pracownik Sekretariatu Stanu Stolicy Apostolskiej; e-mail: turek@tiscalinet.it; 
ORCID: 0000-0002-8126-4125.

2 Zainteresowanych wykazem podstawowych publikacji w języku polskim i w ję-
zykach obcych, dotyczących życia i dzieł św. Hieronima, odsyłam do: M. Starowieyski, 
Hieronim ze Strydonu, NSWP, s. 436-447.

3 Zob. B. Degórski, Wstęp, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 
108, ŹM 33, Kraków 2004, s. 61.



108 Ks. Waldemar Turek 

św. Pauli (trzeci list do Eustochium). Św. Hieronim porusza w tych trzech pi-
smach4 wiele zagadnień związanych z tematem dziewictwa, które pojmuje 
jako formę ustawicznej duchowej walki dla Pana połączonej z różnego rodzaju 
ofiarami i wyrzeczeniami. W niniejszym opracowaniu zamierzam przedstawić 
tę ideę, analizując konkretne fragmenty wspomnianych listów, oparte przede 
wszystkim na wybranych przez św. Hieronima tekstach biblijnych.

Omówię zatem najpierw cel, jaki sobie postawił św. Hieronim, pisząc 
List 22. Zajmę się następnie odnośnymi tekstami biblijnymi, próbując od-
powiedzieć na pytania dotyczące ich interpretacji, używanego słownictwa, 
poruszanych zagadnień. Przejdę następnie do konkretnych elementów opi-
su dziewictwa rozumianego w sensie duchowej walki podejmowanej dla 
Chrystusa i jej konkretnych elementów. Jeśli się nie mylę, zagadnienie to 
nie było do tej pory szczegółowo omawiane5. W zakończeniu chciałbym 
zapytać o znaczenie omawianych tekstów św. Hieronima dla współczesnej 
debaty w odniesieniu do dziewictwa, małżeństwa i życia zakonnego.

1. Cel Listu 22 św. Hieronima

Eustochium zajmowała szczególne miejsce wśród niewiast rzym-
skich, dla których posługiwał duchowo św. Hieronim w Rzymie6. Z same-

4 Wspomniany w poprzednim przypisie Wstęp opracowany przez B. Degórskiego 
(ŹM 33, s. 11-88) stanowi dobre wprowadzenie w kontekst i tematy poruszane w Listach do 
Eustochium św. Hieronima. W tym samym opracowaniu znajdujemy obszerną bibliografię (ŹM 
33, s. 89-108) uwzględniającą wydania i przekłady listów św. Hieronima, opracowania dotyczą-
ce bezpośrednio Listów do Eustochium oraz monastycyzmu żeńskiego i życia ascetyczno-mni-
szego w Rzymie kierowanego przez św. Hieronima. Zob. także: L. Mirri, Donna e verginità nei 
Padri (Girolamo e Ambrogio), „Studi Francescani” 88 (1991) s. 339-362; L. Mirri, La dolcezza 
nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Spiritualità occidentale, Magnano 1996.

5 Na temat dziewictwa i wielu innych aspektów z nim związanych w dziełach św. 
Hieronima mamy kilka publikacji, które uwzględniono w niniejszym opracowaniu: L. Mirri, 
La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992; C. Steininger, Die ideale christli-
che Frau: virgo – vidua – nupta. Eine Studie zum Bild der idealen christlichen Frau bei 
Hieronymus und Pelagiusz, St. Ottilien 1997; N. Adkin, Jerome on virginity. A Commentary 
on the Libellus de viriginitate servanda (Letter 22), Classical and Medieval Texts. Papers 
and Monographs 42, Cambridge 2003; J. Kochel, Nauka o czystości i dziewictwie w Listach 
św. Hieronima, w: J. Kochel, Wychowanie do czystości – utopia czy zadanie, Człowiek – 
Rodzina – Społeczeństwo 20, Opole 2011, s. 21-35.

6 Zob. J. Gribomont, Eustochio, NDPAC I 1866-1867. Autor syntetycznego opraco-
wania podkreśla, że św. Hieronim zadedykował właśnie Eustochium sporo ze swoich pism, 
a ona sama brała czynny udział w pracy literackiej swojego mistrza.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 109

go bowiem Listu 22 wynika, że była ona pierwszą rzymianką z wysokich 
warstw społecznych, która wybrała dziewictwo jako drogę naśladowania 
Chrystusa: „Zganiwszy więc i wytępiwszy te, które nie chcą być dziewica-
mi, lecz chcą uchodzić za takie, cała moja mowa zwraca się teraz ku tobie, 
która jako pierwsza szlachcianka miasta Rzymu zaczęłaś być dziewicą”7.

Do tej właśnie niewiasty św. Hieronim kieruje swój obszerny list i za-
raz na początku jasno precyzuje jego cel:

Nie zamierzam teraz głosić pochwał dziewictwa, którego ty wspaniale do-
świadczyłaś, przeżywając je. Nie chcę także wymieniać przykrości zwią-
zanych z małżeństwem: jak nabrzmiewa łono, płacze dziecko, dokucza 
rywalka, przynagla troska o dom i jak wszystko, co uważa się za warto-
ściowe, przerywa ostatecznie śmierć. […] Nie ma w tym dziełku żadnego 
pochlebstwa, gdyż pochlebca jest nieprzyjacielem, który schlebia. Nie bę-
dzie w nim żadnego przepychu krasomówczych słów, które już stawiały-
by ciebie wśród aniołów i, ukazując piękne dziewictwo, rzucały świat pod 
twoje nogi8.

Św. Hieronim wyraźnie odrzuca niektóre cele, których mogliby spo-
dziewać się najpierw Eustochium, a następnie ewentualni inni czytelnicy 
pisma. Po pierwsze, list nie jest pochwałą dziewictwa (non me nunc lau-
dem virginitatis esse dicturum), które w gruncie rzeczy stało się już udzia-
łem głównej adresatki pisma i która z pewnością rozumie jego sens i jego 
doniosłość (quam probasti optimam, et consecuta est). Autor zdaje sobie 
sprawę z tego, że pisze do osoby, która zaznała już smaku i trudów życia 
w dziewictwie i że do podjęcia takiego stylu życia nie trzeba jej przekony-
wać. Już na podstawie tego stwierdzenia można domniemać, że jego autor 
nie będzie koncentrował się na zachęcie do wyboru życia w dziewictwie, 
ale podejmie jakieś inne tematy z nim związane.

Po drugie, św. Hieronim nie zamierza przedstawiać trosk i zmartwień, 
jakie niesie ze sobą życie w małżeństwie (nec enumeraturum molestias 
nuptiarum). Pomija te elementy jako oczywiste i wszystkim dobrze znane. 
Wystarczy wspomnieć bóle związane z porodem, opiekę na dzieckiem, tro-
skę o rodzinę i dom. Po trzecie, list nie stanowi pochlebstwa w odniesieniu 
do Eustochium (nulla est enim in hoc libello adulatio), bo ten, kto schlebia, 
wykazuje niewłaściwą postawę i jest w gruncie rzeczy nieprzyjacielem. Po 

7 Hieronymus, Epistula 22, 15.
8 Hieronymus, Epistula 22, 2.



108 Ks. Waldemar Turek 

św. Pauli (trzeci list do Eustochium). Św. Hieronim porusza w tych trzech pi-
smach4 wiele zagadnień związanych z tematem dziewictwa, które pojmuje 
jako formę ustawicznej duchowej walki dla Pana połączonej z różnego rodzaju 
ofiarami i wyrzeczeniami. W niniejszym opracowaniu zamierzam przedstawić 
tę ideę, analizując konkretne fragmenty wspomnianych listów, oparte przede 
wszystkim na wybranych przez św. Hieronima tekstach biblijnych.

Omówię zatem najpierw cel, jaki sobie postawił św. Hieronim, pisząc 
List 22. Zajmę się następnie odnośnymi tekstami biblijnymi, próbując od-
powiedzieć na pytania dotyczące ich interpretacji, używanego słownictwa, 
poruszanych zagadnień. Przejdę następnie do konkretnych elementów opi-
su dziewictwa rozumianego w sensie duchowej walki podejmowanej dla 
Chrystusa i jej konkretnych elementów. Jeśli się nie mylę, zagadnienie to 
nie było do tej pory szczegółowo omawiane5. W zakończeniu chciałbym 
zapytać o znaczenie omawianych tekstów św. Hieronima dla współczesnej 
debaty w odniesieniu do dziewictwa, małżeństwa i życia zakonnego.

1. Cel Listu 22 św. Hieronima

Eustochium zajmowała szczególne miejsce wśród niewiast rzym-
skich, dla których posługiwał duchowo św. Hieronim w Rzymie6. Z same-

4 Wspomniany w poprzednim przypisie Wstęp opracowany przez B. Degórskiego 
(ŹM 33, s. 11-88) stanowi dobre wprowadzenie w kontekst i tematy poruszane w Listach do 
Eustochium św. Hieronima. W tym samym opracowaniu znajdujemy obszerną bibliografię (ŹM 
33, s. 89-108) uwzględniającą wydania i przekłady listów św. Hieronima, opracowania dotyczą-
ce bezpośrednio Listów do Eustochium oraz monastycyzmu żeńskiego i życia ascetyczno-mni-
szego w Rzymie kierowanego przez św. Hieronima. Zob. także: L. Mirri, Donna e verginità nei 
Padri (Girolamo e Ambrogio), „Studi Francescani” 88 (1991) s. 339-362; L. Mirri, La dolcezza 
nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Spiritualità occidentale, Magnano 1996.

5 Na temat dziewictwa i wielu innych aspektów z nim związanych w dziełach św. 
Hieronima mamy kilka publikacji, które uwzględniono w niniejszym opracowaniu: L. Mirri, 
La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992; C. Steininger, Die ideale christli-
che Frau: virgo – vidua – nupta. Eine Studie zum Bild der idealen christlichen Frau bei 
Hieronymus und Pelagiusz, St. Ottilien 1997; N. Adkin, Jerome on virginity. A Commentary 
on the Libellus de viriginitate servanda (Letter 22), Classical and Medieval Texts. Papers 
and Monographs 42, Cambridge 2003; J. Kochel, Nauka o czystości i dziewictwie w Listach 
św. Hieronima, w: J. Kochel, Wychowanie do czystości – utopia czy zadanie, Człowiek – 
Rodzina – Społeczeństwo 20, Opole 2011, s. 21-35.

6 Zob. J. Gribomont, Eustochio, NDPAC I 1866-1867. Autor syntetycznego opraco-
wania podkreśla, że św. Hieronim zadedykował właśnie Eustochium sporo ze swoich pism, 
a ona sama brała czynny udział w pracy literackiej swojego mistrza.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 109

go bowiem Listu 22 wynika, że była ona pierwszą rzymianką z wysokich 
warstw społecznych, która wybrała dziewictwo jako drogę naśladowania 
Chrystusa: „Zganiwszy więc i wytępiwszy te, które nie chcą być dziewica-
mi, lecz chcą uchodzić za takie, cała moja mowa zwraca się teraz ku tobie, 
która jako pierwsza szlachcianka miasta Rzymu zaczęłaś być dziewicą”7.

Do tej właśnie niewiasty św. Hieronim kieruje swój obszerny list i za-
raz na początku jasno precyzuje jego cel:

Nie zamierzam teraz głosić pochwał dziewictwa, którego ty wspaniale do-
świadczyłaś, przeżywając je. Nie chcę także wymieniać przykrości zwią-
zanych z małżeństwem: jak nabrzmiewa łono, płacze dziecko, dokucza 
rywalka, przynagla troska o dom i jak wszystko, co uważa się za warto-
ściowe, przerywa ostatecznie śmierć. […] Nie ma w tym dziełku żadnego 
pochlebstwa, gdyż pochlebca jest nieprzyjacielem, który schlebia. Nie bę-
dzie w nim żadnego przepychu krasomówczych słów, które już stawiały-
by ciebie wśród aniołów i, ukazując piękne dziewictwo, rzucały świat pod 
twoje nogi8.

Św. Hieronim wyraźnie odrzuca niektóre cele, których mogliby spo-
dziewać się najpierw Eustochium, a następnie ewentualni inni czytelnicy 
pisma. Po pierwsze, list nie jest pochwałą dziewictwa (non me nunc lau-
dem virginitatis esse dicturum), które w gruncie rzeczy stało się już udzia-
łem głównej adresatki pisma i która z pewnością rozumie jego sens i jego 
doniosłość (quam probasti optimam, et consecuta est). Autor zdaje sobie 
sprawę z tego, że pisze do osoby, która zaznała już smaku i trudów życia 
w dziewictwie i że do podjęcia takiego stylu życia nie trzeba jej przekony-
wać. Już na podstawie tego stwierdzenia można domniemać, że jego autor 
nie będzie koncentrował się na zachęcie do wyboru życia w dziewictwie, 
ale podejmie jakieś inne tematy z nim związane.

Po drugie, św. Hieronim nie zamierza przedstawiać trosk i zmartwień, 
jakie niesie ze sobą życie w małżeństwie (nec enumeraturum molestias 
nuptiarum). Pomija te elementy jako oczywiste i wszystkim dobrze znane. 
Wystarczy wspomnieć bóle związane z porodem, opiekę na dzieckiem, tro-
skę o rodzinę i dom. Po trzecie, list nie stanowi pochlebstwa w odniesieniu 
do Eustochium (nulla est enim in hoc libello adulatio), bo ten, kto schlebia, 
wykazuje niewłaściwą postawę i jest w gruncie rzeczy nieprzyjacielem. Po 

7 Hieronymus, Epistula 22, 15.
8 Hieronymus, Epistula 22, 2.



110 Ks. Waldemar Turek 

czwarte wreszcie, list nie powstaje w tym celu, aby popisywać się umiejęt-
nościami oratorskimi i krasomówczymi (nulla erit rhetorici pompa sermo-
nis). Św. Hieronim zdawał sobie sprawę ze swoich talentów i umiejętności 
retorycznych, mógł zatem pokusić się o wychwalanie dziewictwa z punktu 
widzenia formalnego, posługując się starannie dobranymi słowami, wy-
szukanymi wyrażeniami, elegancją konstrukcji. Innymi słowy, mógłby się 
skoncentrować na formie a nie na treści. Jasno jednak odrzuca tego typu 
możliwość.

Rodzi się zatem niemal spontanicznie pytanie: jaki jest prawdziwy cel 
Listu 22 św. Hieronima? Wydaje się, że chodzi o to, aby z jednej stro-
ny ukazać piękno i sensowność życia w dziewictwie, z drugiej zaś opi-
sać trudy, które trzeba podjąć, aby trwać w dziewictwie, oraz dać pewne 
rady zwłaszcza osobom, które przyjęły tego typu styl życia, by nie utraciły 
skarbu dziewictwa. U podstaw tych tematów leży podstawowe założenie, 
oparte na odnośnych tekstach biblijnych, że życie każdego chrześcijanina, 
zwłaszcza zaś tego, który otrzymuje szczególne powołanie, jest nieustanną 
duchową walką:

Dla śmiertelników to życie jest stadionem: tutaj walczymy, aby tam otrzymać 
wieniec. Nikt nie stąpa bezpiecznie pomiędzy wężami i skorpionami. Pan 
mówi: „Mój miecz upoił się na niebie” (Iz 34,5), a ty sądzisz, że osiągniesz 
pokój na ziemi, która rodzi osty i ciernie, którymi karmi się wąż? „Nie to-
czymy walki przeciw ciału i krwi, lecz przeciw Zwierzchnościom i przeciw 
Władzom, przeciw rządcom świata tych ciemności, przeciw pierwiastkom 
duchowym zła na wyżynach niebieskich” (Ef 6,12). Otaczają nas wielkie 
odziały wrogów, wszystko roi się od wrogów9.

W przytoczonym tekście dostrzegamy dwa teksty biblijne traktowane 
przez św. Hieronima jako fundamenty ukazywanej przez siebie idei: jeden 
pochodzi z Księgi Izajasza, drugi zaś – z Listu św. Pawła do Efezjan. Apostoł 
Narodów w wielu fragmentach swoich pism chętnie używał słów i obrazów 

9 Hieronymus, Epistula 22, 3. Zob. B. Degórski, L’insegnamento monasti-
co Geronimiano, VoxP 32-33 (1997) s. 199-214. Autor opracowania analizuje niektóre 
inne teksty św. Hieronima ukazujące każdego chrześcijanina, zwłaszcza zakonnika, jako 
żołnierza Chrystusa: „Ogni cristiano e in particolare il monaco è un soldato di Cristo 
e, perciò, deve essere forte e coraggioso, combattendo per lui e dimostrandolo con la vita 
e non cercando le comodità mondane. Il coraggioso amore per Cristo deve essere persino 
più grande di quello per i propri genitori o i cari” (Degórski, L’insegnamento monastico 
Geronimiano, s. 206).

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 111

ukazujących walkę, zachęcając swoich adresatów do tego, aby go naślado-
wali, podejmowali wyrzeczenia, podobnie jak to czynią atleci, aby wygrać 
zawody i otrzymać nagrodę: „Czyż nie wiecie, że gdy zawodnicy biegną na 
stadionie, wszyscy wprawdzie biegną, lecz jeden tylko otrzymuje nagrodę? 
Przeto tak biegnijcie, abyście ją otrzymali” (1Kor 9,24)10. Ten i podobne tek-
sty św. Pawła apostoła były niewątpliwie bliskie św. Hieronimowi, który nie 
ukrywał różnych trudności, na jakie napotykał w swoim życiu chrześcijanin. 
Co więcej, miał odwagę stwierdzić, że „Otaczają nas wielkie oddziały wro-
gów, wszystko roi się od wrogów”. Podobnie jest w następnym fragmencie 
listu św. Hieronima, w którym dostrzega się wpływ myśli Apostoła Narodów:

Jak długo pozostajemy w tym kruchym ciele11, jak długo „przechowujemy 
zaś ten skarb w naczyniach glinianych” (2 Kor 4,7), a duch pożąda rzeczy 
przeciwnych ciału, a ciało przeciwnych duchowi, tak długo nie istnieje żadne 
pewne zwycięstwo. Nasz przeciwnik – diabeł – rycząc jak lew, krąży, szu-
kając, aby coś pożreć. […] Diabeł nie szuka ludzi niewiernych, nie szuka 
tych, którzy są na zewnątrz […]. Zależy mu, aby wyrwać [ludzi] z Kościoła 
Chrystusa12.

Życie chrześcijanina jest nieustannym zmaganiem się, rzeczywistością 
dynamiczną, wymagającą ciągłej uwagi – nie można być nigdy pewnym 
zwycięstwa. W końcowej części przytoczonego tekstu św. Hieronim mówi 
bezpośrednio o diable, który jest ciągle w poszukiwaniu ofiar. Ten zaś upa-
truje sobie w sposób szczególny ludzi, którzy są wewnątrz Kościoła i stara 
się na różne sposoby wyprowadzić ich ze wspólnoty wierzących.

Św. Hieronim, przedstawiwszy koncepcję życia ludzkiego z mocnym 
podkreśleniem potrzeby ciągłego zmagania się i walki duchowej, proponu-
je w podobnych kategoriach ideę chrześcijańskiego dziewictwa.

10 Tego typu słownictwo spotykamy u św. Pawła także w znanym tekście 2Tm 4,7-8: 
„W dobrych zawodach wystąpiłem, bieg ukończyłem, wiary ustrzegłem. Na ostatek odło-
żono dla mnie wieniec sprawiedliwości, który mi w owym dniu odda Pan, sprawiedliwy 
Sędzia, a nie tylko mnie, ale i wszystkim, którzy umiłowali pojawienie się Jego”. Gdy 
chodzi o teksty biblijne innych autorów ukazujących życie chrześcijan jako walkę, można 
wskazać Jk 1,12; 1P 5,4; Ap 2,10; 3,11; 6,2.

11 W tekście oryginalnym jest tu użyte łacińskie słowo corpusculum, co oznacza 
dosłownie ‘ciałko, ciałko delikatne’. Począwszy od IV wieku było ono używane także 
na określenie ciała martwego albo ciała ascety. Zob. Hieronymus, Vita S. Pauli Primi 
Eremitae XI 3.

12 Hieronymus, Epistula 22, 4.



110 Ks. Waldemar Turek 

czwarte wreszcie, list nie powstaje w tym celu, aby popisywać się umiejęt-
nościami oratorskimi i krasomówczymi (nulla erit rhetorici pompa sermo-
nis). Św. Hieronim zdawał sobie sprawę ze swoich talentów i umiejętności 
retorycznych, mógł zatem pokusić się o wychwalanie dziewictwa z punktu 
widzenia formalnego, posługując się starannie dobranymi słowami, wy-
szukanymi wyrażeniami, elegancją konstrukcji. Innymi słowy, mógłby się 
skoncentrować na formie a nie na treści. Jasno jednak odrzuca tego typu 
możliwość.

Rodzi się zatem niemal spontanicznie pytanie: jaki jest prawdziwy cel 
Listu 22 św. Hieronima? Wydaje się, że chodzi o to, aby z jednej stro-
ny ukazać piękno i sensowność życia w dziewictwie, z drugiej zaś opi-
sać trudy, które trzeba podjąć, aby trwać w dziewictwie, oraz dać pewne 
rady zwłaszcza osobom, które przyjęły tego typu styl życia, by nie utraciły 
skarbu dziewictwa. U podstaw tych tematów leży podstawowe założenie, 
oparte na odnośnych tekstach biblijnych, że życie każdego chrześcijanina, 
zwłaszcza zaś tego, który otrzymuje szczególne powołanie, jest nieustanną 
duchową walką:

Dla śmiertelników to życie jest stadionem: tutaj walczymy, aby tam otrzymać 
wieniec. Nikt nie stąpa bezpiecznie pomiędzy wężami i skorpionami. Pan 
mówi: „Mój miecz upoił się na niebie” (Iz 34,5), a ty sądzisz, że osiągniesz 
pokój na ziemi, która rodzi osty i ciernie, którymi karmi się wąż? „Nie to-
czymy walki przeciw ciału i krwi, lecz przeciw Zwierzchnościom i przeciw 
Władzom, przeciw rządcom świata tych ciemności, przeciw pierwiastkom 
duchowym zła na wyżynach niebieskich” (Ef 6,12). Otaczają nas wielkie 
odziały wrogów, wszystko roi się od wrogów9.

W przytoczonym tekście dostrzegamy dwa teksty biblijne traktowane 
przez św. Hieronima jako fundamenty ukazywanej przez siebie idei: jeden 
pochodzi z Księgi Izajasza, drugi zaś – z Listu św. Pawła do Efezjan. Apostoł 
Narodów w wielu fragmentach swoich pism chętnie używał słów i obrazów 

9 Hieronymus, Epistula 22, 3. Zob. B. Degórski, L’insegnamento monasti-
co Geronimiano, VoxP 32-33 (1997) s. 199-214. Autor opracowania analizuje niektóre 
inne teksty św. Hieronima ukazujące każdego chrześcijanina, zwłaszcza zakonnika, jako 
żołnierza Chrystusa: „Ogni cristiano e in particolare il monaco è un soldato di Cristo 
e, perciò, deve essere forte e coraggioso, combattendo per lui e dimostrandolo con la vita 
e non cercando le comodità mondane. Il coraggioso amore per Cristo deve essere persino 
più grande di quello per i propri genitori o i cari” (Degórski, L’insegnamento monastico 
Geronimiano, s. 206).

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 111

ukazujących walkę, zachęcając swoich adresatów do tego, aby go naślado-
wali, podejmowali wyrzeczenia, podobnie jak to czynią atleci, aby wygrać 
zawody i otrzymać nagrodę: „Czyż nie wiecie, że gdy zawodnicy biegną na 
stadionie, wszyscy wprawdzie biegną, lecz jeden tylko otrzymuje nagrodę? 
Przeto tak biegnijcie, abyście ją otrzymali” (1Kor 9,24)10. Ten i podobne tek-
sty św. Pawła apostoła były niewątpliwie bliskie św. Hieronimowi, który nie 
ukrywał różnych trudności, na jakie napotykał w swoim życiu chrześcijanin. 
Co więcej, miał odwagę stwierdzić, że „Otaczają nas wielkie oddziały wro-
gów, wszystko roi się od wrogów”. Podobnie jest w następnym fragmencie 
listu św. Hieronima, w którym dostrzega się wpływ myśli Apostoła Narodów:

Jak długo pozostajemy w tym kruchym ciele11, jak długo „przechowujemy 
zaś ten skarb w naczyniach glinianych” (2 Kor 4,7), a duch pożąda rzeczy 
przeciwnych ciału, a ciało przeciwnych duchowi, tak długo nie istnieje żadne 
pewne zwycięstwo. Nasz przeciwnik – diabeł – rycząc jak lew, krąży, szu-
kając, aby coś pożreć. […] Diabeł nie szuka ludzi niewiernych, nie szuka 
tych, którzy są na zewnątrz […]. Zależy mu, aby wyrwać [ludzi] z Kościoła 
Chrystusa12.

Życie chrześcijanina jest nieustannym zmaganiem się, rzeczywistością 
dynamiczną, wymagającą ciągłej uwagi – nie można być nigdy pewnym 
zwycięstwa. W końcowej części przytoczonego tekstu św. Hieronim mówi 
bezpośrednio o diable, który jest ciągle w poszukiwaniu ofiar. Ten zaś upa-
truje sobie w sposób szczególny ludzi, którzy są wewnątrz Kościoła i stara 
się na różne sposoby wyprowadzić ich ze wspólnoty wierzących.

Św. Hieronim, przedstawiwszy koncepcję życia ludzkiego z mocnym 
podkreśleniem potrzeby ciągłego zmagania się i walki duchowej, proponu-
je w podobnych kategoriach ideę chrześcijańskiego dziewictwa.

10 Tego typu słownictwo spotykamy u św. Pawła także w znanym tekście 2Tm 4,7-8: 
„W dobrych zawodach wystąpiłem, bieg ukończyłem, wiary ustrzegłem. Na ostatek odło-
żono dla mnie wieniec sprawiedliwości, który mi w owym dniu odda Pan, sprawiedliwy 
Sędzia, a nie tylko mnie, ale i wszystkim, którzy umiłowali pojawienie się Jego”. Gdy 
chodzi o teksty biblijne innych autorów ukazujących życie chrześcijan jako walkę, można 
wskazać Jk 1,12; 1P 5,4; Ap 2,10; 3,11; 6,2.

11 W tekście oryginalnym jest tu użyte łacińskie słowo corpusculum, co oznacza 
dosłownie ‘ciałko, ciałko delikatne’. Począwszy od IV wieku było ono używane także 
na określenie ciała martwego albo ciała ascety. Zob. Hieronymus, Vita S. Pauli Primi 
Eremitae XI 3.

12 Hieronymus, Epistula 22, 4.



112 Ks. Waldemar Turek 

2. Niektóre teksty biblijne o dziewictwie w interpretacji 
św. Hieronima

Autor wpisuje się w tradycję wcześniejszych pisarzy chrześcijańskich, 
którzy w sposób klarowny podawali motywację dziedzictwa opartą głów-
nie na argumentach biblijnych. Odwoływali się oni przede wszystkim do 
postawy i słów samego Zbawiciela zapisanych w Ewangeliach. Podkreślali 
zatem, że Królestwo Boże jest realizowane w Chrystusie, który prowadził 
życie bezżenne. Kto uznaje dziewictwo, jest w harmonii z głoszoną przez 
Jezusa nauką, który mówił: „Nie wszyscy to pojmują, lecz tylko ci, którym 
to jest dane. Bo są niezdatni do małżeństwa, którzy z łona matki takimi się 
urodzili; i są niezdatni do małżeństwa, których ludzie takimi uczynili; a są 
także bezżenni, którzy ze względu na królestwo niebieskie sami zostali 
bezżenni. Kto może pojąć, niech pojmuje!” (Mt 19,11-12). Echo tych słów 
dostrzegamy w osobistym stwierdzeniu św. Hieronima: „Przed wielu laty 
z powodu królestwa niebieskiego odciąłem się od domu, rodziców, siostry, 
krewnych i – co jest trudniejsze od tego wszystkiego – od lubowania się 
w wytwornych ucztach, i podążyłem do Jerozolimy, aby walczyć”13.

Św. Hieronim znał doskonale zachętę Jezusa do trwałego i dobrowol-
nego bezżeństwa tych, którzy chcą się poświęcić wyłącznie Królestwu 
Bożemu. W rzeczywistości tylko ono jest usprawiedliwieniem dziewictwa 
chrześcijańskiego i tylko ci, którym jest to dane, mogą zrozumieć te słowa. 
Te zaś nadają dziewictwu chrześcijańskiemu wymiary eschatologiczne. Ci, 
co żyją w bezżeństwie, nie są przywiązani do tego świata. Podobnie jak 
w przypowieści Jezusa o dziesięciu pannach zapisanej w Mt 25,1-13 ludzie 
ci oczekują na oblubieńca i na Królestwo Niebieskie. To w odniesieniu do 
tej przypowieści św. Hieronim pisze: „Dziewice głupie, które – nie mając 
oliwy – nie są dopuszczone do Oblubieńca”14.

Szczególnie ważny dla św. Hieronima był siódmy rozdział Pierwszego 
Listu św. Pawła Apostoła do Koryntian: „Nie mam zaś nakazu Pańskiego 
co do dziewic, lecz daję radę jako ten, który – wskutek doznanego od Pana 
miłosierdzia – godzien jest, aby mu wierzono. Uważam, iż przy obecnych 
utrapieniach dobrze jest tak zostać, dobrze to dla człowieka tak żyć. Jesteś 
związany z żoną? Nie usiłuj odłączać się od niej! Jesteś wolny? Nie szu-
kaj żony! Ale jeśli się ożenisz, nie grzeszysz. Podobnie i dziewica, jeśli 
wychodzi za mąż, nie grzeszy. Tacy jednak cierpieć będą udręki ciała, a ja 
chciałbym ich wam oszczędzić” (1Kor 7,25-28).

13 Hieronymus, Epistula 22, 30.
14 Hieronymus, Epistula 22, 5.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 113

W tekście dostrzega się równość w ocenie dziewictwa i małżeństwa 
ukazaną w słowach: „Jeśli się ożenisz, nie grzeszysz. Podobnie i dziewi-
ca, jeśli wychodzi za mąż, nie grzeszy”. Następnie jednak apostoł stwier-
dza w odniesieniu do tych, którzy się żenią albo za mąż wychodzą: „Tacy 
jednak cierpieć będą udręki ciała, a ja chciałbym ich wam oszczędzić”. 
Św. Hieronim w sposób bardzo konkretny wyjaśnia ten tekst św. Pawła:

„Nie mam zaś nakazu Pańskiego – mówi Apostoł – co do dziewic”. Dlaczego? 
Ponieważ i on sam był dziewiczym nie na mocy [jakiegoś] rozkazu, lecz 
z własnej woli. […] Dlaczego więc nie ma nakazu Pana odnośnie do dziewic-
twa? Ponieważ ma większą wartość to, co nie jest wymuszone, lecz co jest 
ofiarowane. Jeśli bowiem dziewictwo byłoby nakazane, małżeństwo wyda-
łoby się być przekreślone. Byłoby ponadto czymś bardzo twardym i wbrew 
naturze zmuszać ludzi do życia anielskiego i tego od nich wymagać oraz 
w jakiś sposób potępiać to, co zostało stworzone15.

Św. Hieronim, opierając się na nauczaniu św. Pawła apostoła, podkre-
śla przede wszystkim fakt dziewiczego życia samego Apostoła Narodów 
i tego, że był to jego wolny wybór. Wydaje się, że stosunkowo mało auto-
rów okresu patrystycznego zwraca uwagę na ten aspekt życia św. Pawła. 
Pisarz wykorzystuje następnie ten fakt, aby wyraźnie ukazać, że dziewic-
two jest kwestią wyboru, a nie nakazu, i jako takie ma większą wartość. 
Chrześcijanin wybiera dziewictwo, a nie jest do niego zmuszony. Logicznie 
następnie stwierdza, że jeśli dziewictwo byłoby nakazane, w ten sposób 
przekreślone byłoby małżeństwo. Małżeństwo jest czymś naturalnym i tyl-
ko niektórzy mogą podjąć się życia, które św. Hieronim nazywa życiem 
anielskim.

Pewne przeciwstawienie dziewictwa małżeństwu nie ma natury filozo-
ficznej, ale dotyczy przejścia od „teraźniejszości” do „przyszłości” w ra-
mach historii zbawienia. Małżeństwo należy bowiem do porządku prowi-
zorycznego, który kiedyś przeminie: „Przy zmartwychwstaniu bowiem nie 
będą się ani żenić, ani za mąż wychodzić, lecz będą jak aniołowie Boży 
w niebie” (Mt 22,30)16.

15 Hieronymus, Epistula 22, 20.
16 Zob. I. de la Potterie, Dziewictwo, w: Słownik Teologii Biblijnej, red. X. Léon-

Dufour, tł. K. Romaniuk, Poznań – Warszawa 1982, s. 256: „Podobnie jak w przypowie-
ści Jezusa (Mt 25, 1.6) ludzie ci oczekują na Oblubieńca i na królestwo niebieskie. Jak 
ciągłe objawianie dziewictwa Kościoła życie ich jest także świadectwem nieprzynale-
żenia chrześcijan do tego świata; jest «znakiem» trwałym pewnego napięcia eschatolo-



112 Ks. Waldemar Turek 

2. Niektóre teksty biblijne o dziewictwie w interpretacji 
św. Hieronima

Autor wpisuje się w tradycję wcześniejszych pisarzy chrześcijańskich, 
którzy w sposób klarowny podawali motywację dziedzictwa opartą głów-
nie na argumentach biblijnych. Odwoływali się oni przede wszystkim do 
postawy i słów samego Zbawiciela zapisanych w Ewangeliach. Podkreślali 
zatem, że Królestwo Boże jest realizowane w Chrystusie, który prowadził 
życie bezżenne. Kto uznaje dziewictwo, jest w harmonii z głoszoną przez 
Jezusa nauką, który mówił: „Nie wszyscy to pojmują, lecz tylko ci, którym 
to jest dane. Bo są niezdatni do małżeństwa, którzy z łona matki takimi się 
urodzili; i są niezdatni do małżeństwa, których ludzie takimi uczynili; a są 
także bezżenni, którzy ze względu na królestwo niebieskie sami zostali 
bezżenni. Kto może pojąć, niech pojmuje!” (Mt 19,11-12). Echo tych słów 
dostrzegamy w osobistym stwierdzeniu św. Hieronima: „Przed wielu laty 
z powodu królestwa niebieskiego odciąłem się od domu, rodziców, siostry, 
krewnych i – co jest trudniejsze od tego wszystkiego – od lubowania się 
w wytwornych ucztach, i podążyłem do Jerozolimy, aby walczyć”13.

Św. Hieronim znał doskonale zachętę Jezusa do trwałego i dobrowol-
nego bezżeństwa tych, którzy chcą się poświęcić wyłącznie Królestwu 
Bożemu. W rzeczywistości tylko ono jest usprawiedliwieniem dziewictwa 
chrześcijańskiego i tylko ci, którym jest to dane, mogą zrozumieć te słowa. 
Te zaś nadają dziewictwu chrześcijańskiemu wymiary eschatologiczne. Ci, 
co żyją w bezżeństwie, nie są przywiązani do tego świata. Podobnie jak 
w przypowieści Jezusa o dziesięciu pannach zapisanej w Mt 25,1-13 ludzie 
ci oczekują na oblubieńca i na Królestwo Niebieskie. To w odniesieniu do 
tej przypowieści św. Hieronim pisze: „Dziewice głupie, które – nie mając 
oliwy – nie są dopuszczone do Oblubieńca”14.

Szczególnie ważny dla św. Hieronima był siódmy rozdział Pierwszego 
Listu św. Pawła Apostoła do Koryntian: „Nie mam zaś nakazu Pańskiego 
co do dziewic, lecz daję radę jako ten, który – wskutek doznanego od Pana 
miłosierdzia – godzien jest, aby mu wierzono. Uważam, iż przy obecnych 
utrapieniach dobrze jest tak zostać, dobrze to dla człowieka tak żyć. Jesteś 
związany z żoną? Nie usiłuj odłączać się od niej! Jesteś wolny? Nie szu-
kaj żony! Ale jeśli się ożenisz, nie grzeszysz. Podobnie i dziewica, jeśli 
wychodzi za mąż, nie grzeszy. Tacy jednak cierpieć będą udręki ciała, a ja 
chciałbym ich wam oszczędzić” (1Kor 7,25-28).

13 Hieronymus, Epistula 22, 30.
14 Hieronymus, Epistula 22, 5.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 113

W tekście dostrzega się równość w ocenie dziewictwa i małżeństwa 
ukazaną w słowach: „Jeśli się ożenisz, nie grzeszysz. Podobnie i dziewi-
ca, jeśli wychodzi za mąż, nie grzeszy”. Następnie jednak apostoł stwier-
dza w odniesieniu do tych, którzy się żenią albo za mąż wychodzą: „Tacy 
jednak cierpieć będą udręki ciała, a ja chciałbym ich wam oszczędzić”. 
Św. Hieronim w sposób bardzo konkretny wyjaśnia ten tekst św. Pawła:

„Nie mam zaś nakazu Pańskiego – mówi Apostoł – co do dziewic”. Dlaczego? 
Ponieważ i on sam był dziewiczym nie na mocy [jakiegoś] rozkazu, lecz 
z własnej woli. […] Dlaczego więc nie ma nakazu Pana odnośnie do dziewic-
twa? Ponieważ ma większą wartość to, co nie jest wymuszone, lecz co jest 
ofiarowane. Jeśli bowiem dziewictwo byłoby nakazane, małżeństwo wyda-
łoby się być przekreślone. Byłoby ponadto czymś bardzo twardym i wbrew 
naturze zmuszać ludzi do życia anielskiego i tego od nich wymagać oraz 
w jakiś sposób potępiać to, co zostało stworzone15.

Św. Hieronim, opierając się na nauczaniu św. Pawła apostoła, podkre-
śla przede wszystkim fakt dziewiczego życia samego Apostoła Narodów 
i tego, że był to jego wolny wybór. Wydaje się, że stosunkowo mało auto-
rów okresu patrystycznego zwraca uwagę na ten aspekt życia św. Pawła. 
Pisarz wykorzystuje następnie ten fakt, aby wyraźnie ukazać, że dziewic-
two jest kwestią wyboru, a nie nakazu, i jako takie ma większą wartość. 
Chrześcijanin wybiera dziewictwo, a nie jest do niego zmuszony. Logicznie 
następnie stwierdza, że jeśli dziewictwo byłoby nakazane, w ten sposób 
przekreślone byłoby małżeństwo. Małżeństwo jest czymś naturalnym i tyl-
ko niektórzy mogą podjąć się życia, które św. Hieronim nazywa życiem 
anielskim.

Pewne przeciwstawienie dziewictwa małżeństwu nie ma natury filozo-
ficznej, ale dotyczy przejścia od „teraźniejszości” do „przyszłości” w ra-
mach historii zbawienia. Małżeństwo należy bowiem do porządku prowi-
zorycznego, który kiedyś przeminie: „Przy zmartwychwstaniu bowiem nie 
będą się ani żenić, ani za mąż wychodzić, lecz będą jak aniołowie Boży 
w niebie” (Mt 22,30)16.

15 Hieronymus, Epistula 22, 20.
16 Zob. I. de la Potterie, Dziewictwo, w: Słownik Teologii Biblijnej, red. X. Léon-

Dufour, tł. K. Romaniuk, Poznań – Warszawa 1982, s. 256: „Podobnie jak w przypowie-
ści Jezusa (Mt 25, 1.6) ludzie ci oczekują na Oblubieńca i na królestwo niebieskie. Jak 
ciągłe objawianie dziewictwa Kościoła życie ich jest także świadectwem nieprzynale-
żenia chrześcijan do tego świata; jest «znakiem» trwałym pewnego napięcia eschatolo-



114 Ks. Waldemar Turek 

Pisarz, opierając się na niektórych tekstach biblijnych, rozróżnia dzie-
wictwo cielesne i dziewictwo duchowe. W odniesieniu do tych osób, które 
zbytnio troszczą się o swoje ciało i codziennie obliczają dochody z posia-
dłości, stawia pytanie:

Czy one mogą być dziewicami? „Nie tak bowiem człowiek widzi, jak widzi 
Bóg, bo człowiek patrzy na twarz, Bóg patrzy na serce” (1 Sm 16,7). Dlatego, 
jeśli nawet cieleśnie są dziewicami, nie wiem, czy są dziewicami duchem. 
Tak bowiem określił dziewicę Apostoł: „By była święta i ciałem, i duchem 
(Ut sit sancta corpore et spiritu)” (1 Kor 7,34)17.

Dziewice, które zachowują jedynie dziewictwo cielesne, nie mogą być 
właściwymi przykładami dla tych, które szukają prawdziwego dziewictwa: 
w rzeczywistości bowiem zatrzymują one dla siebie chwałę i nawet jeśli 
powstrzymują się przed współżyciem cielesnym, napawają się różnymi 
rozkoszami odnoszącymi się do ciała. 

To interesujące rozróżnienie między dwoma typami dziewictwa poja-
wia się także w innym tekście św. Hieronima, w którym stwierdza on, że 
nawet sam Bóg nie może podnieść dziewicy po upadku:

Powiem zuchwale: chociaż Bóg wszystko może, to jednak nie może podnieść 
dziewicy po upadku. Mocen jest wyzwolić od kary, lecz nie może uwieńczyć 
zepsutej. […] Pan powiada: „Każdy, kto pożądliwie patrzy na kobietę, już 
się w swoim sercu dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,28). Dziewictwo więc 
może przepaść także z powodu myśli. To są te złe dziewice: dziewice ciałem, 
nie duchem; dziewice głupie, które – nie mając oliwy – nie są dopuszczone 
do Oblubieńca18.

Jak wynika z przytoczonych tekstów, wymagania religii chrześcijań-
skiej w odniesieniu do spraw seksualnych są wyjątkowo surowe: nie cho-
dzi tylko o powstrzymywanie się od współżycia seksualnego, czyli, innymi 
słowy, nie wystarczy dziewictwo cielesne, ale chodzi o to duchowe, np. 
w sferze myśli, pragnień i spojrzeń. To ostatnie wymaga szczególnych wy-
rzeczeń i szczególnej duchowej walki.

gicznego w Kościele; jest antycypacją stanu zmartwychwstania, kiedy to ci, co zostaną 
uznani za godnych uczestniczenia w świecie przyszłym, będą podobni do aniołów, do 
synów Bożych”.

17 Hieronymus, Epistula 22, 38.
18 Hieronymus, Epistula 22, 5.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 115

3. Dziewictwo jako płaszczyzna duchowej walki 
przy pomocy darów Bożych

Niektórzy autorzy starożytnego chrześcijaństwa ukazywali wiernych 
Chrystusa, zwłaszcza mnichów, jako tych, którzy walczą przeciwko Szatanowi 
i złu, jak to czynili ich duchowi poprzednicy, czyli męczennicy19. Św. Hieronim 
podejmuje i rozwija tę myśl zwłaszcza w odniesieniu do dziewic:

Wszystko, co przedstawiliśmy, wyda się twardym temu (dura videbuntur), kto 
nie kocha Chrystusa. Kto zaś uważa wszelki przepych świata za śmieci, a za 
próżne to wszystko, co jest pod słońcem, aby pozyskać Chrystusa, kto umarł 
i zmartwychwstał ze swym Panem i ukrzyżował swoje ciało wraz z wadami 
(vitiis) i pożądliwościami (concupiscentiis), ten swobodnie będzie głosił: „Któż 
nas odłączy od miłości Chrystusowej? Utrapienie, ucisk czy prześladowanie, 
głód czy nagość, niebezpieczeństwo czy miecz” (Rz 8,35)?20.

Według św. Hieronima trudy związane z życiem w dziewictwie wydają 
się twarde temu, kto nie kocha Chrystusa. To stwierdzenie jest istotne dla 
zrozumienia sensu dziewictwa w ujęciu religii chrześcijańskiej, które jest 
odnoszone do Chrystusa. Autor listu precyzuje następnie, na czym konkret-
nie ten związek ze Zbawicielem ma polegać. Najpierw zatem trzeba uznać 
przepych świata za śmieci, co stanowi warunek sine qua non aby pozyskać 
Chrystusa. Następnie trzeba umrzeć razem z Nim i zmartwychwstać, co 
sprawia, że człowiek rodzi się na nowo od strony duchowej. Wreszcie trze-
ba ukrzyżować swoje ciało wraz z pożądliwościami i wadami. Tylko pod 
tymi warunkami żadna rzeczywistość nie jest w stanie odłączyć chrześci-
janina od miłości Chrystusowej. Św. Hieronim przytacza w tym kontekście 
znany tekst św. Pawła z jego Listu do Rzymian (8,35) ukazujący Jezusa, 
który sam znosił trudy i rozmaite cierpienia życia ludzkiego:

Syn Boży stał się dla naszego zbawienia synem człowieczym: czeka w łonie 
przez dziewięć miesięcy, aby się narodzić i znosi przykrości [ciąży], zakrwa-
wiony wydobywa się, owijają Go w pieluszki, uśmiecha się pod wpływem 
pieszczot. Ciasny żłób obejmuje Tego, w którego dłoni zawiera się świat. 
Przemilczam, że aż do trzydziestego roku [życia], [pozostając] nieznanym, 

19 Zob. na ten temat: A. Bandura, Athleta Christi nella patristica latina dei primi 
quattro secoli, Roma 1994, s. 47-54.

20 Hieronymus, Epistula 22, 39.



114 Ks. Waldemar Turek 

Pisarz, opierając się na niektórych tekstach biblijnych, rozróżnia dzie-
wictwo cielesne i dziewictwo duchowe. W odniesieniu do tych osób, które 
zbytnio troszczą się o swoje ciało i codziennie obliczają dochody z posia-
dłości, stawia pytanie:

Czy one mogą być dziewicami? „Nie tak bowiem człowiek widzi, jak widzi 
Bóg, bo człowiek patrzy na twarz, Bóg patrzy na serce” (1 Sm 16,7). Dlatego, 
jeśli nawet cieleśnie są dziewicami, nie wiem, czy są dziewicami duchem. 
Tak bowiem określił dziewicę Apostoł: „By była święta i ciałem, i duchem 
(Ut sit sancta corpore et spiritu)” (1 Kor 7,34)17.

Dziewice, które zachowują jedynie dziewictwo cielesne, nie mogą być 
właściwymi przykładami dla tych, które szukają prawdziwego dziewictwa: 
w rzeczywistości bowiem zatrzymują one dla siebie chwałę i nawet jeśli 
powstrzymują się przed współżyciem cielesnym, napawają się różnymi 
rozkoszami odnoszącymi się do ciała. 

To interesujące rozróżnienie między dwoma typami dziewictwa poja-
wia się także w innym tekście św. Hieronima, w którym stwierdza on, że 
nawet sam Bóg nie może podnieść dziewicy po upadku:

Powiem zuchwale: chociaż Bóg wszystko może, to jednak nie może podnieść 
dziewicy po upadku. Mocen jest wyzwolić od kary, lecz nie może uwieńczyć 
zepsutej. […] Pan powiada: „Każdy, kto pożądliwie patrzy na kobietę, już 
się w swoim sercu dopuścił z nią cudzołóstwa” (Mt 5,28). Dziewictwo więc 
może przepaść także z powodu myśli. To są te złe dziewice: dziewice ciałem, 
nie duchem; dziewice głupie, które – nie mając oliwy – nie są dopuszczone 
do Oblubieńca18.

Jak wynika z przytoczonych tekstów, wymagania religii chrześcijań-
skiej w odniesieniu do spraw seksualnych są wyjątkowo surowe: nie cho-
dzi tylko o powstrzymywanie się od współżycia seksualnego, czyli, innymi 
słowy, nie wystarczy dziewictwo cielesne, ale chodzi o to duchowe, np. 
w sferze myśli, pragnień i spojrzeń. To ostatnie wymaga szczególnych wy-
rzeczeń i szczególnej duchowej walki.

gicznego w Kościele; jest antycypacją stanu zmartwychwstania, kiedy to ci, co zostaną 
uznani za godnych uczestniczenia w świecie przyszłym, będą podobni do aniołów, do 
synów Bożych”.

17 Hieronymus, Epistula 22, 38.
18 Hieronymus, Epistula 22, 5.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 115

3. Dziewictwo jako płaszczyzna duchowej walki 
przy pomocy darów Bożych

Niektórzy autorzy starożytnego chrześcijaństwa ukazywali wiernych 
Chrystusa, zwłaszcza mnichów, jako tych, którzy walczą przeciwko Szatanowi 
i złu, jak to czynili ich duchowi poprzednicy, czyli męczennicy19. Św. Hieronim 
podejmuje i rozwija tę myśl zwłaszcza w odniesieniu do dziewic:

Wszystko, co przedstawiliśmy, wyda się twardym temu (dura videbuntur), kto 
nie kocha Chrystusa. Kto zaś uważa wszelki przepych świata za śmieci, a za 
próżne to wszystko, co jest pod słońcem, aby pozyskać Chrystusa, kto umarł 
i zmartwychwstał ze swym Panem i ukrzyżował swoje ciało wraz z wadami 
(vitiis) i pożądliwościami (concupiscentiis), ten swobodnie będzie głosił: „Któż 
nas odłączy od miłości Chrystusowej? Utrapienie, ucisk czy prześladowanie, 
głód czy nagość, niebezpieczeństwo czy miecz” (Rz 8,35)?20.

Według św. Hieronima trudy związane z życiem w dziewictwie wydają 
się twarde temu, kto nie kocha Chrystusa. To stwierdzenie jest istotne dla 
zrozumienia sensu dziewictwa w ujęciu religii chrześcijańskiej, które jest 
odnoszone do Chrystusa. Autor listu precyzuje następnie, na czym konkret-
nie ten związek ze Zbawicielem ma polegać. Najpierw zatem trzeba uznać 
przepych świata za śmieci, co stanowi warunek sine qua non aby pozyskać 
Chrystusa. Następnie trzeba umrzeć razem z Nim i zmartwychwstać, co 
sprawia, że człowiek rodzi się na nowo od strony duchowej. Wreszcie trze-
ba ukrzyżować swoje ciało wraz z pożądliwościami i wadami. Tylko pod 
tymi warunkami żadna rzeczywistość nie jest w stanie odłączyć chrześci-
janina od miłości Chrystusowej. Św. Hieronim przytacza w tym kontekście 
znany tekst św. Pawła z jego Listu do Rzymian (8,35) ukazujący Jezusa, 
który sam znosił trudy i rozmaite cierpienia życia ludzkiego:

Syn Boży stał się dla naszego zbawienia synem człowieczym: czeka w łonie 
przez dziewięć miesięcy, aby się narodzić i znosi przykrości [ciąży], zakrwa-
wiony wydobywa się, owijają Go w pieluszki, uśmiecha się pod wpływem 
pieszczot. Ciasny żłób obejmuje Tego, w którego dłoni zawiera się świat. 
Przemilczam, że aż do trzydziestego roku [życia], [pozostając] nieznanym, 

19 Zob. na ten temat: A. Bandura, Athleta Christi nella patristica latina dei primi 
quattro secoli, Roma 1994, s. 47-54.

20 Hieronymus, Epistula 22, 39.



116 Ks. Waldemar Turek 

zadowala się ubóstwem rodziców; biczowany – milczy; krzyżują Go, a modli 
się za krzyżujących21.

Jezus dał nam dowody najwyższej miłości, pokory, skromnego życia, 
ubóstwa, cierpliwości i wytrwałości w cierpieniu, modlitwy za oprawców. 
Ta miłość Jezusa zachęca nas, abyśmy w codziennym życiu odpowiadali 
na nią miłością i konkretnie podejmowanymi walkami, różnymi wyrzecze-
niami tak w odniesieniu do ciała, jak i do ducha. Tak było też w przypadku 
św. Hieronima, który bardzo szczerze i obrazowo opowiada adresatce listu 
o swoich wyrzeczeniach:

O, ileż razy, przebywając na pustyni i na owym szerokim pustkowiu, które 
spalone żarem słońca dostarcza mnichom tego okropnego mieszkania, sądzi-
łem, że znajduję się pośród rzymskich rozkoszy! Siedziałem samotny, gdyż 
byłem przepełniony goryczą. Strasznie wyglądałem z powodu powykrzywia-
nych przez wór pokutny członków. […] O pokarmach zaś i napoju zamilczę, 
gdyż nawet chorzy używają [tam] zimnej wody, a przyjmowanie czegoś go-
towanego jest zbytkiem. Mnie więc, właśnie mnie, który z powodu strachu 
przed gehenną skazałem siebie samego na takie więzienie w towarzystwie 
jedynie skorpionów i dzikich zwierząt, często wydawało się, iż znajduję się 
wśród tańczących dziewcząt!22

Św. Hieronim ukazuje właśnie na podstawie swoich osobistych prze-
żyć, że chrześcijanin jest wszędzie zagrożony przez nieprzyjaciela, a pu-
stynia, umartwienia i posty nie zwalniają go od czuwania i szukania po-
mocy w łasce Bożej. Postanawia zatem dać pewne wskazówki rozumiane 
jako reguły mniszego postępowania. Rozpoczyna je od zwrócenia uwagi 
na szukanie odpowiedniego towarzystwa:

Niech twoimi towarzyszkami będą te, które widzisz, że je wycieńczają posty, 
które mają blade twarze, które zarówno wiek jak i życie wypróbowało, które 
codziennie śpiewają w swych sercach: „Gdzie pasiesz swe stada, gdzie dajesz 
im spocząć w południe” (Pnp 1,7), które mówią z uczuciem: „Pragnę odejść, 
a być z Chrystusem” (Flp 1,23)23.

21 Hieronymus, Epistula 22, 39.
22 Hieronymus, Epistula 22, 7.
23 Hieronymus, Epistula 22, 17.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 117

W przytoczonym tekście dostrzegamy dwa odniesienia biblijne. 
Jedno pochodzi z Pieśni nad Pieśniami z możliwą reminiscencją tekstu 
Rdz 37,15-16: „Gdy [Józef] błąkał się po polu, spotkał go pewien człowiek. 
Zapytał go więc ów człowiek: «Kogo szukasz?». Odpowiedział: «Szukam 
moich braci. Powiedz mi, proszę, gdzie oni pasą trzody»”. Jest w tych tek-
stach nawiązanie do tematu rozłąki i poszukiwania, który pojawia się czę-
sto w literaturze miłosnej, podobnie jak temat obecności i przynależenia24. 
Chodzi o ważne rzeczywistości, przeżywane, choć w nieco inny sposób, 
także w życiu dziewicy: ona odczuwa rozłąkę i tęskni za Zbawicielem. Do 
takiej interpretacji upoważnia nas w jakiejś mierze także drugi cytat biblij-
ny występujący w przytoczonym wyżej tekście św. Hieronima, pochodzą-
cy z Listu do Filipian. Św. Paweł wyjaśnia w nim, że pragnie odejść, aby 
„być z Chrystusem”, co oznacza łączyć w czasie życia ziemskiego nasze 
cierpienia z cierpieniami samego Zbawiciela.

Druga, praktyczna rada dawana przez św. Hieronima dziewicom, doty-
czy pozostawania w domu: „Rzadko wychodź na ulicę; szukaj męczenników 
w twoim mieszkaniu. Nie brakowałoby nigdy powodu do wyjścia, gdybyś 
zawsze wychodziła, gdy jest to konieczne”25. Zauważamy w tym tekście nie-
co zaskakującą zachętę: „szukaj męczenników w twoim mieszkaniu”. Jeden 
ze współczesnych znawców życia i dzieł św. Hieronima wyjaśnia:

Eustochium nie powinna wychodzić z domu nawet po to, by uczcić miejsca 
uświęcone krwią męczenników. Powinna czynić to duchowo, w swoim po-
koju. Chęć opuszczenia „klauzury” domowej w celach nabożnych, jakimi był 
choćby kult męczenników, stanowiła niewątpliwie dla Eustochium dużą „po-
kusę”. W czasie bowiem, w którym Hieronim pisze, w Wiecznym Mieście 
szerzyła się wielce cześć męczenników, a miejsca, na których przelali oni 
krew dla Chrystusa (względnie ich groby), przyciągały rzesze wiernych26.

Już ten przykład i to wyjaśnienie wskazują, że dziewica może opusz-
czać swoje mieszkanie jedynie dla bardzo poważnego, niemal koniecznego 
powodu.

Trzecia zachęta dotyczy strony intelektualnej i duchowej dziewicy. 
Św. Hieronim radzi Eustochium: „Bardzo często czytaj i jak najwięcej się 

24 Zob. Biblia Jerozolimska, s. 890: „W Pnp jest wprowadzony w 3,1-4; 4,8; 5,28; 
6,1. Ramy stanowi tu idylla pasterska (por. Jakub i Rachela – Rdz 29,1-12). W Pnp 5,2-8 
ramy będą odmienne, nie są to już bowiem sytuacje rzeczywiste”.

25 Hieronymus, Epistula 22, 17.
26 B. Degórski, Wstęp, s. 135, przyp. 129.



116 Ks. Waldemar Turek 

zadowala się ubóstwem rodziców; biczowany – milczy; krzyżują Go, a modli 
się za krzyżujących21.

Jezus dał nam dowody najwyższej miłości, pokory, skromnego życia, 
ubóstwa, cierpliwości i wytrwałości w cierpieniu, modlitwy za oprawców. 
Ta miłość Jezusa zachęca nas, abyśmy w codziennym życiu odpowiadali 
na nią miłością i konkretnie podejmowanymi walkami, różnymi wyrzecze-
niami tak w odniesieniu do ciała, jak i do ducha. Tak było też w przypadku 
św. Hieronima, który bardzo szczerze i obrazowo opowiada adresatce listu 
o swoich wyrzeczeniach:

O, ileż razy, przebywając na pustyni i na owym szerokim pustkowiu, które 
spalone żarem słońca dostarcza mnichom tego okropnego mieszkania, sądzi-
łem, że znajduję się pośród rzymskich rozkoszy! Siedziałem samotny, gdyż 
byłem przepełniony goryczą. Strasznie wyglądałem z powodu powykrzywia-
nych przez wór pokutny członków. […] O pokarmach zaś i napoju zamilczę, 
gdyż nawet chorzy używają [tam] zimnej wody, a przyjmowanie czegoś go-
towanego jest zbytkiem. Mnie więc, właśnie mnie, który z powodu strachu 
przed gehenną skazałem siebie samego na takie więzienie w towarzystwie 
jedynie skorpionów i dzikich zwierząt, często wydawało się, iż znajduję się 
wśród tańczących dziewcząt!22

Św. Hieronim ukazuje właśnie na podstawie swoich osobistych prze-
żyć, że chrześcijanin jest wszędzie zagrożony przez nieprzyjaciela, a pu-
stynia, umartwienia i posty nie zwalniają go od czuwania i szukania po-
mocy w łasce Bożej. Postanawia zatem dać pewne wskazówki rozumiane 
jako reguły mniszego postępowania. Rozpoczyna je od zwrócenia uwagi 
na szukanie odpowiedniego towarzystwa:

Niech twoimi towarzyszkami będą te, które widzisz, że je wycieńczają posty, 
które mają blade twarze, które zarówno wiek jak i życie wypróbowało, które 
codziennie śpiewają w swych sercach: „Gdzie pasiesz swe stada, gdzie dajesz 
im spocząć w południe” (Pnp 1,7), które mówią z uczuciem: „Pragnę odejść, 
a być z Chrystusem” (Flp 1,23)23.

21 Hieronymus, Epistula 22, 39.
22 Hieronymus, Epistula 22, 7.
23 Hieronymus, Epistula 22, 17.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 117

W przytoczonym tekście dostrzegamy dwa odniesienia biblijne. 
Jedno pochodzi z Pieśni nad Pieśniami z możliwą reminiscencją tekstu 
Rdz 37,15-16: „Gdy [Józef] błąkał się po polu, spotkał go pewien człowiek. 
Zapytał go więc ów człowiek: «Kogo szukasz?». Odpowiedział: «Szukam 
moich braci. Powiedz mi, proszę, gdzie oni pasą trzody»”. Jest w tych tek-
stach nawiązanie do tematu rozłąki i poszukiwania, który pojawia się czę-
sto w literaturze miłosnej, podobnie jak temat obecności i przynależenia24. 
Chodzi o ważne rzeczywistości, przeżywane, choć w nieco inny sposób, 
także w życiu dziewicy: ona odczuwa rozłąkę i tęskni za Zbawicielem. Do 
takiej interpretacji upoważnia nas w jakiejś mierze także drugi cytat biblij-
ny występujący w przytoczonym wyżej tekście św. Hieronima, pochodzą-
cy z Listu do Filipian. Św. Paweł wyjaśnia w nim, że pragnie odejść, aby 
„być z Chrystusem”, co oznacza łączyć w czasie życia ziemskiego nasze 
cierpienia z cierpieniami samego Zbawiciela.

Druga, praktyczna rada dawana przez św. Hieronima dziewicom, doty-
czy pozostawania w domu: „Rzadko wychodź na ulicę; szukaj męczenników 
w twoim mieszkaniu. Nie brakowałoby nigdy powodu do wyjścia, gdybyś 
zawsze wychodziła, gdy jest to konieczne”25. Zauważamy w tym tekście nie-
co zaskakującą zachętę: „szukaj męczenników w twoim mieszkaniu”. Jeden 
ze współczesnych znawców życia i dzieł św. Hieronima wyjaśnia:

Eustochium nie powinna wychodzić z domu nawet po to, by uczcić miejsca 
uświęcone krwią męczenników. Powinna czynić to duchowo, w swoim po-
koju. Chęć opuszczenia „klauzury” domowej w celach nabożnych, jakimi był 
choćby kult męczenników, stanowiła niewątpliwie dla Eustochium dużą „po-
kusę”. W czasie bowiem, w którym Hieronim pisze, w Wiecznym Mieście 
szerzyła się wielce cześć męczenników, a miejsca, na których przelali oni 
krew dla Chrystusa (względnie ich groby), przyciągały rzesze wiernych26.

Już ten przykład i to wyjaśnienie wskazują, że dziewica może opusz-
czać swoje mieszkanie jedynie dla bardzo poważnego, niemal koniecznego 
powodu.

Trzecia zachęta dotyczy strony intelektualnej i duchowej dziewicy. 
Św. Hieronim radzi Eustochium: „Bardzo często czytaj i jak najwięcej się 

24 Zob. Biblia Jerozolimska, s. 890: „W Pnp jest wprowadzony w 3,1-4; 4,8; 5,28; 
6,1. Ramy stanowi tu idylla pasterska (por. Jakub i Rachela – Rdz 29,1-12). W Pnp 5,2-8 
ramy będą odmienne, nie są to już bowiem sytuacje rzeczywiste”.

25 Hieronymus, Epistula 22, 17.
26 B. Degórski, Wstęp, s. 135, przyp. 129.



118 Ks. Waldemar Turek 

ucz. Niech zaskakuje cię sen, gdy trzymasz księgę, a opadającą twarz niech 
podtrzymuje święta strona”27.

Pisarz zachęca dziewice do lektury i nauki. Należy podkreślić owo 
charakterystyczne wyrażenie „jak najwięcej”, z którego wynika, że 
w sprawie nauki nie ma żadnych ograniczeń. Chodzi jednak o szczególną 
„naukę”, tę opartą na medytacji Pisma Świętego, jak wskazuje wyrażenie 
„święta strona”.

Kolejna rada, dawana przez św. Hieronima, związana jest z konieczno-
ścią podejmowania praktyk postnych w życiu dziewicy:

Pość codziennie i unikaj posilania się do syta. Na nic się zda nosić pusty 
brzuch przez dwa czy trzy dni, jeśli później się go napycha, wynagradzając 
post jedzeniem w nadmiarze. Umysł z powodu sytości od razu gnuśnieje, 
a nawodniona ziemia rodzi ciernie pożądliwości. Gdy poczułabyś, że ze-
wnętrzny człowiek (exterior homo) wzdycha za kwiatem młodości i, gdy 
po przyjęciu pokarmu leżąc w łóżku, napadałoby na ciebie mamidło pożą-
dliwości, chwyć tarczę wiary, na której gaszą się ogniste strzały diabła28.

Najpierw zatem mamy zachętę do właściwego, rozumnego i ciągłe-
go poszczenia, jak też do stałej ascezy praktykowanej codziennie w ży-
ciu dziewicy. Innymi słowy, nie chodzi o jednorazowe praktyki pokutne, 
ale o pewien wypracowany styl życia. Dostrzega się następnie w przy-
toczonym tekście wyraźne nawiązanie do słów św. Pawła o człowieku 
wewnętrznym i zewnętrznym: „Albowiem wewnętrzny człowiek [we 
mnie] ma upodobanie zgodne z Prawem Bożym” (Rz 7,22); „Dlatego 
to nie poddajemy się zwątpieniu, chociaż bowiem niszczeje człowiek 
zewnętrzny, to jednak ten, który jest wewnątrz, odnawia się z dnia na 
dzień” (2Kor 4,16). W rozumieniu św. Pawła człowiek wewnętrzny okre-
śla rozumną część człowieka, człowiek zewnętrzny natomiast odnosi się 
do ciała podległego cierpieniu i śmiertelnemu. U św. Hieronima okre-
ślenie „zewnętrzny człowiek” odnosi się raczej do warstwy zmysłowej 
i cielesnej człowieka, która – jeśli nie będzie odpowiednio pielęgnowana 
– sprzeciwia się warstwie duchowej.

Szczególne znaczenie ma użyty przez św. Hieronima zwrot „chwyć 
tarczę wiary” nawiązujący znowu do dzieł św. Pawła: „W każdym poło-
żeniu bierzcie wiarę jako tarczę, dzięki której zdołacie zgasić wszystkie 

27 Hieronymus, Epistula 22, 18.
28 Hieronymus, Epistula 22, 18.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 119

rozżarzone pociski Złego” (Ef 6,16). Zdanie pochodzi z tej części listu, 
w której apostoł wyjaśnia pojęcie i elementy duchowej walki, jaką toczy 
w swoim życiu każdy chrześcijanin, używając adekwatnych do tego tematu 
sformułowań jak np. „Przyobleczcie pełną zbroję Bożą” (Ef 6,11); „Nie to-
czymy bowiem walki przeciw krwi i ciału, lecz przeciw Zwierzchnościom” 
(Ef 6,12); „Dlatego przywdziejcie pełną zbroję Bożą” (Ef 6,13); „Stańcie 
więc [do walki]” (Ef 6,14); „Weźcie też hełm zbawienia i miecz Ducha, to 
jest słowo Boże” (Ef 6,17)29.

Jest w tych tekstach św. Pawła także pewne nawiązanie do Starego 
Testamentu, w którym niekiedy przedstawiano Boga jako tego, któ-
ry uzbrajał się przeciw swoim wrogom (por. Iz 11,4-5; Mdr 5,17-23). 
Paweł wykorzystuje te fragmenty jednak w innym kontekście, zaleca 
bowiem tę samą zbroję Bożą samemu chrześcijaninowi, który ma wal-
czyć przeciwko „żywiołom świata” (por. Ga 4,3), duchom niewiernym 
Bogu, które chcą poddać sobie człowieka w grzechu. Chrystus przy-
szedł, aby nas od nich uwolnić i tylko dzięki temu chrześcijanin może 
już stawić im czoła.

Św. Hieronimowi bardzo odpowiadają wspomniane teksty biblijne 
z racji na ich ciągłą aktualność, obrazowość i tradycję. Dlatego chętnie 
się nimi posługuje w swoim wykładzie kierowanym do Eustochium. 
Także dziewice są otoczone wieloma wrogami, którymi są przede 
wszystkim złe żądze, nałogi i przyzwyczajenia. Stanowią one w jakiejś 
mierze owoc działalności diabła, duchowego przeciwnika postępu dzie-
wicy poświęconej Bogu. Dziewica toczy mocną walkę duchową i jest 
narażona na wiele niebezpieczeństw także z jeszcze innego powodu: 
wybrała ona formę życia doskonalszą i jednocześnie trudniejszą niż 
małżeństwo.

29 W cytowanych tekstach św. Pawła można dostrzec pewne zwroty nawiązują-
ce do języka wojskowego. Zob. M. Wysocki, Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia 
monastycznego w epistolografii IV i V wieku, VoxP 70 (2018) s. 193-204. Autor ana-
lizuje listy m.in. św. Hieronima, jak też św. Ambrożego, św. Augustyna i św. Paulina 
z Noli, w których dostrzega się wyraźną zachętę do podjęcia drogi życia monastycz-
nego. W niektórych tekstach pojawia się wyraźnie idea miles Romae – miles Christi. 
„Najliczniejszą grupą, spośród odbiorców listów, do której kierowane były zachęty do 
życia monastycznego, byli żołnierze” (Wysocki, Pewniejsza nadzieja?, s. 194).



118 Ks. Waldemar Turek 

ucz. Niech zaskakuje cię sen, gdy trzymasz księgę, a opadającą twarz niech 
podtrzymuje święta strona”27.

Pisarz zachęca dziewice do lektury i nauki. Należy podkreślić owo 
charakterystyczne wyrażenie „jak najwięcej”, z którego wynika, że 
w sprawie nauki nie ma żadnych ograniczeń. Chodzi jednak o szczególną 
„naukę”, tę opartą na medytacji Pisma Świętego, jak wskazuje wyrażenie 
„święta strona”.

Kolejna rada, dawana przez św. Hieronima, związana jest z konieczno-
ścią podejmowania praktyk postnych w życiu dziewicy:

Pość codziennie i unikaj posilania się do syta. Na nic się zda nosić pusty 
brzuch przez dwa czy trzy dni, jeśli później się go napycha, wynagradzając 
post jedzeniem w nadmiarze. Umysł z powodu sytości od razu gnuśnieje, 
a nawodniona ziemia rodzi ciernie pożądliwości. Gdy poczułabyś, że ze-
wnętrzny człowiek (exterior homo) wzdycha za kwiatem młodości i, gdy 
po przyjęciu pokarmu leżąc w łóżku, napadałoby na ciebie mamidło pożą-
dliwości, chwyć tarczę wiary, na której gaszą się ogniste strzały diabła28.

Najpierw zatem mamy zachętę do właściwego, rozumnego i ciągłe-
go poszczenia, jak też do stałej ascezy praktykowanej codziennie w ży-
ciu dziewicy. Innymi słowy, nie chodzi o jednorazowe praktyki pokutne, 
ale o pewien wypracowany styl życia. Dostrzega się następnie w przy-
toczonym tekście wyraźne nawiązanie do słów św. Pawła o człowieku 
wewnętrznym i zewnętrznym: „Albowiem wewnętrzny człowiek [we 
mnie] ma upodobanie zgodne z Prawem Bożym” (Rz 7,22); „Dlatego 
to nie poddajemy się zwątpieniu, chociaż bowiem niszczeje człowiek 
zewnętrzny, to jednak ten, który jest wewnątrz, odnawia się z dnia na 
dzień” (2Kor 4,16). W rozumieniu św. Pawła człowiek wewnętrzny okre-
śla rozumną część człowieka, człowiek zewnętrzny natomiast odnosi się 
do ciała podległego cierpieniu i śmiertelnemu. U św. Hieronima okre-
ślenie „zewnętrzny człowiek” odnosi się raczej do warstwy zmysłowej 
i cielesnej człowieka, która – jeśli nie będzie odpowiednio pielęgnowana 
– sprzeciwia się warstwie duchowej.

Szczególne znaczenie ma użyty przez św. Hieronima zwrot „chwyć 
tarczę wiary” nawiązujący znowu do dzieł św. Pawła: „W każdym poło-
żeniu bierzcie wiarę jako tarczę, dzięki której zdołacie zgasić wszystkie 

27 Hieronymus, Epistula 22, 18.
28 Hieronymus, Epistula 22, 18.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 119

rozżarzone pociski Złego” (Ef 6,16). Zdanie pochodzi z tej części listu, 
w której apostoł wyjaśnia pojęcie i elementy duchowej walki, jaką toczy 
w swoim życiu każdy chrześcijanin, używając adekwatnych do tego tematu 
sformułowań jak np. „Przyobleczcie pełną zbroję Bożą” (Ef 6,11); „Nie to-
czymy bowiem walki przeciw krwi i ciału, lecz przeciw Zwierzchnościom” 
(Ef 6,12); „Dlatego przywdziejcie pełną zbroję Bożą” (Ef 6,13); „Stańcie 
więc [do walki]” (Ef 6,14); „Weźcie też hełm zbawienia i miecz Ducha, to 
jest słowo Boże” (Ef 6,17)29.

Jest w tych tekstach św. Pawła także pewne nawiązanie do Starego 
Testamentu, w którym niekiedy przedstawiano Boga jako tego, któ-
ry uzbrajał się przeciw swoim wrogom (por. Iz 11,4-5; Mdr 5,17-23). 
Paweł wykorzystuje te fragmenty jednak w innym kontekście, zaleca 
bowiem tę samą zbroję Bożą samemu chrześcijaninowi, który ma wal-
czyć przeciwko „żywiołom świata” (por. Ga 4,3), duchom niewiernym 
Bogu, które chcą poddać sobie człowieka w grzechu. Chrystus przy-
szedł, aby nas od nich uwolnić i tylko dzięki temu chrześcijanin może 
już stawić im czoła.

Św. Hieronimowi bardzo odpowiadają wspomniane teksty biblijne 
z racji na ich ciągłą aktualność, obrazowość i tradycję. Dlatego chętnie 
się nimi posługuje w swoim wykładzie kierowanym do Eustochium. 
Także dziewice są otoczone wieloma wrogami, którymi są przede 
wszystkim złe żądze, nałogi i przyzwyczajenia. Stanowią one w jakiejś 
mierze owoc działalności diabła, duchowego przeciwnika postępu dzie-
wicy poświęconej Bogu. Dziewica toczy mocną walkę duchową i jest 
narażona na wiele niebezpieczeństw także z jeszcze innego powodu: 
wybrała ona formę życia doskonalszą i jednocześnie trudniejszą niż 
małżeństwo.

29 W cytowanych tekstach św. Pawła można dostrzec pewne zwroty nawiązują-
ce do języka wojskowego. Zob. M. Wysocki, Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia 
monastycznego w epistolografii IV i V wieku, VoxP 70 (2018) s. 193-204. Autor ana-
lizuje listy m.in. św. Hieronima, jak też św. Ambrożego, św. Augustyna i św. Paulina 
z Noli, w których dostrzega się wyraźną zachętę do podjęcia drogi życia monastycz-
nego. W niektórych tekstach pojawia się wyraźnie idea miles Romae – miles Christi. 
„Najliczniejszą grupą, spośród odbiorców listów, do której kierowane były zachęty do 
życia monastycznego, byli żołnierze” (Wysocki, Pewniejsza nadzieja?, s. 194).



120 Ks. Waldemar Turek 

4. Duchowa walka w dziewictwie, które jest wyższe 
od małżeństwa

Znaczna część Listu 22 poświęcona jest wyższości dziewictwa nad 
małżeństwem30, która zdaniem św. Hieronima jest ukazana już w Księdze 
Rodzaju:

Ewa była w raju dziewicą; małżeństwo pojawiło się po skórzanych tunikach. 
Twoją ojczyzną jest raj. Zachowaj to, gdzie się urodziłaś i mów: „Wróć, moja 
duszo, do swego spokoju” (Ps 116,7). Abyś zaś wiedziała, że dziewictwo na-
leży do natury, a małżeństwo [nadeszło] po występku: ciało rodzi się z mał-
żeństwa jako dziewicze, oddając w owocu to, co straciło w korzeniu31.

Zwrot „po skórzanych tunikach”, po których pojawiło się małżeństwo, 
nabiera tutaj szczególnego znaczenia. Chodzi o nowy wymiar antropolo-
giczny w odniesieniu do natury ludzkiej. Negatywne wydarzenie, jakie 
miało miejsce na początku dziejów ludzkości, zmieniło sytuację człowieka 
w odniesieniu do jego Stwórcy. Pierwsi rodzice, po sprzeniewierzeniu się 
woli Bożej i upadku, założyli skórzane tuniki32. Z tekstu wynika, że dzie-
wictwo pojawiło się po grzechu Adama i Ewy33. Stąd wniosek, że dziewica 
należy, przynajmniej w jakiejś mierze, do tego stanu, który charakteryzo-

30 Zob. opracowanie monograficzne na ten temat: P. Nehring, Dlaczego dziewic-
two jest lepsze niż małżeństwo? Spór o ideał w chrześcijaństwie zachodnim końca IV w. 
w relacji Ambrożego, Hieronima i Augustyna, Toruń 2005. Autor studium przeprowadza 
wnikliwą analizę tematu, analizując odnośne teksty wymienionych autorów okresu pa-
trystycznego. Zwraca uwagę przede wszystkim na obawę (metus) przed przykrościami, 
z jakimi wiązało się małżeństwo, z drugiej zaś na nadzieję (spes) na ich uniknięcie w przy-
padku wyboru dziewictwa. Warto zauważyć, że najobszerniejsza część pracy, zatytułowa-
na Hieronim – apogeum kontrowersji (s. 81-191), została poświęcona właśnie naszemu 
pisarzowi. Autor opracowania ukazuje, że wymienieni egzegeci starali się dowieść, że 
dziewictwo góruje nad małżeństwem, które także jest dobrem, bo sprawniej prowadzi do 
jeszcze większego dobra, jakim jest świętość.

31 Hieronymus, Epistula 22, 19.
32 Zob. L. Mirri, Il matrimonio in san Girolamo, VoxP 30-31 (1996) s. 367-368: 

„Riferimento preciso di questa idea dominante è proprio quello delle «tuniche di pelle», 
indicante una nuova dimensione antropologica in relazione alla natura umana. Tale propo-
sizione protologica, investendo la sfera ontologica, comporta l’affermazione di un evento 
negativo, in contraddizione col piano divino sull’essere umano ed avente per conseguenza 
la caduta e la cattività dell’anima in una qualità terrestre o animale del corpo”.

33 Zob. L. Mirri, La teologia dello status monasticus in S. Girolamo, w: Il monache-
simo occidentale dalle origini alla Regula Magistri, SEA 62, Roma 1998, s. 271-277.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 121

wał pierwszych rodziców przed ich upadkiem – „Twoją ojczyzną jest raj”. 
Podobnie ciało ludzkie w stanie narodzin ma charakter dziewiczy, który 
traci wtedy, kiedy dochodzi do związków cielesnych.

Zresztą na początku dziejów, gdy ludności było stosunkowo niewiele, 
istniało jedynie błogosławieństwo udzielane z powodu posiadania synów. 
Dlatego patriarchowie mieli za zadanie rozmnażać się, aby przysparzali 
czcicieli prawdziwego Boga. Jednak już w czasach Starego Testamentu, 
gdy świat zaczął się zaludniać, Bóg rozpoczął ukazywać wartość dzie-
wictwa swoim wybranym mężom, wystarczy podać przykład Eliasza, 
Elizeusza i Jeremiasza:

Powoli jednak, podczas gdy wzrastał zasiew, został posłany żeńca. 
Dziewiczym był Eliasz, dziewiczym Elizeusz, dziewiczymi było wielu synów 
proroków. Do Jeremiasza mówi się: „Nie weźmiesz sobie żony” (Jr 16,2). 
Uświęcony w łonie [matki] – w czasie, gdy przybliża się niewola – otrzymuje 
zakaz ożenienia się34.

Św. Hieronim przywołuje w tekście najwyższe autorytety proro-
ków Starego Testamentu i zwraca w tym miejscu uwagę nie tyle na 
ich nauczanie, ile na świadectwo życia, a zwłaszcza na dziewictwo. 
Wydaje się, że fundamentem tych słów św. Hieronima jest przekona-
nie, że przepowiadanie proroków łączy się z pewnym stylem zachowa-
nia obejmującym w tym wypadku bezżeństwo i szczególne poświęce-
nie się w swojej działalności jedynemu Bogu. To właśnie w ten sposób 
samo ich życie staje się widocznym i wyraźnym dla wszystkich zna-
kiem potwierdzającym prawdziwość ich działalności. Pisząc o proro-
kach w taki sposób, św. Hieronim dołącza do tych autorów okresu 
patrystycznego, którzy ukazywali ich jako pewien wzór dla mnichów 
i ascetów. Jednak autor wyraźnie stwierdza, że nie zamierza krytyko-
wać małżeństwa jako takiego: „Powie ktoś: «Śmiesz oczerniać mał-
żeństwo, które zostało pobłogosławione przez Pana?». Nie jest oczer-
nianiem małżeństwa, gdy stawia się przed nimi dziewictwo. Nikt nie 
porównuje zła i dobra. Także i mężatki niech się szczycą, ponieważ są 
na drugim miejscu po dziewicach”35.

34 Hieronymus, Epistula 22, 21.
35 Hieronymus, Epistula 22, 19. Zob. J. Pochwat, Obraz Maryi u św. Hieronima 

w jego „Komentarzu do Ewangelii według św. Mateusza”, VoxP 57 (2012) s. 505-519. 
Autor artykułu ukazuje Maryję u św. Hieronima jako tę, do której jako wzorca odnosić 
można zarówno dziewictwo, macierzyństwo, jak i małżeństwo.



120 Ks. Waldemar Turek 

4. Duchowa walka w dziewictwie, które jest wyższe 
od małżeństwa

Znaczna część Listu 22 poświęcona jest wyższości dziewictwa nad 
małżeństwem30, która zdaniem św. Hieronima jest ukazana już w Księdze 
Rodzaju:

Ewa była w raju dziewicą; małżeństwo pojawiło się po skórzanych tunikach. 
Twoją ojczyzną jest raj. Zachowaj to, gdzie się urodziłaś i mów: „Wróć, moja 
duszo, do swego spokoju” (Ps 116,7). Abyś zaś wiedziała, że dziewictwo na-
leży do natury, a małżeństwo [nadeszło] po występku: ciało rodzi się z mał-
żeństwa jako dziewicze, oddając w owocu to, co straciło w korzeniu31.

Zwrot „po skórzanych tunikach”, po których pojawiło się małżeństwo, 
nabiera tutaj szczególnego znaczenia. Chodzi o nowy wymiar antropolo-
giczny w odniesieniu do natury ludzkiej. Negatywne wydarzenie, jakie 
miało miejsce na początku dziejów ludzkości, zmieniło sytuację człowieka 
w odniesieniu do jego Stwórcy. Pierwsi rodzice, po sprzeniewierzeniu się 
woli Bożej i upadku, założyli skórzane tuniki32. Z tekstu wynika, że dzie-
wictwo pojawiło się po grzechu Adama i Ewy33. Stąd wniosek, że dziewica 
należy, przynajmniej w jakiejś mierze, do tego stanu, który charakteryzo-

30 Zob. opracowanie monograficzne na ten temat: P. Nehring, Dlaczego dziewic-
two jest lepsze niż małżeństwo? Spór o ideał w chrześcijaństwie zachodnim końca IV w. 
w relacji Ambrożego, Hieronima i Augustyna, Toruń 2005. Autor studium przeprowadza 
wnikliwą analizę tematu, analizując odnośne teksty wymienionych autorów okresu pa-
trystycznego. Zwraca uwagę przede wszystkim na obawę (metus) przed przykrościami, 
z jakimi wiązało się małżeństwo, z drugiej zaś na nadzieję (spes) na ich uniknięcie w przy-
padku wyboru dziewictwa. Warto zauważyć, że najobszerniejsza część pracy, zatytułowa-
na Hieronim – apogeum kontrowersji (s. 81-191), została poświęcona właśnie naszemu 
pisarzowi. Autor opracowania ukazuje, że wymienieni egzegeci starali się dowieść, że 
dziewictwo góruje nad małżeństwem, które także jest dobrem, bo sprawniej prowadzi do 
jeszcze większego dobra, jakim jest świętość.

31 Hieronymus, Epistula 22, 19.
32 Zob. L. Mirri, Il matrimonio in san Girolamo, VoxP 30-31 (1996) s. 367-368: 

„Riferimento preciso di questa idea dominante è proprio quello delle «tuniche di pelle», 
indicante una nuova dimensione antropologica in relazione alla natura umana. Tale propo-
sizione protologica, investendo la sfera ontologica, comporta l’affermazione di un evento 
negativo, in contraddizione col piano divino sull’essere umano ed avente per conseguenza 
la caduta e la cattività dell’anima in una qualità terrestre o animale del corpo”.

33 Zob. L. Mirri, La teologia dello status monasticus in S. Girolamo, w: Il monache-
simo occidentale dalle origini alla Regula Magistri, SEA 62, Roma 1998, s. 271-277.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 121

wał pierwszych rodziców przed ich upadkiem – „Twoją ojczyzną jest raj”. 
Podobnie ciało ludzkie w stanie narodzin ma charakter dziewiczy, który 
traci wtedy, kiedy dochodzi do związków cielesnych.

Zresztą na początku dziejów, gdy ludności było stosunkowo niewiele, 
istniało jedynie błogosławieństwo udzielane z powodu posiadania synów. 
Dlatego patriarchowie mieli za zadanie rozmnażać się, aby przysparzali 
czcicieli prawdziwego Boga. Jednak już w czasach Starego Testamentu, 
gdy świat zaczął się zaludniać, Bóg rozpoczął ukazywać wartość dzie-
wictwa swoim wybranym mężom, wystarczy podać przykład Eliasza, 
Elizeusza i Jeremiasza:

Powoli jednak, podczas gdy wzrastał zasiew, został posłany żeńca. 
Dziewiczym był Eliasz, dziewiczym Elizeusz, dziewiczymi było wielu synów 
proroków. Do Jeremiasza mówi się: „Nie weźmiesz sobie żony” (Jr 16,2). 
Uświęcony w łonie [matki] – w czasie, gdy przybliża się niewola – otrzymuje 
zakaz ożenienia się34.

Św. Hieronim przywołuje w tekście najwyższe autorytety proro-
ków Starego Testamentu i zwraca w tym miejscu uwagę nie tyle na 
ich nauczanie, ile na świadectwo życia, a zwłaszcza na dziewictwo. 
Wydaje się, że fundamentem tych słów św. Hieronima jest przekona-
nie, że przepowiadanie proroków łączy się z pewnym stylem zachowa-
nia obejmującym w tym wypadku bezżeństwo i szczególne poświęce-
nie się w swojej działalności jedynemu Bogu. To właśnie w ten sposób 
samo ich życie staje się widocznym i wyraźnym dla wszystkich zna-
kiem potwierdzającym prawdziwość ich działalności. Pisząc o proro-
kach w taki sposób, św. Hieronim dołącza do tych autorów okresu 
patrystycznego, którzy ukazywali ich jako pewien wzór dla mnichów 
i ascetów. Jednak autor wyraźnie stwierdza, że nie zamierza krytyko-
wać małżeństwa jako takiego: „Powie ktoś: «Śmiesz oczerniać mał-
żeństwo, które zostało pobłogosławione przez Pana?». Nie jest oczer-
nianiem małżeństwa, gdy stawia się przed nimi dziewictwo. Nikt nie 
porównuje zła i dobra. Także i mężatki niech się szczycą, ponieważ są 
na drugim miejscu po dziewicach”35.

34 Hieronymus, Epistula 22, 21.
35 Hieronymus, Epistula 22, 19. Zob. J. Pochwat, Obraz Maryi u św. Hieronima 

w jego „Komentarzu do Ewangelii według św. Mateusza”, VoxP 57 (2012) s. 505-519. 
Autor artykułu ukazuje Maryję u św. Hieronima jako tę, do której jako wzorca odnosić 
można zarówno dziewictwo, macierzyństwo, jak i małżeństwo.



122 Ks. Waldemar Turek 

Już ta wstępna „obrona” małżeństwa wydaje się bardzo znacząca. 
W tekście wyraźnie się mówi, że dziewictwo jest przed małżeństwem 
(choć to ostanie jest pobłogosławione przez Pana) i że w konsekwen-
cji mężatki zajmują w „hierarchii” duchowej drugie miejsce, właśnie 
po dziewicach. Św. Hieronim argumentuje swój pogląd ściśle teolo-
gicznie:

Niech kieruje się ku mężowi ta, która nie ma za oblubieńca Chrystusa! W koń-
cu zaś: „Niechybnie umrzesz” (Rdz 2,17): taki kres małżeństwa! Mój zaś spo-
sób życia nie jest związany z płcią. Niechaj małżeństwo ma swój czas i swoją 
świetność; dla mnie dziewictwo zostało uświęcone w Maryi i w Chrystusie36.

Rozumowanie św. Hieronima jest następujące: dziewictwo jest wyższe 
od małżeństwa, bo było zachowywane przez Jezusa i Jego Matkę. Jest za-
tem proponowane tym, którzy chcą prowadzić podobny styl życia. Kobieta, 
która wybiera męża, bierze właśnie jego za oblubieńca. Inaczej natomiast 
rzecz się ma w przypadku osoby zachowującej dziewictwo – ta wybiera 
jako oblubieńca Chrystusa.

W podobnym duchu św. Hieronim przeprowadza egzegezę znanego 
tekstu Mt 13,3-23, czyli przypowieści o siewcy odnoszonej przez niego 
właśnie do różnych stanów. Autor, pisząc do Eustochium, wspomina jej 
starszą siostrę, która została wdową w siódmym miesiącu po wyjściu 
za mąż:

Straciła zarówno wieniec dziewictwa jak i rozkosz małżeństwa! I chociaż 
zajmuje drugi stopień czystości, to jednak – jak sądzisz? – ile krzyży teraz 
musi znieść, widząc codziennie w siostrze to, co sama straciła i – chociaż 
jest trudniej jej wyzbyć się pożądliwości, gdyż jej doświadczyła – ma mniej-
szą zapłatę za wstrzemięźliwość? Niech jednak i ona będzie pewna, niechaj 
będzie radosna: stokrotny i sześćdziesięciokrotny owoc pochodzi z jednego 
nasienia czystości37.

Zdaniem św. Hieronima, tylko ten, kto żyje w stanie dziewiczym, wy-
daje plon stokrotny. W odróżnieniu jednak od wyżej przytoczonego tekstu 
tutaj św. Hieronim na drugim miejscu wymienia wdowy przynoszące plon 
sześćdziesięciokrotny. Mężatki są na ostatnim, trzecim miejscu i wydają 

36 Hieronymus, Epistula 22, 18.
37 Hieronymus, Epistula 22, 15.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 123

plon trzydziestokrotny38. Należy w tym miejscu dodać, że tę samą przypo-
wieść w podobny sposób wyjaśniał wcześniej św. Ambroży39, inaczej zaś 
interpretowali ją św. Cyprian z Kartaginy40 i św. Augustyn41.

Nie mogło w tekstach św. Hieronima o dziewictwie i jego wyższo-
ści nad małżeństwem zabraknąć, pojawiającego się już wcześniej, wątku 
maryjnego. Pisarz zwraca w tym kontekście uwagę na odmienne postawy 
Ewy i Maryi:

Owo dobrodziejstwo wstrzemięźliwości widoczne było jedynie u mężczyzn, 
a Ewa ustawicznie rodziła w boleściach. Skoro jednak poczęła w łonie 
Dziewica i porodziła nam chłopca, na którego barkach spoczęła władza, 
Boga Mocnego, Ojca przyszłego wieku, odjęte zostało przekleństwo. Przez 
Ewę [przyszła] śmierć, przez Maryję – życie. Dlatego więc dar dziewictwa 
hojniej rozlał się na kobiety, gdyż rozpoczął się od Kobiety42.

Warto przede wszystkim zwrócić uwagę na pewną „chronologię” wy-
darzeń w pojmowaniu dziewictwa w całym procesie zbawczym. Najpierw 
zatem się mówi o wstrzemięźliwości jedynie u mężczyzn, jak to było widać 
we wcześniejszym tekście w odniesieniu do proroków Starego Testamentu. 
Ewa zaś i wszystkie inne matki wydawały w tym czasie na świat potom-
stwo w boleściach jako skutek przekleństwa. To zaś zostało z nich zdjęte 
dopiero w momencie poczęcia w łonie Maryi i narodzin Jezusa Chrystusa. 
Dlatego też św. Hieronim, idąc po linii niektórych swoich poprzedników, 
dochodzi do bardzo ważnego syntetycznego stwierdzenia: „Przez Ewę 
[przyszła] śmierć, przez Maryję – życie”. Od tego to momentu dar dzie-
wictwa dotyczy bardziej kobiet, bo od Matki Najświętszej bierze, w jakiejś 
mierze, swój początek.

38 Św. Hieronim analizuje szerzej tę przypowieść w innych swoich dziełach. Zob. 
Hieronymus, Adversus Iovinianum I 3, 40 oraz II 19, 35. Pismo to jest poświęcone 
w znacznej mierze wyższości stanu dziewictwa nad małżeństwem.

39 Zob. Ambrosius, De virginibus I 10, 60.
40 Zob. Cyprianus, De habitu virginum 21.
41 Zob. Augustinus, De sancta virginitate 45.
42 Hieronymus, Epistula 22, 21. Warto w tym miejscu dodać, że stwierdzenie, wedle 

którego przez Ewę przyszła śmierć, a przez Maryję życie, pojawia się już u wcześniej-
szych pisarzy chrześcijańskich. Zob. Tertullianus, De carne Christi 17. Było też uwzględ-
niane i rozwijane w następnych stuleciach i w różnych środowiskach teologicznych, jak 
wynika np. ze studium: M. Starowieyski, Maria nova Eva in traditione Alexandrina et 
Antiochena saec. V, „Marianum” 24 (1972) s. 339-349.



122 Ks. Waldemar Turek 

Już ta wstępna „obrona” małżeństwa wydaje się bardzo znacząca. 
W tekście wyraźnie się mówi, że dziewictwo jest przed małżeństwem 
(choć to ostanie jest pobłogosławione przez Pana) i że w konsekwen-
cji mężatki zajmują w „hierarchii” duchowej drugie miejsce, właśnie 
po dziewicach. Św. Hieronim argumentuje swój pogląd ściśle teolo-
gicznie:

Niech kieruje się ku mężowi ta, która nie ma za oblubieńca Chrystusa! W koń-
cu zaś: „Niechybnie umrzesz” (Rdz 2,17): taki kres małżeństwa! Mój zaś spo-
sób życia nie jest związany z płcią. Niechaj małżeństwo ma swój czas i swoją 
świetność; dla mnie dziewictwo zostało uświęcone w Maryi i w Chrystusie36.

Rozumowanie św. Hieronima jest następujące: dziewictwo jest wyższe 
od małżeństwa, bo było zachowywane przez Jezusa i Jego Matkę. Jest za-
tem proponowane tym, którzy chcą prowadzić podobny styl życia. Kobieta, 
która wybiera męża, bierze właśnie jego za oblubieńca. Inaczej natomiast 
rzecz się ma w przypadku osoby zachowującej dziewictwo – ta wybiera 
jako oblubieńca Chrystusa.

W podobnym duchu św. Hieronim przeprowadza egzegezę znanego 
tekstu Mt 13,3-23, czyli przypowieści o siewcy odnoszonej przez niego 
właśnie do różnych stanów. Autor, pisząc do Eustochium, wspomina jej 
starszą siostrę, która została wdową w siódmym miesiącu po wyjściu 
za mąż:

Straciła zarówno wieniec dziewictwa jak i rozkosz małżeństwa! I chociaż 
zajmuje drugi stopień czystości, to jednak – jak sądzisz? – ile krzyży teraz 
musi znieść, widząc codziennie w siostrze to, co sama straciła i – chociaż 
jest trudniej jej wyzbyć się pożądliwości, gdyż jej doświadczyła – ma mniej-
szą zapłatę za wstrzemięźliwość? Niech jednak i ona będzie pewna, niechaj 
będzie radosna: stokrotny i sześćdziesięciokrotny owoc pochodzi z jednego 
nasienia czystości37.

Zdaniem św. Hieronima, tylko ten, kto żyje w stanie dziewiczym, wy-
daje plon stokrotny. W odróżnieniu jednak od wyżej przytoczonego tekstu 
tutaj św. Hieronim na drugim miejscu wymienia wdowy przynoszące plon 
sześćdziesięciokrotny. Mężatki są na ostatnim, trzecim miejscu i wydają 

36 Hieronymus, Epistula 22, 18.
37 Hieronymus, Epistula 22, 15.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 123

plon trzydziestokrotny38. Należy w tym miejscu dodać, że tę samą przypo-
wieść w podobny sposób wyjaśniał wcześniej św. Ambroży39, inaczej zaś 
interpretowali ją św. Cyprian z Kartaginy40 i św. Augustyn41.

Nie mogło w tekstach św. Hieronima o dziewictwie i jego wyższo-
ści nad małżeństwem zabraknąć, pojawiającego się już wcześniej, wątku 
maryjnego. Pisarz zwraca w tym kontekście uwagę na odmienne postawy 
Ewy i Maryi:

Owo dobrodziejstwo wstrzemięźliwości widoczne było jedynie u mężczyzn, 
a Ewa ustawicznie rodziła w boleściach. Skoro jednak poczęła w łonie 
Dziewica i porodziła nam chłopca, na którego barkach spoczęła władza, 
Boga Mocnego, Ojca przyszłego wieku, odjęte zostało przekleństwo. Przez 
Ewę [przyszła] śmierć, przez Maryję – życie. Dlatego więc dar dziewictwa 
hojniej rozlał się na kobiety, gdyż rozpoczął się od Kobiety42.

Warto przede wszystkim zwrócić uwagę na pewną „chronologię” wy-
darzeń w pojmowaniu dziewictwa w całym procesie zbawczym. Najpierw 
zatem się mówi o wstrzemięźliwości jedynie u mężczyzn, jak to było widać 
we wcześniejszym tekście w odniesieniu do proroków Starego Testamentu. 
Ewa zaś i wszystkie inne matki wydawały w tym czasie na świat potom-
stwo w boleściach jako skutek przekleństwa. To zaś zostało z nich zdjęte 
dopiero w momencie poczęcia w łonie Maryi i narodzin Jezusa Chrystusa. 
Dlatego też św. Hieronim, idąc po linii niektórych swoich poprzedników, 
dochodzi do bardzo ważnego syntetycznego stwierdzenia: „Przez Ewę 
[przyszła] śmierć, przez Maryję – życie”. Od tego to momentu dar dzie-
wictwa dotyczy bardziej kobiet, bo od Matki Najświętszej bierze, w jakiejś 
mierze, swój początek.

38 Św. Hieronim analizuje szerzej tę przypowieść w innych swoich dziełach. Zob. 
Hieronymus, Adversus Iovinianum I 3, 40 oraz II 19, 35. Pismo to jest poświęcone 
w znacznej mierze wyższości stanu dziewictwa nad małżeństwem.

39 Zob. Ambrosius, De virginibus I 10, 60.
40 Zob. Cyprianus, De habitu virginum 21.
41 Zob. Augustinus, De sancta virginitate 45.
42 Hieronymus, Epistula 22, 21. Warto w tym miejscu dodać, że stwierdzenie, wedle 

którego przez Ewę przyszła śmierć, a przez Maryję życie, pojawia się już u wcześniej-
szych pisarzy chrześcijańskich. Zob. Tertullianus, De carne Christi 17. Było też uwzględ-
niane i rozwijane w następnych stuleciach i w różnych środowiskach teologicznych, jak 
wynika np. ze studium: M. Starowieyski, Maria nova Eva in traditione Alexandrina et 
Antiochena saec. V, „Marianum” 24 (1972) s. 339-349.



124 Ks. Waldemar Turek 

Omawiając temat wyższości dziewictwa nad małżeństwem, 
św. Hieronim nie mógł pominąć znanego tekstu św. Pawła z jego Pierwszego 
Listu do Koryntian (7,32-34):

Człowiek bezżenny troszczy się o sprawy Pana, o to, jakby się przypodobać 
Bogu. Ten zaś, kto wstąpił w związek małżeński, zabiega o sprawy świata, 
o to, jak by się przypodobać żonie. I doznaje rozterki. Podobnie i kobieta: 
niezamężna i dziewica troszczy się o sprawy Pana, o to, by była święta cia-
łem, i duchem. Ta zaś, która wyszła za mąż, zabiega o sprawy świata, o to, jak 
by się przypodobać mężowi43.

Dla apostoła Pawła „sprawy Pana” są absolutnie na pierwszym miejscu 
i im trzeba bezwarunkowo podporządkować nasze siły fizyczne i duchowe. 
Co więcej, spełnienie tej misji wymaga niepodzielności tego, kto jest do 
jej spełnienia powołany44. Można byłoby dopatrywać się w tych słowach 
obecności filozofii stoickiej, która głosiła potrzebę całkowitej wolności 
wewnętrznej dla osiągnięcia wyznaczonego sobie celu życiowego. Jednak 
św. Paweł idzie w swoim myśleniu dalej aniżeli proponował wspomniany 
nurt filozoficzny. Jest tutaj bardzo wyraźne odniesienie się do Pana, do 
świętości i ciała, i ducha, czyli do tych elementów, które nie występowały 
u stoików.

Pisze następnie św. Hieronim o pewnej wolności od utrapień w przy-
padku dziewicy i powołuje się przy tym na wcześniejszych pisarzy. 
Wymienia bowiem z imienia Tertuliana i jego dzieło skierowane do przyja-
ciela filozofa45, oraz „wspaniałą księgę błogosławionego Cypriana i utwo-
ry papieża Damazego na ten temat, oraz niedawno napisane dzieła naszego 
Ambrożego, które ułożył dla siostry. W nich to zabłysnął tak wielką wymo-
wą, iż przebadał, uporządkował, wyraził to wszystko, co dotyczy pochwały 
dziewic”46.

43 Zob. Hieronymus, Epistula 22, 21.
44 Zob. R. Penna, Prima Lettera ai Corinzi, w: Le Lettere di Paolo, red. T. Aurelio 

et al., Genova 1996, s. 70, przyp.: „Appare di qui che l’essere «senza preoccupazioni» 
(v. 32) o «senza distrazioni» (v. 35) non va grossolanamente confuso con una irresponsa-
bile sottrazione agli impegni e alle difficoltà della vita, ma si identifica con una adesione 
incondizionata ad una superiore missione di servizio al Signore e ai fratelli, che richiede 
l’indivisibilità di chi vi è chiamato”.

45 Por. Tertullianus, De exhortatione castitatis.
46 Hieronymus, Epistula 22, 22. Zob. Cyprianus, De habitu viriginum. Nie wydaje 

się, aby cokolwiek zachowało się do naszych czasów z pism Damazego w odniesieniu do 
omawianego tematu.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 125

Nie zaskakuje nas ta doskonała znajomość tradycji chrześcijańskiej 
w odniesieniu do dziewictwa. Św. Hieronim wyjątkowo dobrze się oriento-
wał w tym, co zostało napisane o dziewicach przez innych pisarzy. Nie dziwi 
też fakt, że chwali przede wszystkim św. Ambrożego47 za jego badania, za 
dzieło uporządkowania, za kompletny i systematyczny wykład tego tematu.

5. Podsumowanie

Jako że omawiany List 22 św. Hieronima stanowi traktat dotyczący 
życia monastycznego, ze szczególnym uwzględnieniem dziewictwa, wy-
dają się logiczne w konkluzji pytania o aktualność poglądów świętego ze 
Strydonu i ich pożytek dla współczesnej dyskusji w tej dziedzinie i dla 
życia zakonnego.

Św. Hieronim przedstawia koncepcję życia zakonnego i dziewictwa, 
która ma wyraźnie charakter chrystologiczny. Kto umartwia swoje ciało, 
aby opanować pożądliwości, może w sposób spokojny pytać ze św. Pawłem: 
„Któż nas odłączy od miłości Chrystusowej?”. Syn Boży dał nam dowo-
dy, opisane i ukazane w wielu tekstach biblijnych, zwłaszcza u św. Pawła, 
wielkiej miłości, pokory, wyniszczenia samego siebie i poniżenia się dla 
nas. Wszystko to zobowiązuje uczniów Chrystusa do odpowiedzenia na 
taką postawę miłością, duchową walką i wyrzeczeniami.

Pisarz wskazuje także na potrzebę mocnego związku dziewic z całą 
wspólnotą Kościoła. Rozwijając aspekt eklezjalny życia monastycznego 
i dziewictwa, św. Hieronim zachęca wszystkich do trwania w prawowier-
nej nauce Kościoła i do pozostawania w głębokiej komunii z pozostałymi 
wierzącymi. Dziewictwo ma znaczenie, gdy przeżywane jest w Kościele 
i z niego czerpie wsparcie i pomoc.

Monastycyzm i dziewictwo ukazane przez św. Hieronima są zdecy-
dowanie biblijne. Pisarz opiera się główne na Piśmie Świętym, zwracając 
uwagę na odnośne postaci, które prowadziły szczególny tryb życia, i przy-
taczając teksty motywujące sens tego typu życiowego wyboru. Wybrane 
teksty biblijne ukazują wyraźną potrzebę duchowych zmagań w życiu każ-
dego chrześcijanina, a zwłaszcza tego, który otrzymuje i akceptuje szcze-
gólną formę powołania. Owe zmagania dotyczą w sposób szczególny sfery 

47  Można przypuszczać, że chodzi tu przede wszystkim o dzieła biskupa 
Mediolanu zatytułowane De virginibus oraz De virginitate. Nieco później, już po tym 
jak św. Hieronim ukończył swój List 22, św. Ambroży wydał De institutione virignis 
i Exhortatio virginitatis.



124 Ks. Waldemar Turek 

Omawiając temat wyższości dziewictwa nad małżeństwem, 
św. Hieronim nie mógł pominąć znanego tekstu św. Pawła z jego Pierwszego 
Listu do Koryntian (7,32-34):

Człowiek bezżenny troszczy się o sprawy Pana, o to, jakby się przypodobać 
Bogu. Ten zaś, kto wstąpił w związek małżeński, zabiega o sprawy świata, 
o to, jak by się przypodobać żonie. I doznaje rozterki. Podobnie i kobieta: 
niezamężna i dziewica troszczy się o sprawy Pana, o to, by była święta cia-
łem, i duchem. Ta zaś, która wyszła za mąż, zabiega o sprawy świata, o to, jak 
by się przypodobać mężowi43.

Dla apostoła Pawła „sprawy Pana” są absolutnie na pierwszym miejscu 
i im trzeba bezwarunkowo podporządkować nasze siły fizyczne i duchowe. 
Co więcej, spełnienie tej misji wymaga niepodzielności tego, kto jest do 
jej spełnienia powołany44. Można byłoby dopatrywać się w tych słowach 
obecności filozofii stoickiej, która głosiła potrzebę całkowitej wolności 
wewnętrznej dla osiągnięcia wyznaczonego sobie celu życiowego. Jednak 
św. Paweł idzie w swoim myśleniu dalej aniżeli proponował wspomniany 
nurt filozoficzny. Jest tutaj bardzo wyraźne odniesienie się do Pana, do 
świętości i ciała, i ducha, czyli do tych elementów, które nie występowały 
u stoików.

Pisze następnie św. Hieronim o pewnej wolności od utrapień w przy-
padku dziewicy i powołuje się przy tym na wcześniejszych pisarzy. 
Wymienia bowiem z imienia Tertuliana i jego dzieło skierowane do przyja-
ciela filozofa45, oraz „wspaniałą księgę błogosławionego Cypriana i utwo-
ry papieża Damazego na ten temat, oraz niedawno napisane dzieła naszego 
Ambrożego, które ułożył dla siostry. W nich to zabłysnął tak wielką wymo-
wą, iż przebadał, uporządkował, wyraził to wszystko, co dotyczy pochwały 
dziewic”46.

43 Zob. Hieronymus, Epistula 22, 21.
44 Zob. R. Penna, Prima Lettera ai Corinzi, w: Le Lettere di Paolo, red. T. Aurelio 

et al., Genova 1996, s. 70, przyp.: „Appare di qui che l’essere «senza preoccupazioni» 
(v. 32) o «senza distrazioni» (v. 35) non va grossolanamente confuso con una irresponsa-
bile sottrazione agli impegni e alle difficoltà della vita, ma si identifica con una adesione 
incondizionata ad una superiore missione di servizio al Signore e ai fratelli, che richiede 
l’indivisibilità di chi vi è chiamato”.

45 Por. Tertullianus, De exhortatione castitatis.
46 Hieronymus, Epistula 22, 22. Zob. Cyprianus, De habitu viriginum. Nie wydaje 

się, aby cokolwiek zachowało się do naszych czasów z pism Damazego w odniesieniu do 
omawianego tematu.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 125

Nie zaskakuje nas ta doskonała znajomość tradycji chrześcijańskiej 
w odniesieniu do dziewictwa. Św. Hieronim wyjątkowo dobrze się oriento-
wał w tym, co zostało napisane o dziewicach przez innych pisarzy. Nie dziwi 
też fakt, że chwali przede wszystkim św. Ambrożego47 za jego badania, za 
dzieło uporządkowania, za kompletny i systematyczny wykład tego tematu.

5. Podsumowanie

Jako że omawiany List 22 św. Hieronima stanowi traktat dotyczący 
życia monastycznego, ze szczególnym uwzględnieniem dziewictwa, wy-
dają się logiczne w konkluzji pytania o aktualność poglądów świętego ze 
Strydonu i ich pożytek dla współczesnej dyskusji w tej dziedzinie i dla 
życia zakonnego.

Św. Hieronim przedstawia koncepcję życia zakonnego i dziewictwa, 
która ma wyraźnie charakter chrystologiczny. Kto umartwia swoje ciało, 
aby opanować pożądliwości, może w sposób spokojny pytać ze św. Pawłem: 
„Któż nas odłączy od miłości Chrystusowej?”. Syn Boży dał nam dowo-
dy, opisane i ukazane w wielu tekstach biblijnych, zwłaszcza u św. Pawła, 
wielkiej miłości, pokory, wyniszczenia samego siebie i poniżenia się dla 
nas. Wszystko to zobowiązuje uczniów Chrystusa do odpowiedzenia na 
taką postawę miłością, duchową walką i wyrzeczeniami.

Pisarz wskazuje także na potrzebę mocnego związku dziewic z całą 
wspólnotą Kościoła. Rozwijając aspekt eklezjalny życia monastycznego 
i dziewictwa, św. Hieronim zachęca wszystkich do trwania w prawowier-
nej nauce Kościoła i do pozostawania w głębokiej komunii z pozostałymi 
wierzącymi. Dziewictwo ma znaczenie, gdy przeżywane jest w Kościele 
i z niego czerpie wsparcie i pomoc.

Monastycyzm i dziewictwo ukazane przez św. Hieronima są zdecy-
dowanie biblijne. Pisarz opiera się główne na Piśmie Świętym, zwracając 
uwagę na odnośne postaci, które prowadziły szczególny tryb życia, i przy-
taczając teksty motywujące sens tego typu życiowego wyboru. Wybrane 
teksty biblijne ukazują wyraźną potrzebę duchowych zmagań w życiu każ-
dego chrześcijanina, a zwłaszcza tego, który otrzymuje i akceptuje szcze-
gólną formę powołania. Owe zmagania dotyczą w sposób szczególny sfery 

47  Można przypuszczać, że chodzi tu przede wszystkim o dzieła biskupa 
Mediolanu zatytułowane De virginibus oraz De virginitate. Nieco później, już po tym 
jak św. Hieronim ukończył swój List 22, św. Ambroży wydał De institutione virignis 
i Exhortatio virginitatis.



126 Ks. Waldemar Turek 

cielesnej człowieka. Można je pokonywać, współpracując z łaską Bożą, 
otwierając się na dary Boże, czytając i medytując słowa zawarte w Piśmie 
Świętym.

Takie ujęcie monastycyzmu chrześcijańskiego, ze zwróceniem szcze-
gólnej uwagi na temat dziewictwa, ale też z jednoczesnym ukazaniem 
potrzeby wyrzeczeń ze strony mniszki czy mnicha, podejmowanych dla 
Chrystusa i Jego Królestwa, odznacza się dużym optymizmem i wydaje 
się w wielu punktach aktualne także w naszych czasach. Pisarz wychwala 
radość poświęcenia się Bogu poprzez czystość i podejmowane duchowe 
walki, które sprawiają, że już w czasie życia ziemskiego zakonnik prze-
żywa szczególną relację z Jezusem Chrystusem. Jej pełnia nastąpi jednak 
dopiero po śmierci (aspekt eschatologiczny dziewictwa), zgodnie z tym co 
zapowiadają odnośne teksty Pisma Świętego, a zwłaszcza słowa samego 
Zbawiciela.

Virginity Interpreted as a Constant Struggle for the Lord: Biblical 
Foundations in St. Jerome’s Letter 22 to Eustochium

(summary)

St. Jerome deals with many themes in his Letter 22 to Eustochium, but the author fo-
cuses on virginity interpreted as a constant struggle for the Lord and he analyses the 
Biblical foundations of this exposition. He first tries to clarify St. Jerome’s purpose as 
he wrote this letter, that is, the articulation, in the light of the Bible, on the one hand 
of the reason and beauty of life in virginity, and on the other hand the difficulties and 
renunciations that have to be constantly undertaken so as to persevere in this state. 
He then discusses the pertinent Biblical references, primarily from the New Testament 
and in particular from the Gospels and the letters of the apostle St. Paul. He analyses 
their use, the chosen expressions and terms (sometimes taken from the vocabulary of 
sportsmen and soldiers) and their literary and doctrinal context. He then lists concrete 
elements of the spiritual struggle undertaken by the virgin for Christ (prayer, meditat-
ing of the Sacred Scriptures, silence, fasting, remaining at home, various mortifications 
pertaining to the body and spirit), as the Lord has personally given us proofs of supreme 
love, poverty and perseverance in the withstanding of sufferings. Finally, in the context 
of the continuously actual debate about virginity and marriage, he questions the value 
of the discussed Letter 22 of St. Jerome for this theme within a Biblical, Christological, 
ecclesiological and eschatological perspective.

Keywords : virgin; virginity; chastity; marriage; struggle; body; soul; unmarried state; con-
cupiscence; poverty; patience; suffering; renunciation; mortification; fasting; continence

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 127

Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. Fundamenty 
biblijne w Liście 22 św. Hieronima do Eustochium

(streszczenie)

Autor opracowania wybiera z wielu zagadnień poruszanych w Liście 22 św. Hieronima 
temat dziewictwa rozumianego jako ustawiczna walka dla Pana i analizuje fundamenty 
biblijne tej idei. Próbuje najpierw ustalić cel, jaki przyświecał św. Hieronimowi piszące-
mu ten list, czyli ukazanie w świetle Biblii z jednej strony racji i piękna życia w dziewic-
twie, z drugiej zaś trudów i wyrzeczeń, które trzeba nieustannie podejmować, aby wy-
trwać w tym stanie. Zajmuje się następnie odnośnymi tekstami biblijnymi pochodzącymi 
głównie z Nowego Testamentu, zwłaszcza z Ewangelii i z listów św. Pawła Apostoła. 
Analizuje ich użycie, wybrane zwroty i wyrażenia (pochodzące niekiedy ze świata spor-
towców i żołnierzy) oraz ich kontekst literacki i doktrynalny. Podaje następnie konkret-
ne elementy duchowej walki podejmowanej przez dziewicę dla Chrystusa (modlitwa, 
rozważanie Pisma Świętego, milczenie, post, pozostawanie w domu, różne umartwienia 
dotyczące ciała i ducha), który osobiście dał nam dowody najwyższej miłości, ubóstwa 
i wytrwałości w znoszeniu cierpień. Pyta wreszcie na zakończenie, w kontekście ciągle 
aktualnej debaty dotyczącej dziewictwa i małżeństwa, o znaczenie omawianego Listu 22 
św. Hieronima dla tego tematu w perspektywie biblijnej, chrystologicznej, eklezjologicz-
nej i eschatologicznej.

Słowa kluczowe : dziewica; dziewictwo; czystość; małżeństwo; walka; ciało; dusza; bez-
żeństwo; pożądliwość; ubóstwo; cierpliwość; cierpienie; wyrzeczenie; umartwienie; post; 
wstrzemięźliwość

Bibilografia

Źródła

Ambrosius, De institutione virginis, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 110-195, 
tł. W. Kania, Św. Ambroży, Na obłóczyny dziewicy, TMB 2, Niepokalanów 1981, 
s. 43-68.

Ambrosius, De virginibus, ed. F. Gori, SAEMO 14/1, Milano 1989, s. 100-240, 
tł. W. Szołdrski – K. Obrycki, Św. Ambroży, O dziewicach, w: Św. Ambroży, Wybór 
pism, cz. 2, PSP 35, Warszawa 1986, s. 173-228.

Ambrosius, De virginitate, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 11-107.
Ambrosius, Exhortatio virginitatis, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 198-271.
Augustinus, De sancta virginitate, ed. M. Palmieri, NBA 7/1, Roma 1978, s. 74-158, 

tł. P. Nehring, Św. Augustyn, O świętym dziewictwie, w: Św. Augustyn, Pisma mo-
nastyczne, ŹM 27, Kraków 2002, s. 271-348.

Cyprianus, De habitu virginum, ed. W. Hartel, CCL 3A, Turnhout 1976, s. 185-205, 
tł. J. Czuj, Św. Cyprian, O stroju dziewic, w: Św. Cyprian, Pisma, t. 1: Traktaty, 
POK 19, Poznań 1937, s. 135-156.



126 Ks. Waldemar Turek 

cielesnej człowieka. Można je pokonywać, współpracując z łaską Bożą, 
otwierając się na dary Boże, czytając i medytując słowa zawarte w Piśmie 
Świętym.

Takie ujęcie monastycyzmu chrześcijańskiego, ze zwróceniem szcze-
gólnej uwagi na temat dziewictwa, ale też z jednoczesnym ukazaniem 
potrzeby wyrzeczeń ze strony mniszki czy mnicha, podejmowanych dla 
Chrystusa i Jego Królestwa, odznacza się dużym optymizmem i wydaje 
się w wielu punktach aktualne także w naszych czasach. Pisarz wychwala 
radość poświęcenia się Bogu poprzez czystość i podejmowane duchowe 
walki, które sprawiają, że już w czasie życia ziemskiego zakonnik prze-
żywa szczególną relację z Jezusem Chrystusem. Jej pełnia nastąpi jednak 
dopiero po śmierci (aspekt eschatologiczny dziewictwa), zgodnie z tym co 
zapowiadają odnośne teksty Pisma Świętego, a zwłaszcza słowa samego 
Zbawiciela.

Virginity Interpreted as a Constant Struggle for the Lord: Biblical 
Foundations in St. Jerome’s Letter 22 to Eustochium

(summary)

St. Jerome deals with many themes in his Letter 22 to Eustochium, but the author fo-
cuses on virginity interpreted as a constant struggle for the Lord and he analyses the 
Biblical foundations of this exposition. He first tries to clarify St. Jerome’s purpose as 
he wrote this letter, that is, the articulation, in the light of the Bible, on the one hand 
of the reason and beauty of life in virginity, and on the other hand the difficulties and 
renunciations that have to be constantly undertaken so as to persevere in this state. 
He then discusses the pertinent Biblical references, primarily from the New Testament 
and in particular from the Gospels and the letters of the apostle St. Paul. He analyses 
their use, the chosen expressions and terms (sometimes taken from the vocabulary of 
sportsmen and soldiers) and their literary and doctrinal context. He then lists concrete 
elements of the spiritual struggle undertaken by the virgin for Christ (prayer, meditat-
ing of the Sacred Scriptures, silence, fasting, remaining at home, various mortifications 
pertaining to the body and spirit), as the Lord has personally given us proofs of supreme 
love, poverty and perseverance in the withstanding of sufferings. Finally, in the context 
of the continuously actual debate about virginity and marriage, he questions the value 
of the discussed Letter 22 of St. Jerome for this theme within a Biblical, Christological, 
ecclesiological and eschatological perspective.

Keywords : virgin; virginity; chastity; marriage; struggle; body; soul; unmarried state; con-
cupiscence; poverty; patience; suffering; renunciation; mortification; fasting; continence

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 127

Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. Fundamenty 
biblijne w Liście 22 św. Hieronima do Eustochium

(streszczenie)

Autor opracowania wybiera z wielu zagadnień poruszanych w Liście 22 św. Hieronima 
temat dziewictwa rozumianego jako ustawiczna walka dla Pana i analizuje fundamenty 
biblijne tej idei. Próbuje najpierw ustalić cel, jaki przyświecał św. Hieronimowi piszące-
mu ten list, czyli ukazanie w świetle Biblii z jednej strony racji i piękna życia w dziewic-
twie, z drugiej zaś trudów i wyrzeczeń, które trzeba nieustannie podejmować, aby wy-
trwać w tym stanie. Zajmuje się następnie odnośnymi tekstami biblijnymi pochodzącymi 
głównie z Nowego Testamentu, zwłaszcza z Ewangelii i z listów św. Pawła Apostoła. 
Analizuje ich użycie, wybrane zwroty i wyrażenia (pochodzące niekiedy ze świata spor-
towców i żołnierzy) oraz ich kontekst literacki i doktrynalny. Podaje następnie konkret-
ne elementy duchowej walki podejmowanej przez dziewicę dla Chrystusa (modlitwa, 
rozważanie Pisma Świętego, milczenie, post, pozostawanie w domu, różne umartwienia 
dotyczące ciała i ducha), który osobiście dał nam dowody najwyższej miłości, ubóstwa 
i wytrwałości w znoszeniu cierpień. Pyta wreszcie na zakończenie, w kontekście ciągle 
aktualnej debaty dotyczącej dziewictwa i małżeństwa, o znaczenie omawianego Listu 22 
św. Hieronima dla tego tematu w perspektywie biblijnej, chrystologicznej, eklezjologicz-
nej i eschatologicznej.

Słowa kluczowe : dziewica; dziewictwo; czystość; małżeństwo; walka; ciało; dusza; bez-
żeństwo; pożądliwość; ubóstwo; cierpliwość; cierpienie; wyrzeczenie; umartwienie; post; 
wstrzemięźliwość

Bibilografia

Źródła

Ambrosius, De institutione virginis, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 110-195, 
tł. W. Kania, Św. Ambroży, Na obłóczyny dziewicy, TMB 2, Niepokalanów 1981, 
s. 43-68.

Ambrosius, De virginibus, ed. F. Gori, SAEMO 14/1, Milano 1989, s. 100-240, 
tł. W. Szołdrski – K. Obrycki, Św. Ambroży, O dziewicach, w: Św. Ambroży, Wybór 
pism, cz. 2, PSP 35, Warszawa 1986, s. 173-228.

Ambrosius, De virginitate, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 11-107.
Ambrosius, Exhortatio virginitatis, ed. F. Gori, SAEMO 14/2, Milano 1989, s. 198-271.
Augustinus, De sancta virginitate, ed. M. Palmieri, NBA 7/1, Roma 1978, s. 74-158, 

tł. P. Nehring, Św. Augustyn, O świętym dziewictwie, w: Św. Augustyn, Pisma mo-
nastyczne, ŹM 27, Kraków 2002, s. 271-348.

Cyprianus, De habitu virginum, ed. W. Hartel, CCL 3A, Turnhout 1976, s. 185-205, 
tł. J. Czuj, Św. Cyprian, O stroju dziewic, w: Św. Cyprian, Pisma, t. 1: Traktaty, 
POK 19, Poznań 1937, s. 135-156.



128 Ks. Waldemar Turek 

Hieronymus, Epistula 22, ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 
s. 143-211, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, List 22, w: Św. Hieronim, Listy do Eusto-
chium, ŹM 33, Kraków 2004, s. 111-190.

Hieronymus, Epistula 31, ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 
s. 249-251, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, List 31, w: Św. Hieronim, Listy do Eu-
stochium, ŹM 33, Kraków 2004, s. 191-193.

Hieronymus, Epistula 108, ed. J.W. Smit, VS 4, s. 145-236, tł. B. Degórski, Św. Hie-
ronim, List 108, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 2004, 
s. 195-275.

Hieronymus, Vita S. Pauli Primi Eremitae, ed. B. Degórski, Opere di Girolamo 15, 
Roma 2014, s. 72-115, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, Żywot mnicha Pawła, 
w: Św. Hieronim, Żywoty mnichów, Pawła, Hilariona, Malchusa, ŹM 10, Kraków 
1995, s. 85-112.

Hieronymus, Adversus Iovinianum, PL 23, 211-338, tł. L. Nieścior, Św. Hieronim ze 
Strydonu, Przeciw Jowinianowi, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. 
Przeciw Helwidiuszowi, Przeciw Jowinianowi, Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, 
Kraków 2013, s. 115-384.

Tertullianus, De carne Christi, ed. J.P. Mahé, SCh 216 i 217, Paris 1975.
Tertullianus, De exhortatione castitatis, ed. W. Munier, SCh 319, Paris 1985, 

tł. K. Obrycki, Tertulian, Napomnienie o czystości, w: Tertulian, Wybór pism, t. 2, 
PSP 29, Warszawa 1983, s. 165-181.

Opracowania

Adkin N., Jerome on virginity. A Commentary on the Libellus de viriginitate servanda (Let-
ter 22), Classical and Medieval Texts. Papers and Monographs 42, Cambridge 2003.

Bandura A., Athleta Christi nella patristica latina dei primi quattro secoli, Roma 1994.
Degórski B., L’insegnamento monastico Geronimiano, VoxP 32-33 (1997) s. 199-214.
Degórski B., Wstęp, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 2004, 

s. 11-88.
Degórski B., Bibliografia, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 

2004, s. 89-108.
Gribomont J., Eustochio, NDPAC I 1866-1867.
Kochel J., Nauka o czystości i dziewictwie w Listach św. Hieronima, w: J. Kochel, 

Wychowanie do czystości – utopia czy zadanie, Człowiek – Rodzina – Społeczeńst-
wo 20, Opole 2011, s. 21-35.

Mirri L., Donna e verginità nei Padri (Girolamo e Ambrogio), „Studi Francescani” 88 
(1991) s. 339-362.

Mirri L., La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992.
Mirri L., Il matrimonio in san Girolamo, VoxP 30-31 (1996) s. 365-378.
Mirri L., La dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Spiritualità occi-

dentale, Magnano 1996.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 129

Mirri L., La teologia dello status monasticus in S. Girolamo, w: Il monachesimo occi-
dentale dalle origini alla Regula Magistri, SEA 62, Roma 1998, s. 271-277.

Nehring P., Dlaczego dziewictwo jest lepsze niż małżeństwo? Spór o ideał w chrześcijaństwie 
zachodnim końca IV w. w relacji Ambrożego, Hieronima i Augustyna, Toruń 2005.

Penna R., Prima Lettera ai Corinzi, w: Le Lettere di Paolo, red. T. Aurelio et al., Geno-
va 1996, s. 53-93.

Pochwat J., Obraz Maryi u św. Hieronima w jego „Komentarzu do Ewangelii według św. 
Mateusza”, VoxP 57 (2012) s. 505-519.

Potterie de la I., Dziewictwo, w: Słownik Teologii Biblijnej, red. X. Léon-Dufour, 
tł. K. Romaniuk, Poznań – Warszawa 1982, s. 253-256.

Starowieyski M., Hieronim ze Strydonu, NSWP, s. 436-447.
Starowieyski M., Maria nova Eva in traditione Alexandrina et Antiochena saec. V, „Ma-

rianum” 24 (1972) s. 339-349.
Steininger C., Die ideale christliche Frau: virgo – vidua – nupta. Eine Studie zum Bild 

der idealen christlichen Frau bei Hieronymus und Pelagiusz, St. Ottilien 1997.
Wysocki M., Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epistolografii 

IV i V wieku, VoxP 70 (2018) s. 193-204.



128 Ks. Waldemar Turek 

Hieronymus, Epistula 22, ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 
s. 143-211, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, List 22, w: Św. Hieronim, Listy do Eusto-
chium, ŹM 33, Kraków 2004, s. 111-190.

Hieronymus, Epistula 31, ed. I. Hilberg, CSEL 54, Vindobonae – Lipsiae 1910, 
s. 249-251, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, List 31, w: Św. Hieronim, Listy do Eu-
stochium, ŹM 33, Kraków 2004, s. 191-193.

Hieronymus, Epistula 108, ed. J.W. Smit, VS 4, s. 145-236, tł. B. Degórski, Św. Hie-
ronim, List 108, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 2004, 
s. 195-275.

Hieronymus, Vita S. Pauli Primi Eremitae, ed. B. Degórski, Opere di Girolamo 15, 
Roma 2014, s. 72-115, tł. B. Degórski, Św. Hieronim, Żywot mnicha Pawła, 
w: Św. Hieronim, Żywoty mnichów, Pawła, Hilariona, Malchusa, ŹM 10, Kraków 
1995, s. 85-112.

Hieronymus, Adversus Iovinianum, PL 23, 211-338, tł. L. Nieścior, Św. Hieronim ze 
Strydonu, Przeciw Jowinianowi, w: Św. Hieronim ze Strydonu, Pisma polemiczne. 
Przeciw Helwidiuszowi, Przeciw Jowinianowi, Przeciw Wigilancjuszowi, ŹM 67, 
Kraków 2013, s. 115-384.

Tertullianus, De carne Christi, ed. J.P. Mahé, SCh 216 i 217, Paris 1975.
Tertullianus, De exhortatione castitatis, ed. W. Munier, SCh 319, Paris 1985, 

tł. K. Obrycki, Tertulian, Napomnienie o czystości, w: Tertulian, Wybór pism, t. 2, 
PSP 29, Warszawa 1983, s. 165-181.

Opracowania

Adkin N., Jerome on virginity. A Commentary on the Libellus de viriginitate servanda (Let-
ter 22), Classical and Medieval Texts. Papers and Monographs 42, Cambridge 2003.

Bandura A., Athleta Christi nella patristica latina dei primi quattro secoli, Roma 1994.
Degórski B., L’insegnamento monastico Geronimiano, VoxP 32-33 (1997) s. 199-214.
Degórski B., Wstęp, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 2004, 

s. 11-88.
Degórski B., Bibliografia, w: Św. Hieronim, Listy do Eustochium, ŹM 33, Kraków 

2004, s. 89-108.
Gribomont J., Eustochio, NDPAC I 1866-1867.
Kochel J., Nauka o czystości i dziewictwie w Listach św. Hieronima, w: J. Kochel, 

Wychowanie do czystości – utopia czy zadanie, Człowiek – Rodzina – Społeczeńst-
wo 20, Opole 2011, s. 21-35.

Mirri L., Donna e verginità nei Padri (Girolamo e Ambrogio), „Studi Francescani” 88 
(1991) s. 339-362.

Mirri L., La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992.
Mirri L., Il matrimonio in san Girolamo, VoxP 30-31 (1996) s. 365-378.
Mirri L., La dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Spiritualità occi-

dentale, Magnano 1996.

 Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana 129

Mirri L., La teologia dello status monasticus in S. Girolamo, w: Il monachesimo occi-
dentale dalle origini alla Regula Magistri, SEA 62, Roma 1998, s. 271-277.

Nehring P., Dlaczego dziewictwo jest lepsze niż małżeństwo? Spór o ideał w chrześcijaństwie 
zachodnim końca IV w. w relacji Ambrożego, Hieronima i Augustyna, Toruń 2005.

Penna R., Prima Lettera ai Corinzi, w: Le Lettere di Paolo, red. T. Aurelio et al., Geno-
va 1996, s. 53-93.

Pochwat J., Obraz Maryi u św. Hieronima w jego „Komentarzu do Ewangelii według św. 
Mateusza”, VoxP 57 (2012) s. 505-519.

Potterie de la I., Dziewictwo, w: Słownik Teologii Biblijnej, red. X. Léon-Dufour, 
tł. K. Romaniuk, Poznań – Warszawa 1982, s. 253-256.

Starowieyski M., Hieronim ze Strydonu, NSWP, s. 436-447.
Starowieyski M., Maria nova Eva in traditione Alexandrina et Antiochena saec. V, „Ma-

rianum” 24 (1972) s. 339-349.
Steininger C., Die ideale christliche Frau: virgo – vidua – nupta. Eine Studie zum Bild 

der idealen christlichen Frau bei Hieronymus und Pelagiusz, St. Ottilien 1997.
Wysocki M., Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epistolografii 

IV i V wieku, VoxP 70 (2018) s. 193-204.



VOX PATRUM 76 (2020)  131-142
DOI:  10.31743/vp.4952

Bazyli Degórski O.S.P.P.E.1

Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei 
di san Girolamo

Nell’antica letteratura monastica la presenza di figure femminili è mol-
to parca e selezionata2. In sé, la presenza della donna va esorcizzata, a meno 
che non si tratti di peccatrici da convertire o di donne devote che chiedo-
no preghiere, grazie o miracoli. Luogo comune è la figura della sorella 
dell’asceta, secondo il modello della Vita S. Antonii, stilata verso il 357 da 
sant’Atanasio il Grande, vescovo di Alessandria. San Girolamo, per la Vita 
S. Pauli monachi Thebaei, segue inizialmente questo canone classico, ma 
poi per la Vita S. Hilarionis e ancor più per la Vita S. Malchi monachi cap-
tivi osa la novità, piuttosto autobiografica. Specialmente è la Vita S. Malchi 
monachi captivi che offre un testo inedito e originale.

L’elemento di novitas che propone è in particolare apprezzabile e degno 
di attenzione se si considera che proprio in quegli anni si legiferava contro il 
costume presso il clero delle virgines subintroductae (agapetae; ¢gaphta… 
= “amate”, “dilette”)3. Lo stesso Dottore dalmata condannò con veemenza 

1 Prof. dr. hab. Bazyli Degórski O.S.P.P.E., professore di patrologia e di teologia 
dogmatica presso la Facoltà di Teologia della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino 
a Roma, e professore di patrologia presso la Pontificia Facoltà Teologica “Teresianum” 
a Roma; e-mail: osppe.roma@gmail.com; ORCID: 0000-0003-1997-2769.

2 Cf. E. Giannarelli, La tipologia femminile nella biografia e nell’autobiografia 
cristiana del IV secolo, Studi Storici 127, Roma 1980; R. Lizzi, Monaci, mendicanti 
e donne nella geografia monastica di alcune regioni orientali, “Atti dell’Istituto Veneto di 
Scienze, Lettere ed Arti” 140 (1981-1982) p. 341-355.

3 Con tale appellativo venivano denominate e chiamate le cristiane che convivevano 
con altri cristiani; tutti vincolandosi ad osservare la castità e la pudicizia. Il fondamento scrit-
turistico di tale comportamento si è voluto scorgere nel diritto, affermato in 1Cor 9,5, che gli 
stessi apostoli avevano, di portare “una donna sorella” (¢delf¾n γυναῖκα). Tuttavia, gli an-
tiocheni diedero, a queste donne, specie se abitavano con ecclesiastici, il nomignolo di sine…
saktoi (subintroductae). E da san Cipriano di Cartagine (cf. Epistula 4) al concilio di Ancira 



VOX PATRUM 76 (2020)  131-142
DOI:  10.31743/vp.4952

Bazyli Degórski O.S.P.P.E.1

Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei 
di san Girolamo

Nell’antica letteratura monastica la presenza di figure femminili è mol-
to parca e selezionata2. In sé, la presenza della donna va esorcizzata, a meno 
che non si tratti di peccatrici da convertire o di donne devote che chiedo-
no preghiere, grazie o miracoli. Luogo comune è la figura della sorella 
dell’asceta, secondo il modello della Vita S. Antonii, stilata verso il 357 da 
sant’Atanasio il Grande, vescovo di Alessandria. San Girolamo, per la Vita 
S. Pauli monachi Thebaei, segue inizialmente questo canone classico, ma 
poi per la Vita S. Hilarionis e ancor più per la Vita S. Malchi monachi cap-
tivi osa la novità, piuttosto autobiografica. Specialmente è la Vita S. Malchi 
monachi captivi che offre un testo inedito e originale.

L’elemento di novitas che propone è in particolare apprezzabile e degno 
di attenzione se si considera che proprio in quegli anni si legiferava contro il 
costume presso il clero delle virgines subintroductae (agapetae; ¢gaphta… 
= “amate”, “dilette”)3. Lo stesso Dottore dalmata condannò con veemenza 

1 Prof. dr. hab. Bazyli Degórski O.S.P.P.E., professore di patrologia e di teologia 
dogmatica presso la Facoltà di Teologia della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino 
a Roma, e professore di patrologia presso la Pontificia Facoltà Teologica “Teresianum” 
a Roma; e-mail: osppe.roma@gmail.com; ORCID: 0000-0003-1997-2769.

2 Cf. E. Giannarelli, La tipologia femminile nella biografia e nell’autobiografia 
cristiana del IV secolo, Studi Storici 127, Roma 1980; R. Lizzi, Monaci, mendicanti 
e donne nella geografia monastica di alcune regioni orientali, “Atti dell’Istituto Veneto di 
Scienze, Lettere ed Arti” 140 (1981-1982) p. 341-355.

3 Con tale appellativo venivano denominate e chiamate le cristiane che convivevano 
con altri cristiani; tutti vincolandosi ad osservare la castità e la pudicizia. Il fondamento scrit-
turistico di tale comportamento si è voluto scorgere nel diritto, affermato in 1Cor 9,5, che gli 
stessi apostoli avevano, di portare “una donna sorella” (¢delf¾n γυναῖκα). Tuttavia, gli an-
tiocheni diedero, a queste donne, specie se abitavano con ecclesiastici, il nomignolo di sine…
saktoi (subintroductae). E da san Cipriano di Cartagine (cf. Epistula 4) al concilio di Ancira 



132 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

quell’uso4. Ora, il monachesimo sembra ancora una volta rispondere con la 
propria esperienza di alta spiritualità e maturità umana e cristiana, mostrando 
un modello singolare di santità. L’entusiasmo di san Girolamo, il suo amore 
per la vocazione abbracciata e certamente la stima dell’esperienza con le sue 
fedeli discepoli e validissime collaboratrici dotte in Sacra Scrittura5, hanno 
fatto dell’eremita di Betlemme un maestro profondo all’avanguardia di secoli 
nel “recupero” della donna, da parte dell’uomo consacrato, “come aiuto che 
gli sia simile” (Gn 2,18). Quello che doveva valere per Adamo nel disegno di-
vino sulla creazione, a maggior ragione può trovare legittimità nella profezia 
della nuova creazione, di cui la “vita filosofica” è qui ed ora anticipo, incarna-
zione ed emblema nel genere liturgico-ascetico dell’“¢ggelikÕj b…oj”6.

Ora, vediamo ed analizziamo più da vicino tutte le figure femminili 
contenute nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo.

1. La meretrice

La prima figura femminile che s’incontra nella Vita di san Paolo di Tebe 
è quella di una “conturbante meretrice”, mandata per tortura contro la sua 
virtù a un giovane cristiano che non ha rinnegato la fede sotto altri tormenti. 

Allontanatisi tutti, giunse in quel luogo una conturbante meretrice (meretrix 
speciosa) che cominciò a stringergli con delicati abbracci il collo e – cosa 
che è scelleraggine solo a dirla – a palpargli con le mani i genitali, affinché 
dopo aver eccitato il corpo alla libidine, la svergognata (impudica), vincitrice, 
potesse sdraiarsi sopra di lui. Che cosa doveva fare il soldato di Cristo (miles 
Christi)? Dove rivolgersi? Egli che non fu vinto dai tormenti, veniva ora su-

del 314 (can. 19), da san Girolamo (Epistula 22, ad Eustochium, de virginitate servanda) a san 
Giovanni Crisostomo, che vi dedicò due trattatelli: Contra eos qui subintroductas habeant 
virgines; Quod regulares feminae viris cohabitare non debeant, tutta la tradizione patristica 
è prettamente e vivamente contraria ad un uso tanto pericoloso e sospetto. Cf. H. Achelis, 
Virgines Subintroductae. Ein Beitrag zum VII Kapitel des I. Korintherbriefs, Leipzig 1902; 
D. Ciarlo, Giovanni Crisostomo. Le coabitazioni, Collana di Testi Patristici 254, Roma 2018.

4 Cf. ad esempio Hieronymus Stridonensis, Epistula 22 [Ad Eustochium. De virgi-
nitate servanda], 14.

5 Cf. L. Mirri, La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992 (Tesi dottorale 
presso la Facoltà Teologica della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino); L. Mirri, La 
dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Comunità di Bose Magnano 1996.

6 Cf. F. Suso, `AggelikÕj b…oj, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster 
Westfalen 1964, p. 173-175.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 133

perato dalla voluttà! Finalmente, ispirato dal cielo, sputò la lingua, mozzata 
con morsi, in faccia a colei che lo baciava (in osculantis se faciem exspuit) 
e così l’atrocia del dolore che subentrava spense il senso della libidine7.

Poiché vi è l’idea dell’eroicità per amore di Cristo che, dal martire pas-
sa al monaco, la descrizione dei martyria s’incentra sull’eccellenza delle 
virtù ascetiche: la castità. Da qui viene l’originale descrizione dell’intento 
perverso di far cadere il testimone della fede sul piano della voluttà susci-
tata con ogni arte per procurargli quegli istinti carnali da lui considerati 
peccaminosi moralmente e mortali per l’anima.

San Girolamo non fatica a stilare – nel deserto di Calcide (375-375) – 
un racconto raffinatissimo di tentazione alla lussuria, forse frutto anche del 
ricordo dei postriboli romani. Dettagliato oltre ogni pudore, egli mette allo 
scoperto tutta l’abile malizia della prostituta. Chi l’ha mandata, è certo del-
la sua vittoria. Ella entra in scena presentata dall’autore come “conturbante 
meretrice”8 e a termine della sua opera di seduzione fisica viene definita da 
san Girolamo “la svergognata”9, con chiaro accento, quindi, di condanna 
morale. Il giovane reagisce mozzandosi la lingua e sputandola “in faccia 
a colei che lo baciava”10, vincendo pertanto col dolore sulla libidine11.

7 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3-4, in: Hieronymi hi-
storica et hagiographica. Vita Beati Pauli monachi Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi 
monachi captivi. Epistula praefatoria in Chronicis Eusebii Caesariensis. Chronicorum 
Eusebii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. In Regulae S. Pachomii versionem 
praefatio = Girolamo. Opere storiche e agiografiche. Vita di san Paolo, eremita di Tebe. 
Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigioniero. Prefazione alla traduzione delle 
Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione delle Cronache di Eusebio di Cesarea. 
Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della Regola di Pacomio, ed. B. Degórski, 
Hieronymi opera, XV; Opere di Girolamo, XV, Roma 2014, p. 85.

8 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3: “[…] meretrix 
speciosa […]”, p. 84.

9 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3: “[…] impudica 
[…]”, p. 84.

10 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 4: “[…] in oscu-
lantis se faciem exspuit […]”, p. 84. L’immagine della coraggiosa e innocente persona 
torturata che si mozza la lingua e la sputa in faccia all’ingiusto carnefice è ricorrente 
nella letteratura antica. Cf., ad esempio, Diogenes Laertius, Vitae philosophorum 9, 59; 
Valerius Maximus, Factorum ac dictorum memorabilium libri 3, 3, ext. 4; Tertullianus 
Carthaginensis, Apologeticum 50, 8. Per una rassegna più completa si rimanda alle anno-
tazioni di P. Hamblenne, Traces de biographies grecques “païennes” dans la “Vita Pauli” 
de Jérôme?, in: Cristianesimo Latino e cultura Greca sino al sec. IV. XXI Incontro di stu-
diosi dell’antichità cristiana, Roma, 7-9 maggio 1992, SEA 42, Roma 1993, p. 211-234.

11 Cf. anche Hieronymus Stridonensis, Vita S. Hilarionis 3, 2. G.W.H. Weingarten, 
Der Ursprung des Mönchtums im nachconstantinischen Zeitalter, ZKG 1 (1877) p. 5, 



132 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

quell’uso4. Ora, il monachesimo sembra ancora una volta rispondere con la 
propria esperienza di alta spiritualità e maturità umana e cristiana, mostrando 
un modello singolare di santità. L’entusiasmo di san Girolamo, il suo amore 
per la vocazione abbracciata e certamente la stima dell’esperienza con le sue 
fedeli discepoli e validissime collaboratrici dotte in Sacra Scrittura5, hanno 
fatto dell’eremita di Betlemme un maestro profondo all’avanguardia di secoli 
nel “recupero” della donna, da parte dell’uomo consacrato, “come aiuto che 
gli sia simile” (Gn 2,18). Quello che doveva valere per Adamo nel disegno di-
vino sulla creazione, a maggior ragione può trovare legittimità nella profezia 
della nuova creazione, di cui la “vita filosofica” è qui ed ora anticipo, incarna-
zione ed emblema nel genere liturgico-ascetico dell’“¢ggelikÕj b…oj”6.

Ora, vediamo ed analizziamo più da vicino tutte le figure femminili 
contenute nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo.

1. La meretrice

La prima figura femminile che s’incontra nella Vita di san Paolo di Tebe 
è quella di una “conturbante meretrice”, mandata per tortura contro la sua 
virtù a un giovane cristiano che non ha rinnegato la fede sotto altri tormenti. 

Allontanatisi tutti, giunse in quel luogo una conturbante meretrice (meretrix 
speciosa) che cominciò a stringergli con delicati abbracci il collo e – cosa 
che è scelleraggine solo a dirla – a palpargli con le mani i genitali, affinché 
dopo aver eccitato il corpo alla libidine, la svergognata (impudica), vincitrice, 
potesse sdraiarsi sopra di lui. Che cosa doveva fare il soldato di Cristo (miles 
Christi)? Dove rivolgersi? Egli che non fu vinto dai tormenti, veniva ora su-

del 314 (can. 19), da san Girolamo (Epistula 22, ad Eustochium, de virginitate servanda) a san 
Giovanni Crisostomo, che vi dedicò due trattatelli: Contra eos qui subintroductas habeant 
virgines; Quod regulares feminae viris cohabitare non debeant, tutta la tradizione patristica 
è prettamente e vivamente contraria ad un uso tanto pericoloso e sospetto. Cf. H. Achelis, 
Virgines Subintroductae. Ein Beitrag zum VII Kapitel des I. Korintherbriefs, Leipzig 1902; 
D. Ciarlo, Giovanni Crisostomo. Le coabitazioni, Collana di Testi Patristici 254, Roma 2018.

4 Cf. ad esempio Hieronymus Stridonensis, Epistula 22 [Ad Eustochium. De virgi-
nitate servanda], 14.

5 Cf. L. Mirri, La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992 (Tesi dottorale 
presso la Facoltà Teologica della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino); L. Mirri, La 
dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Comunità di Bose Magnano 1996.

6 Cf. F. Suso, `AggelikÕj b…oj, Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster 
Westfalen 1964, p. 173-175.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 133

perato dalla voluttà! Finalmente, ispirato dal cielo, sputò la lingua, mozzata 
con morsi, in faccia a colei che lo baciava (in osculantis se faciem exspuit) 
e così l’atrocia del dolore che subentrava spense il senso della libidine7.

Poiché vi è l’idea dell’eroicità per amore di Cristo che, dal martire pas-
sa al monaco, la descrizione dei martyria s’incentra sull’eccellenza delle 
virtù ascetiche: la castità. Da qui viene l’originale descrizione dell’intento 
perverso di far cadere il testimone della fede sul piano della voluttà susci-
tata con ogni arte per procurargli quegli istinti carnali da lui considerati 
peccaminosi moralmente e mortali per l’anima.

San Girolamo non fatica a stilare – nel deserto di Calcide (375-375) – 
un racconto raffinatissimo di tentazione alla lussuria, forse frutto anche del 
ricordo dei postriboli romani. Dettagliato oltre ogni pudore, egli mette allo 
scoperto tutta l’abile malizia della prostituta. Chi l’ha mandata, è certo del-
la sua vittoria. Ella entra in scena presentata dall’autore come “conturbante 
meretrice”8 e a termine della sua opera di seduzione fisica viene definita da 
san Girolamo “la svergognata”9, con chiaro accento, quindi, di condanna 
morale. Il giovane reagisce mozzandosi la lingua e sputandola “in faccia 
a colei che lo baciava”10, vincendo pertanto col dolore sulla libidine11.

7 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3-4, in: Hieronymi hi-
storica et hagiographica. Vita Beati Pauli monachi Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi 
monachi captivi. Epistula praefatoria in Chronicis Eusebii Caesariensis. Chronicorum 
Eusebii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. In Regulae S. Pachomii versionem 
praefatio = Girolamo. Opere storiche e agiografiche. Vita di san Paolo, eremita di Tebe. 
Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigioniero. Prefazione alla traduzione delle 
Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione delle Cronache di Eusebio di Cesarea. 
Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della Regola di Pacomio, ed. B. Degórski, 
Hieronymi opera, XV; Opere di Girolamo, XV, Roma 2014, p. 85.

8 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3: “[…] meretrix 
speciosa […]”, p. 84.

9 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 3: “[…] impudica 
[…]”, p. 84.

10 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 3, 4: “[…] in oscu-
lantis se faciem exspuit […]”, p. 84. L’immagine della coraggiosa e innocente persona 
torturata che si mozza la lingua e la sputa in faccia all’ingiusto carnefice è ricorrente 
nella letteratura antica. Cf., ad esempio, Diogenes Laertius, Vitae philosophorum 9, 59; 
Valerius Maximus, Factorum ac dictorum memorabilium libri 3, 3, ext. 4; Tertullianus 
Carthaginensis, Apologeticum 50, 8. Per una rassegna più completa si rimanda alle anno-
tazioni di P. Hamblenne, Traces de biographies grecques “païennes” dans la “Vita Pauli” 
de Jérôme?, in: Cristianesimo Latino e cultura Greca sino al sec. IV. XXI Incontro di stu-
diosi dell’antichità cristiana, Roma, 7-9 maggio 1992, SEA 42, Roma 1993, p. 211-234.

11 Cf. anche Hieronymus Stridonensis, Vita S. Hilarionis 3, 2. G.W.H. Weingarten, 
Der Ursprung des Mönchtums im nachconstantinischen Zeitalter, ZKG 1 (1877) p. 5, 



134 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Subito dopo, il testo presenta il protagonista della Vita: il giovane 
Paolo, appena sedicenne e colto, quindi un adolescente puro e fine. L’eroe 
monastico, dunque, è stato introdotto dall’eroe della virtù della castità. La 
donna tentatrice, allora, non può che essere il tema tradizionale di que-
sto genere agiografico. L’aggettivo “conturbante”, che aveva introdotto 
il personaggio, indica ogni valenza negativa di “Eva”. L’autore avrebbe 
potuto parlare semplicemente di bellezza della donna, o descriverla come 
una giovane prosperosa o affascinante. San Girolamo utilizza qui, invece, 
un termine che subito definisce, se rivolto al sesso femminile, l’ambiguità 
moralmente pericolosa di una bellezza fisica schiavizzante i sensi del ses-
so maschile, con capacità seduttiva alla sola vista. D’altronde, il racconto 
presto passa dall’apparenza esterna alla descrizione dell’azione abilmente 
seduttrice della donna stessa. Ogni suo gesto è libidinoso e, inoltre, in un 
contesto che avrebbe dovuto incutere reticenza alla seduzione, avendo da-
vanti un torturato. Per questo il giudizio di san Girolamo è inappellabile: la 
“conturbante” è “la svergognata”, aggettivo assai più pesante di “peccatri-
ce”. Alla fine, il lettore sembra accorgersi di aver più ribrezzo dei baci di 
quella meretrice che della lingua mozzata del ragazzo.

2. La sorella dell’asceta

Come annunciato, questo della “sorella” dell’asceta è un tema clas-
sico. Come nella Vita di sant’Antonio abate, stilata da sant’Atanasio di 
Alessandria12, il protagonista è orfano di entrambi i genitori molto giovane, 
con parente una sorella: 

Nello stesso periodo nel quale si svolgevano tali avvenimenti, nella Tebaide 
inferiore, Paolo, dopo la morte di entrambi i genitori, in età di circa sedici 
anni, insieme alla sorella già maritata (iam viro tradita), rimase erede di una 
ricca fortuna. Egli era eccezionalmente istruito nelle lettere sia greche che 
egiziane; d’animo mite, fervido amante di Dio (mansueti animi, Deum valde 
amans). Quando si scatenò la procella della persecuzione, rimase molto ap-
partato in una villa più remota. Ma a che cosa non spingi gli animi umani, 

vede la fonte di quest’episodio in Lucius Apuleius Madaurensis, Metamorphoses sive asi-
nus aureus 2, 17. Ciò viene contestato da P. de Labriolle, Vie de Paul de Thèbes et Vie 
d’Hilarion, par saint Jérôme, Science et Religion. Études pour le temps présent 436, Paris 
1907, p. 19, nota 2. Cf. anche Cicero, Pro Aulo Cluentio Habito 6, 15.

12 Cf. Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii, PG 26, 837-976; SCh 400.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 135

o maledetta brama dell’oro (auri sacra fames)?! Il marito della sorella (soro-
ris maritus) cominciò a voler denunciare colui che avrebbe dovuto nasconde-
re. Né le lacrime della moglie, né i vincoli del sangue, né Iddio che dall’alto 
guarda ogni cosa (Non illum uxoris lacrimae, non communio sanguinis, non 
exspectans cuncta ex alto Deus), lo distolsero dal delitto. Era sempre presente 
(aderat), insisteva, si serviva della crudeltà quasi fosse tenerezza (crudelitate 
quasi pietate utebatur). Appena il prudentissimo giovane comprese ciò, si 
rifugiò nei deserti dei monti e – mentre attendeva la fine della persecuzione – 
mutò questa necessità in scelta volontaria13.

Quella di sant’Antonio sembra più giovane del fratello, che l’affida 
a vergini consacrate14. Quella di san Paolo di Tebe, invece, sembrerebbe 
più matura, benché le donne venissero maritate in giovanissima età. San 
Girolamo afferma soltanto che era “già maritata”, come lo fosse da tempo. 
Certamente ella avrà avuto per dote quella parte di eredità che le spetta-
va. Le mire assassine del cognato di san Paolo di Tebe, però, sono vol-
te all’eredità tutta intera e pare consistente, in quanto si parla di villa in 
località remota dove il ragazzo, “mite di animo, fervido amante di Dio” 
si ritira a vita nascosta dalle persecuzioni. Il ruolo del personaggio cattivo 
è attribuito al “marito della sorella”, intenzionato a denunciare il giovane 
per la “maledetta brama d’oro”. Con espressioni tratte dalla letteratura la-
tina15, san Girolamo afferma che, a trattenere quest’uomo dal suo intento 
delittuoso, nulla valsero “né le lacrime della moglie, né i vincoli di sangue, 
né Iddio che dall’alto guarda ogni cosa”16. Il cenno delle “lacrime della 
moglie”, cioè della sorella di Paolo, fa comprendere un matrimonio dove 

13 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 4, 1 – 5, 1, p. 84-87.
14 Cf. Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii 2, 1; 2, 4-5; 3, 1.
15 L’espressione è di Virgilio (Aeneidos 3, 56-57). Cf. anche Virgilio, Aeneidos 1, 

349; 4, 412. La ricchezza viene presentata in chiave profondamente negativa; il disprezzo 
delle ricchezze si affaccia appena all’inizio della Vita, con questo contrasto fra la noncu-
ranza di esse da parte di Paolo e, invece, l’attaccamento ad esse da parte del cognato. Il 
tema tornerà più o meno esplicitamente lungo la narrazione, fino a diventare il motivo do-
minante della chiusa. Cf. B. Degórski, Gli epiloghi delle Vitae monastiche del IV secolo: 
fra retorica e teologia, in: La narrativa cristiana antica: codici narrativi, strutture formali 
e schemi retorici. XXIII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 5-7 maggio 
1994, Istituto Patristico “Augustinianum”, SEA 50, Roma 1995, p. 193-209; B. Degórski, 
Epilogi “żywotów” mnichów IV wieku – retoryka i teologia, DPa 7 (1994) p. 105-121; 
B. Degórski, Zakończenia Hieronimowych Vitae Patrum: Pauli, Hilarionis et Malchi – 
klucz do właściwego zrozumienia całości tych dzieł, DPa 23 (2014) p. 5-22.

16 L’espressione si ispira a: Cicero, Pro Cluentio 5, 12-13.



134 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Subito dopo, il testo presenta il protagonista della Vita: il giovane 
Paolo, appena sedicenne e colto, quindi un adolescente puro e fine. L’eroe 
monastico, dunque, è stato introdotto dall’eroe della virtù della castità. La 
donna tentatrice, allora, non può che essere il tema tradizionale di que-
sto genere agiografico. L’aggettivo “conturbante”, che aveva introdotto 
il personaggio, indica ogni valenza negativa di “Eva”. L’autore avrebbe 
potuto parlare semplicemente di bellezza della donna, o descriverla come 
una giovane prosperosa o affascinante. San Girolamo utilizza qui, invece, 
un termine che subito definisce, se rivolto al sesso femminile, l’ambiguità 
moralmente pericolosa di una bellezza fisica schiavizzante i sensi del ses-
so maschile, con capacità seduttiva alla sola vista. D’altronde, il racconto 
presto passa dall’apparenza esterna alla descrizione dell’azione abilmente 
seduttrice della donna stessa. Ogni suo gesto è libidinoso e, inoltre, in un 
contesto che avrebbe dovuto incutere reticenza alla seduzione, avendo da-
vanti un torturato. Per questo il giudizio di san Girolamo è inappellabile: la 
“conturbante” è “la svergognata”, aggettivo assai più pesante di “peccatri-
ce”. Alla fine, il lettore sembra accorgersi di aver più ribrezzo dei baci di 
quella meretrice che della lingua mozzata del ragazzo.

2. La sorella dell’asceta

Come annunciato, questo della “sorella” dell’asceta è un tema clas-
sico. Come nella Vita di sant’Antonio abate, stilata da sant’Atanasio di 
Alessandria12, il protagonista è orfano di entrambi i genitori molto giovane, 
con parente una sorella: 

Nello stesso periodo nel quale si svolgevano tali avvenimenti, nella Tebaide 
inferiore, Paolo, dopo la morte di entrambi i genitori, in età di circa sedici 
anni, insieme alla sorella già maritata (iam viro tradita), rimase erede di una 
ricca fortuna. Egli era eccezionalmente istruito nelle lettere sia greche che 
egiziane; d’animo mite, fervido amante di Dio (mansueti animi, Deum valde 
amans). Quando si scatenò la procella della persecuzione, rimase molto ap-
partato in una villa più remota. Ma a che cosa non spingi gli animi umani, 

vede la fonte di quest’episodio in Lucius Apuleius Madaurensis, Metamorphoses sive asi-
nus aureus 2, 17. Ciò viene contestato da P. de Labriolle, Vie de Paul de Thèbes et Vie 
d’Hilarion, par saint Jérôme, Science et Religion. Études pour le temps présent 436, Paris 
1907, p. 19, nota 2. Cf. anche Cicero, Pro Aulo Cluentio Habito 6, 15.

12 Cf. Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii, PG 26, 837-976; SCh 400.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 135

o maledetta brama dell’oro (auri sacra fames)?! Il marito della sorella (soro-
ris maritus) cominciò a voler denunciare colui che avrebbe dovuto nasconde-
re. Né le lacrime della moglie, né i vincoli del sangue, né Iddio che dall’alto 
guarda ogni cosa (Non illum uxoris lacrimae, non communio sanguinis, non 
exspectans cuncta ex alto Deus), lo distolsero dal delitto. Era sempre presente 
(aderat), insisteva, si serviva della crudeltà quasi fosse tenerezza (crudelitate 
quasi pietate utebatur). Appena il prudentissimo giovane comprese ciò, si 
rifugiò nei deserti dei monti e – mentre attendeva la fine della persecuzione – 
mutò questa necessità in scelta volontaria13.

Quella di sant’Antonio sembra più giovane del fratello, che l’affida 
a vergini consacrate14. Quella di san Paolo di Tebe, invece, sembrerebbe 
più matura, benché le donne venissero maritate in giovanissima età. San 
Girolamo afferma soltanto che era “già maritata”, come lo fosse da tempo. 
Certamente ella avrà avuto per dote quella parte di eredità che le spetta-
va. Le mire assassine del cognato di san Paolo di Tebe, però, sono vol-
te all’eredità tutta intera e pare consistente, in quanto si parla di villa in 
località remota dove il ragazzo, “mite di animo, fervido amante di Dio” 
si ritira a vita nascosta dalle persecuzioni. Il ruolo del personaggio cattivo 
è attribuito al “marito della sorella”, intenzionato a denunciare il giovane 
per la “maledetta brama d’oro”. Con espressioni tratte dalla letteratura la-
tina15, san Girolamo afferma che, a trattenere quest’uomo dal suo intento 
delittuoso, nulla valsero “né le lacrime della moglie, né i vincoli di sangue, 
né Iddio che dall’alto guarda ogni cosa”16. Il cenno delle “lacrime della 
moglie”, cioè della sorella di Paolo, fa comprendere un matrimonio dove 

13 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 4, 1 – 5, 1, p. 84-87.
14 Cf. Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii 2, 1; 2, 4-5; 3, 1.
15 L’espressione è di Virgilio (Aeneidos 3, 56-57). Cf. anche Virgilio, Aeneidos 1, 

349; 4, 412. La ricchezza viene presentata in chiave profondamente negativa; il disprezzo 
delle ricchezze si affaccia appena all’inizio della Vita, con questo contrasto fra la noncu-
ranza di esse da parte di Paolo e, invece, l’attaccamento ad esse da parte del cognato. Il 
tema tornerà più o meno esplicitamente lungo la narrazione, fino a diventare il motivo do-
minante della chiusa. Cf. B. Degórski, Gli epiloghi delle Vitae monastiche del IV secolo: 
fra retorica e teologia, in: La narrativa cristiana antica: codici narrativi, strutture formali 
e schemi retorici. XXIII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 5-7 maggio 
1994, Istituto Patristico “Augustinianum”, SEA 50, Roma 1995, p. 193-209; B. Degórski, 
Epilogi “żywotów” mnichów IV wieku – retoryka i teologia, DPa 7 (1994) p. 105-121; 
B. Degórski, Zakończenia Hieronimowych Vitae Patrum: Pauli, Hilarionis et Malchi – 
klucz do właściwego zrozumienia całości tych dzieł, DPa 23 (2014) p. 5-22.

16 L’espressione si ispira a: Cicero, Pro Cluentio 5, 12-13.



136 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

i vincoli di sangue e affettivi sembrano assenti e la donna sia in stato di sog-
gezione. Si può lecitamente pensare che proprio la sorella abbia avvisato 
Paolo del pericolo che correva e l’abbia consigliato a scappare altrove. Il 
testo annota che il marito di lei era crudele e insisteva nella sua idea ed “era 
sempre presente”17. Forse fratello e sorella vivevano dapprima nella stessa 
casa e poi il marito di lei iniziò a spadroneggiare su entrambi.

La figura di questa sorella resta, comunque, quella di una persona fra-
gile in una situazione più di schiava che di moglie, a fianco di un uomo più 
adulto, despota e rude, privo di valori umani e cristiani, col solo interesse 
della ricchezza materiale. Non vi è cenno di figli. La situazione descritta 
sembra incorniciata da un cinismo crescente, perché san Girolamo scrive 
che quell’uomo “si serviva della crudeltà quasi fosse tenerezza”.

Il perché la sorella di san Paolo di Tebe, forse anch’ella educata cri-
stiana e con sensibilità d’animo come il fratello, fosse sposata ad un tale 
uomo non si conosce: matrimonio combinato? Un inganno per avere in 
eredità quel patrimonio familiare? Astuzia di chi ambiva alla sua dote, for-
se ricca? Se la sorella di sant’Antonio abate nella Vita S. Antonii sembra 
il prolungamento femminile dell’ideale del fratello, quella di san Paolo il 
Primo Eremita, invece, suscita tristezza e lascia l’impressione amara delle 
angustiae nuptiarum contrapposte alla ben più alta vocazione per la quale 
suo fratello sarà ricordato18.

La narrazione geronimiana, succinta come quella della meretrice e del 
martire, sembra voler abbinare due dimensioni negative, in due figure fem-
minili, secondo un canone di esaltazione della vita monastica: 1) la prosti-

17 Ancora influssi classici, di Floro, quasi letterali, Epitome rerum Romanarum, 
sive epitome de Tito Livio bellorum omnium annorum 1, 40, 7; ma anche di Cicerone (In 
C. Verrem actio secunda 1, 30, 75).

18 Circa le angustiae nuptiarum, cf. ad esempio: Tertullianus Carthaginensis, 
De exhortatione castitatis 6-10; Cyprianus Carthaginensis, De habitu virginum 5-6; 
Ambrosius Mediolanensis, De virginibus, ad Marcellinam sororem, libri tres I 25-30, 
34-35, 55; Ambrosius Mediolanensis, De virginitate 31-34; Ambrosius Mediolanensis, 
De institutione virginis 30; Ambrosius Mediolanensis, Exhortatio virginitatis 12-13, 21, 
23-25, 35-36, 50; Hieronymus Stridonensis, Adversus Helvidium de perpetua virginitate 
Beatae Mariae Virginis 20-21; Hieronymus Stridonensis, Epistula 22, 22 [Ad Eustochium. 
De virginitate servanda]. Cf. anche B. Degórski, św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 
22, 31, 108, ŻM 33, Tyniec – Kraków 2004, p. 146-148. A proposito delle angustiae 
nuptiarum, san Girolamo (nell’Epistula 22, 22) menziona anche un’altra opera giovanile 
di Tertulliano (composta prima del 197), il Liber ad amicum philosophum (CPL 31d). 
Purtroppo, tale scritto tertullianeo andò perso. Cf. C. Tibiletti, Un opuscolo perduto di 
Tertulliano: Ad amicum philosophum, Torino 1961.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 137

tuta è simbolo di quanto attenta alla virtù; 2) e la sorella dell’asceta infe-
licemente sposata è simbolo di quanto sia superiore la scelta della consa-
crazione a Dio rispetto al matrimonio. Il tutto svela l’ideologia dell’autore.

3. Cleopatra

Della celebre regina d’Egitto vi è un cenno interessante e va detto che 
è l’unica donna di cui la Vita S. Pauli monachi Thebaei dà il nome. Questo 
avviene perché il luogo dove fugge e si ritira san Paolo di Tebe è vicino 
ad un sito abbandonato di antichi falsari di monete. Vi sono non lontano, 
infatti, abitazioni appartenute a chi coniava monete false, perché in esse an-
cora si trovano oggetti arrugginiti che servivano a tale scopo. San Girolamo 
informa che là c’era “una fabbrica clandestina di monete, al tempo in cui 
Antonio si unì a Cleopatra”19:

Vi erano, inoltre, sparse per il corroso monte, alcune abitazioni (haud pau-
ca habitacula20), nelle quali si vedevano incudini già arrugginite e martelli 
per coniare denaro. La tradizione letteraria egiziana tramanda che questo lu-
ogo fosse stato una fabbrica clandestina di monete, al tempo in cui Antonio 
si unì a Cleopatra (furtivam monetae officinam fuisse, ea tempestate21 qua 
Cleopatrae iunctus Antonius est)22.

Si tratta, quindi, di quanto avveniva in epoca pagana, benché ormai 
prossima all’avvento del cristianesimo. La nota storico-archeologica ha un 
significato. Alla povertà dell’asceta, a san Paolo di Tebe, che abbandona il 
mondo e le sue ricchezze, si contrappone la sete di denaro con il suo falso 
valore di vanità. 

19 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 5, 2.
20 Cf. Lucius Annaeus Seneca, Phoenissae (Thebais) 72; Vergilius, Georgica 4, 

418-419. Per quanto riguarda questo brano e anche il brano precedente, cf. B. Degórski, 
La natura del deserto nelle Vitae di san Girolamo, in: La cultura scientifico-naturalisti-
ca nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, 
Roma, 4-6 maggio 2006, SEA 101, Roma 2007, p. 563-564.

21 La parola latina tempestas, qui adoperata da san Girolamo, è un termine di stam-
po piuttosto poetico ed elegante. Cf. ad esempio: Gaius Crispus Sallustius, De Catilinae 
coniuratione 17, 7; Marcus Tullius Cicero, De divinatione 1, 75. Vibra nella parola tempe-
stas, che Girolamo sceglie in questo richiamo storico, il suo spirito romano addolorato per 
le tumultuose ripercussioni di questo amore per Cleopatra.

22 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 5, 2, p. 89.



136 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

i vincoli di sangue e affettivi sembrano assenti e la donna sia in stato di sog-
gezione. Si può lecitamente pensare che proprio la sorella abbia avvisato 
Paolo del pericolo che correva e l’abbia consigliato a scappare altrove. Il 
testo annota che il marito di lei era crudele e insisteva nella sua idea ed “era 
sempre presente”17. Forse fratello e sorella vivevano dapprima nella stessa 
casa e poi il marito di lei iniziò a spadroneggiare su entrambi.

La figura di questa sorella resta, comunque, quella di una persona fra-
gile in una situazione più di schiava che di moglie, a fianco di un uomo più 
adulto, despota e rude, privo di valori umani e cristiani, col solo interesse 
della ricchezza materiale. Non vi è cenno di figli. La situazione descritta 
sembra incorniciata da un cinismo crescente, perché san Girolamo scrive 
che quell’uomo “si serviva della crudeltà quasi fosse tenerezza”.

Il perché la sorella di san Paolo di Tebe, forse anch’ella educata cri-
stiana e con sensibilità d’animo come il fratello, fosse sposata ad un tale 
uomo non si conosce: matrimonio combinato? Un inganno per avere in 
eredità quel patrimonio familiare? Astuzia di chi ambiva alla sua dote, for-
se ricca? Se la sorella di sant’Antonio abate nella Vita S. Antonii sembra 
il prolungamento femminile dell’ideale del fratello, quella di san Paolo il 
Primo Eremita, invece, suscita tristezza e lascia l’impressione amara delle 
angustiae nuptiarum contrapposte alla ben più alta vocazione per la quale 
suo fratello sarà ricordato18.

La narrazione geronimiana, succinta come quella della meretrice e del 
martire, sembra voler abbinare due dimensioni negative, in due figure fem-
minili, secondo un canone di esaltazione della vita monastica: 1) la prosti-

17 Ancora influssi classici, di Floro, quasi letterali, Epitome rerum Romanarum, 
sive epitome de Tito Livio bellorum omnium annorum 1, 40, 7; ma anche di Cicerone (In 
C. Verrem actio secunda 1, 30, 75).

18 Circa le angustiae nuptiarum, cf. ad esempio: Tertullianus Carthaginensis, 
De exhortatione castitatis 6-10; Cyprianus Carthaginensis, De habitu virginum 5-6; 
Ambrosius Mediolanensis, De virginibus, ad Marcellinam sororem, libri tres I 25-30, 
34-35, 55; Ambrosius Mediolanensis, De virginitate 31-34; Ambrosius Mediolanensis, 
De institutione virginis 30; Ambrosius Mediolanensis, Exhortatio virginitatis 12-13, 21, 
23-25, 35-36, 50; Hieronymus Stridonensis, Adversus Helvidium de perpetua virginitate 
Beatae Mariae Virginis 20-21; Hieronymus Stridonensis, Epistula 22, 22 [Ad Eustochium. 
De virginitate servanda]. Cf. anche B. Degórski, św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 
22, 31, 108, ŻM 33, Tyniec – Kraków 2004, p. 146-148. A proposito delle angustiae 
nuptiarum, san Girolamo (nell’Epistula 22, 22) menziona anche un’altra opera giovanile 
di Tertulliano (composta prima del 197), il Liber ad amicum philosophum (CPL 31d). 
Purtroppo, tale scritto tertullianeo andò perso. Cf. C. Tibiletti, Un opuscolo perduto di 
Tertulliano: Ad amicum philosophum, Torino 1961.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 137

tuta è simbolo di quanto attenta alla virtù; 2) e la sorella dell’asceta infe-
licemente sposata è simbolo di quanto sia superiore la scelta della consa-
crazione a Dio rispetto al matrimonio. Il tutto svela l’ideologia dell’autore.

3. Cleopatra

Della celebre regina d’Egitto vi è un cenno interessante e va detto che 
è l’unica donna di cui la Vita S. Pauli monachi Thebaei dà il nome. Questo 
avviene perché il luogo dove fugge e si ritira san Paolo di Tebe è vicino 
ad un sito abbandonato di antichi falsari di monete. Vi sono non lontano, 
infatti, abitazioni appartenute a chi coniava monete false, perché in esse an-
cora si trovano oggetti arrugginiti che servivano a tale scopo. San Girolamo 
informa che là c’era “una fabbrica clandestina di monete, al tempo in cui 
Antonio si unì a Cleopatra”19:

Vi erano, inoltre, sparse per il corroso monte, alcune abitazioni (haud pau-
ca habitacula20), nelle quali si vedevano incudini già arrugginite e martelli 
per coniare denaro. La tradizione letteraria egiziana tramanda che questo lu-
ogo fosse stato una fabbrica clandestina di monete, al tempo in cui Antonio 
si unì a Cleopatra (furtivam monetae officinam fuisse, ea tempestate21 qua 
Cleopatrae iunctus Antonius est)22.

Si tratta, quindi, di quanto avveniva in epoca pagana, benché ormai 
prossima all’avvento del cristianesimo. La nota storico-archeologica ha un 
significato. Alla povertà dell’asceta, a san Paolo di Tebe, che abbandona il 
mondo e le sue ricchezze, si contrappone la sete di denaro con il suo falso 
valore di vanità. 

19 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 5, 2.
20 Cf. Lucius Annaeus Seneca, Phoenissae (Thebais) 72; Vergilius, Georgica 4, 

418-419. Per quanto riguarda questo brano e anche il brano precedente, cf. B. Degórski, 
La natura del deserto nelle Vitae di san Girolamo, in: La cultura scientifico-naturalisti-
ca nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, 
Roma, 4-6 maggio 2006, SEA 101, Roma 2007, p. 563-564.

21 La parola latina tempestas, qui adoperata da san Girolamo, è un termine di stam-
po piuttosto poetico ed elegante. Cf. ad esempio: Gaius Crispus Sallustius, De Catilinae 
coniuratione 17, 7; Marcus Tullius Cicero, De divinatione 1, 75. Vibra nella parola tempe-
stas, che Girolamo sceglie in questo richiamo storico, il suo spirito romano addolorato per 
le tumultuose ripercussioni di questo amore per Cleopatra.

22 Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei 5, 2, p. 89.



138 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Segue poi un’espressione di condanna morale su quell’epoca pagana 
e i suoi perversi costumi. San Girolamo vuole precisare che ciò avveniva 
al “tempo in cui Antonio si unì a Cleopatra”. L’espressione, senza dubbio, 
vuole evidenziare il concubinaggio. Quel “si unì” si riferisce all’invalido 
matrimonio: Antonio era già sposato a Roma23. Cleopatra entra qui in sce-
na, quindi, come emblema del paganesimo e dell’immoralità di un mondo 
dove contano potere, piacere e ricchezza. Ancora una volta, dunque, una 
figura femminile funge da contrapposizione ai valori evangelici e ai più 
alti ideali ascetici.

***

Nella Vita S. Pauli monachi Thebaei la figura femminile compare in tre 
tipologie e tutte negative: 1) una prostituta strumento di martirio; 2) un cenno 
alla regina Cleopatra, pagana e di condotta moralmente condannabile; 3) e la 
sorella dell’asceta, fragile, sottomessa al marito, e di personalità blanda.

Quindi, nella Vita S. Pauli monachi Thebaei la donna è presentata come 
un “male” quando si affaccia sotto qualunque veste nella vita del monaco. 
Tentatrice, personaggio storico o familiare ella è sempre da esorcizzare 
come presenza.

Soltanto dopo, nella altre due restanti Vitae degli eremiti (nella Via 
S. Hilarionis e nella Vita S. Malchi monachi captivi), composte da san 
Girolamo, incontreremo un pensiero più maturo dello Stridonense riguar-

23 Marco Antonio, figlio maggiore di Antonio Cretico, nacque verso l’83 a.C. In 
base alla Lex Titia (novembre 43 a.C.), insieme a Lepido e Ottaviano, fu nominato, per 
cinque anni, triumviro. Dopo la sconfitta di Bruto e Cassio, a Filippi nel 42, durante la 
quale Antonio si distinse come generale, egli, con il consenso di Ottaviano, iniziò la riorga-
nizzazione della parte orientale dell’impero. Durante questa impresa, nel 41 a.C., a Tarso 
conobbe proprio Cleopatra e con lei passò in Egitto l’inverno successivo. All’inizio del 
40 a.C., però, a motivo della sconfitta di suo fratello Lucio Antonio, dovette rientrare in 
Italia, ove, a Brindisi, stipulò un nuovo accordo con Ottaviano, cedendogli la provincia 
della Gallia e sposando la sorella di lui, Ottavia. Nel 37 a.C., Antonio partì per l’Oriente, 
lasciandola in Italia e unendosi di nuovo, questa volta in modo permanente, a Cleopatra, 
in un matrimonio invalido per il diritto romano. Nel 36 a.C. proclamò, ad Alessandria in 
Egitto, Cleopatra e i suoi figli monarchi dell’Egitto e di altri territori dell’impero romano. 
L’avvenimento causò una rottura e la guerra aperta con Ottaviano. Antonio fu sconfitto ad 
Azio nel settembre del 31 a.C. Non riuscendo a difendere l’Egitto, nell’agosto del 30 a.C., 
si suicidò prima della presa di Alessandria da parte di Ottaviano. Cf. Degórski, Hieronymi 
historica et hagiographica, p. 88-89.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 139

dante il modo femminile. Specialmente nell’ultima di queste Vitae, nella Vita 
S. Malchi monachi captivi, la tipologia femminile si concentrerà addirittura 
sull’esaltazione, sapienziale e prudente, dell’amicizia fra l’asceta e la donna 
in una sorta di “coniugio spirituale” che diventa “coniugio di pudicizia”.

Il percorso di tipologie femminili nelle tre Vitae Eremitarum geroni-
miane mostrerà chiaramente come non siano legami di sangue e neppure 
umani a ricostituire la donna come “aiuto” all’uomo nella via della san-
tificazione, secondo il disegno più alto del Creatore, bensì unicamente la 
caritas Christi là dove eccelle la grazia nel genio femminile, presente in 
particolare nella maternità che custodisce l’uomo, lo consiglia, lo protegge 
o lo difende con sapienza dal male.

The Typology of Women in the Vita s. Pauli monachi Thebaei 
of St. Jerome

(summary)

In the historical monastic literature, the presence of the female figure is sparse and few. In 
itself the presence of women must be exorcised, as she is an evil presence for the life of 
the monk. The figure of the sister of the ascetic is the most common, following the model 
of the Vita S. Antonii, written by St. Athanasius of Alexandria. St. Jerome in his Vita S. 
Pauli monachi Thebaei follows this classic canon, but later for the Vita S. Hilarionis and 
even for the Vita S. Malchi monachi captivi overcomes the dominant genre and dares 
novelty, rather autobiographically. In the Vita S. Pauli monachi Thebaei the female figure 
appears in three types and all are negative: a prostitute, the instrument of martyrdom; 
a hint at Cleopatra, pagan and of morally condemnable conduct; and the sister of the ascet-
ic, fragile, submissive to her husband, and of bland personality. The woman, therefore, is 
presented as an “evil” when she looks under any dress in the life of the monk. Temptress, 
historical or family character she is always to be exorcised as presence.

Keywords : Saint Jerome; Monasticism; Saint Paul of Thebes; woman

Typologia kobiety w Vita s. Pauli monachi Thebaei św. Hieronima
(streszczenie)

W starożytnym piśmiennictwie monastycznym postaci kobiece jawią się raczej rzadko 
i to w sposób ściśle zamierzony przez autorów. Z zasady obecność kobiety nie jest tu miłe 
widziana, chyba że mamy do czynienia z jakąś grzesznicą, którą należy nawrócić na dro-
gę cnoty, względnie z niewiastami pobożnymi, które proszą mnicha o cud lub zachęcają 
do bogobojności. Typem jest tu figura siostry ascety, a to zgodnie ze wzorcem podanym 
przez Vita S. Antonii św. Atanazego Aleksandryjskiego. Św. Hieronim w Vita S. Pauli mo-



138 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Segue poi un’espressione di condanna morale su quell’epoca pagana 
e i suoi perversi costumi. San Girolamo vuole precisare che ciò avveniva 
al “tempo in cui Antonio si unì a Cleopatra”. L’espressione, senza dubbio, 
vuole evidenziare il concubinaggio. Quel “si unì” si riferisce all’invalido 
matrimonio: Antonio era già sposato a Roma23. Cleopatra entra qui in sce-
na, quindi, come emblema del paganesimo e dell’immoralità di un mondo 
dove contano potere, piacere e ricchezza. Ancora una volta, dunque, una 
figura femminile funge da contrapposizione ai valori evangelici e ai più 
alti ideali ascetici.

***

Nella Vita S. Pauli monachi Thebaei la figura femminile compare in tre 
tipologie e tutte negative: 1) una prostituta strumento di martirio; 2) un cenno 
alla regina Cleopatra, pagana e di condotta moralmente condannabile; 3) e la 
sorella dell’asceta, fragile, sottomessa al marito, e di personalità blanda.

Quindi, nella Vita S. Pauli monachi Thebaei la donna è presentata come 
un “male” quando si affaccia sotto qualunque veste nella vita del monaco. 
Tentatrice, personaggio storico o familiare ella è sempre da esorcizzare 
come presenza.

Soltanto dopo, nella altre due restanti Vitae degli eremiti (nella Via 
S. Hilarionis e nella Vita S. Malchi monachi captivi), composte da san 
Girolamo, incontreremo un pensiero più maturo dello Stridonense riguar-

23 Marco Antonio, figlio maggiore di Antonio Cretico, nacque verso l’83 a.C. In 
base alla Lex Titia (novembre 43 a.C.), insieme a Lepido e Ottaviano, fu nominato, per 
cinque anni, triumviro. Dopo la sconfitta di Bruto e Cassio, a Filippi nel 42, durante la 
quale Antonio si distinse come generale, egli, con il consenso di Ottaviano, iniziò la riorga-
nizzazione della parte orientale dell’impero. Durante questa impresa, nel 41 a.C., a Tarso 
conobbe proprio Cleopatra e con lei passò in Egitto l’inverno successivo. All’inizio del 
40 a.C., però, a motivo della sconfitta di suo fratello Lucio Antonio, dovette rientrare in 
Italia, ove, a Brindisi, stipulò un nuovo accordo con Ottaviano, cedendogli la provincia 
della Gallia e sposando la sorella di lui, Ottavia. Nel 37 a.C., Antonio partì per l’Oriente, 
lasciandola in Italia e unendosi di nuovo, questa volta in modo permanente, a Cleopatra, 
in un matrimonio invalido per il diritto romano. Nel 36 a.C. proclamò, ad Alessandria in 
Egitto, Cleopatra e i suoi figli monarchi dell’Egitto e di altri territori dell’impero romano. 
L’avvenimento causò una rottura e la guerra aperta con Ottaviano. Antonio fu sconfitto ad 
Azio nel settembre del 31 a.C. Non riuscendo a difendere l’Egitto, nell’agosto del 30 a.C., 
si suicidò prima della presa di Alessandria da parte di Ottaviano. Cf. Degórski, Hieronymi 
historica et hagiographica, p. 88-89.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 139

dante il modo femminile. Specialmente nell’ultima di queste Vitae, nella Vita 
S. Malchi monachi captivi, la tipologia femminile si concentrerà addirittura 
sull’esaltazione, sapienziale e prudente, dell’amicizia fra l’asceta e la donna 
in una sorta di “coniugio spirituale” che diventa “coniugio di pudicizia”.

Il percorso di tipologie femminili nelle tre Vitae Eremitarum geroni-
miane mostrerà chiaramente come non siano legami di sangue e neppure 
umani a ricostituire la donna come “aiuto” all’uomo nella via della san-
tificazione, secondo il disegno più alto del Creatore, bensì unicamente la 
caritas Christi là dove eccelle la grazia nel genio femminile, presente in 
particolare nella maternità che custodisce l’uomo, lo consiglia, lo protegge 
o lo difende con sapienza dal male.

The Typology of Women in the Vita s. Pauli monachi Thebaei 
of St. Jerome

(summary)

In the historical monastic literature, the presence of the female figure is sparse and few. In 
itself the presence of women must be exorcised, as she is an evil presence for the life of 
the monk. The figure of the sister of the ascetic is the most common, following the model 
of the Vita S. Antonii, written by St. Athanasius of Alexandria. St. Jerome in his Vita S. 
Pauli monachi Thebaei follows this classic canon, but later for the Vita S. Hilarionis and 
even for the Vita S. Malchi monachi captivi overcomes the dominant genre and dares 
novelty, rather autobiographically. In the Vita S. Pauli monachi Thebaei the female figure 
appears in three types and all are negative: a prostitute, the instrument of martyrdom; 
a hint at Cleopatra, pagan and of morally condemnable conduct; and the sister of the ascet-
ic, fragile, submissive to her husband, and of bland personality. The woman, therefore, is 
presented as an “evil” when she looks under any dress in the life of the monk. Temptress, 
historical or family character she is always to be exorcised as presence.

Keywords : Saint Jerome; Monasticism; Saint Paul of Thebes; woman

Typologia kobiety w Vita s. Pauli monachi Thebaei św. Hieronima
(streszczenie)

W starożytnym piśmiennictwie monastycznym postaci kobiece jawią się raczej rzadko 
i to w sposób ściśle zamierzony przez autorów. Z zasady obecność kobiety nie jest tu miłe 
widziana, chyba że mamy do czynienia z jakąś grzesznicą, którą należy nawrócić na dro-
gę cnoty, względnie z niewiastami pobożnymi, które proszą mnicha o cud lub zachęcają 
do bogobojności. Typem jest tu figura siostry ascety, a to zgodnie ze wzorcem podanym 
przez Vita S. Antonii św. Atanazego Aleksandryjskiego. Św. Hieronim w Vita S. Pauli mo-



140 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

nachi Thebaei, w swym pierwszym i młodzieńczym dziele, postępuje właśnie za tym kla-
sycznym kanonem zapoczątkowanym przez Atanazjańskie dzieło. Później jednak, w Vita 
S. Hilarionis (i jeszcze bardziej w Vita S. Malchi monachi captivi), Hieronim odejdzie 
od niego i wprowadzi weń innowację zakotwiczoną w jego własne, bogate życie mnisze. 
W Vita S. Pauli monachi Thebaei kobieta ukazana została poprzez trzy negatywne postaci: 
ladacznica (narzędzie torturowania męczennika), królowa Kleopatra (rozwiązła poganka 
wiodąca życie moralnie naganne), siostra samego św. Pawła Tebańskiego (krucha mo-
ralnie, niewolniczo poddana okrutnemu i zachłannemu mężowi, kobieta bez wyrazistej 
osobowości). Kobiety są tu więc zawsze przedstawione jako „zło”, które jawi się w życiu 
mnicha-ascety. Czy wówczas, gdy jest to kusicielka do złego (napastująca męczennika 
ladacznica), czy wtedy, gdy jawi się jako postać historyczna (Kleopatra), czy jako członek 
rodziny (siostra św. Pawła), należy zawsze unikać jej obecności.

Słowa kluczowe : św. Hieronim; monastycyzm; św. Paweł z Teb; kobieta

Bibliografia

Fonti classiche (pagane)

Apuleius Lucius Madaurensis, Metamorphoses sive asinus aureus, in: Apulei Platonici 
Madaurensis, Opera quae supersunt, v. 1: Metamorphoseon Libri XI, ed. R. Helm, 
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, München 1998 (ses-
ta ristampa della terza edizione del 1931).

Cicero Marcus Tullius, De divinatione, in: M. Tulli Ciceronis, Scripta quae manserunt 
omnia, ed. W. Ax, fasc. 46: De divinatione. De fato. Timaeus, Stuttgart 1977.

Cicero Marcus Tullius, In C. Verrem, actio secunda, in: Cicero Marcus Tullius, Orationes 
Verrinae, ed. W. Peterson, Oxford Classical Texts, Oxford 1917.

Cicero Marcus Tullius, Pro Aulo Cluentio Habito, in: Cicero Marcus Tullius, Oratio pro 
Cluentio, ed. A.C. Clark, Oxford Classical Texts, Oxford 1905.

Diogenes Laertius, Vitae philosophorum, ed. T. Dorandi, Diogenes Laertius. Lives of Emi-
nent Philosophers, Cambridge Classical Texts and Commentaries 50, Cambridge 2013.

Florus Publius Annius, Epitome rerum Romanarum, sive epitome de Tito Livio bellorum om-
nium annorum, in: Velleius Paterculus et Florus, Histoire romaine: traduction nouvelle, 
ed. P. Hainsselin – H. Watelet, Paris 1931 (testo latino e traduzione francese).

Sallustius Gaius Crispus, De Catilinae coniuratione, in: Sallustio, De Catilinae coniurati-
one, ed. E. Malcovati, Scrittori latini commentati, Torino 1971.

Seneca Lucius Annaeus, Phoenissae (Thebais), in: L. Annaei Senecae, Tragoediae, 
ed. O. Zwierlein, Oxford Classical Texts, Oxford 1986.

Valerius Maximus, Factorum ac dictorum memorabilium libri, ed. J. Briscoe, Valerii 
Maximi facta et dicta memorabilia, v. I-II, Stuttgart 1998.

Vergilius Publius Maro, Aeneidos, in: Virgile, Énéide, ed. J. Perret, Les Belles Lettres, 
Paris 1977.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 141

Vergilius Publius Maro, Georgica, in: P. Vergilius Maro, Bucolica et Georgica, 
ed. G.B Conte – S. Ottaviano, Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum 
Teubneriana (Bibliotheca Teubneriana 2011), Berlin 2013.

Fonti cristiane

Ambrosius Mediolanensis, De institutione virginis, PL 16, 319-348; SAEMO 14/2, 
p. 110-195. 

Ambrosius Mediolanensis, De virginibus, ad Marcellinam sororem, libri tres, PL 16, 
197-232; SAEMO 14/1, p. 100-240.

Ambrosius Mediolanensis, De virginitate, PL 16, 279-316; SAEMO 14/2, p. 11-107.
Ambrosius Mediolanensis, Exhortatio virginitatis, PL 16, 351-380; SAEMO 14/2, p. 198-271.
Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii, PG 26, 837-976; ed. M.G.J.M. Bartelink, 

SCh 400, Paris 2004.
Cyprianus Carthaginensis, De habitu virginum, PL 4, 440-464; CSEL 3/1, p. 185-205.
Cyprianus Carthaginensis, Epistulae, PL 4, 191-438; CSEL 3/2.
Hieronymus Stridonensis, Adversus Helvidium de perpetua virginitate Beatae Mariae Vir-

ginis, PL 23, 193-21.
Hieronymus Stridonensis, Epistulae, ed I. Hilberg, CSEL 54-56, Vindobonae 1910-1918.
Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei, in: Hieronymi historica et ha-

giographica. Vita Beati Pauli monachi Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi monachi 
captivi. Epistula praefatoria in Chronicis Eusebii Caesariensis. Chronicorum Euse-
bii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. In Regulae S. Pachomii versionem 
praefatio = Girolamo. Opere storiche e agiografiche. Vita di san Paolo, eremita di 
Tebe. Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigioniero. Prefazione alla traduzione 
delle Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione delle Cronache di Eusebio di 
Cesarea. Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della Regola di Pacomio, ed. 
B. Degórski, Hieronymi opera 15; Opere di Girolamo 15, Roma 2014, p. 72-115.

Hieronymus Stridonensis, Vita S. Hilarionis, in: Hieronymi historica et hagiographica, 
ed. B. Degórski, Hieronymi opera 15, Roma 2014, p. 116-181.

Hieronymus Stridonensis, Vita S. Malchi monachi captivi, in: Hieronymi historica et hagi-
ographica, ed. B. Degórski, Hieronymi opera 15, Roma 2014, p. 182-207.

Johannes Chrysostomus, Contra eos qui subintroductas habeant virgines; Quod regulares 
feminae viris cohabitare non debeant, PG 47, 495-532; edizione critica in: Saint Jean 
Chrysostome, Les cohabitations suspectes. Comment observer la virginité, ed. J. Du-
mortier, Nouvelle collection de textes et documents, Paris 1955.

Tertullianus Carthaginensis, Apologeticum, ed. E. Dekkers, CCL 1, Turnholti 1954, 
p. 85-171.

Tertullianus Carthaginensis, De exhortatione castitatis, PL 2, 913-930.
Tertullianus Carthaginensis, Liber ad amicum philosophum, CCL 2, 1336.



140 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

nachi Thebaei, w swym pierwszym i młodzieńczym dziele, postępuje właśnie za tym kla-
sycznym kanonem zapoczątkowanym przez Atanazjańskie dzieło. Później jednak, w Vita 
S. Hilarionis (i jeszcze bardziej w Vita S. Malchi monachi captivi), Hieronim odejdzie 
od niego i wprowadzi weń innowację zakotwiczoną w jego własne, bogate życie mnisze. 
W Vita S. Pauli monachi Thebaei kobieta ukazana została poprzez trzy negatywne postaci: 
ladacznica (narzędzie torturowania męczennika), królowa Kleopatra (rozwiązła poganka 
wiodąca życie moralnie naganne), siostra samego św. Pawła Tebańskiego (krucha mo-
ralnie, niewolniczo poddana okrutnemu i zachłannemu mężowi, kobieta bez wyrazistej 
osobowości). Kobiety są tu więc zawsze przedstawione jako „zło”, które jawi się w życiu 
mnicha-ascety. Czy wówczas, gdy jest to kusicielka do złego (napastująca męczennika 
ladacznica), czy wtedy, gdy jawi się jako postać historyczna (Kleopatra), czy jako członek 
rodziny (siostra św. Pawła), należy zawsze unikać jej obecności.

Słowa kluczowe : św. Hieronim; monastycyzm; św. Paweł z Teb; kobieta

Bibliografia

Fonti classiche (pagane)

Apuleius Lucius Madaurensis, Metamorphoses sive asinus aureus, in: Apulei Platonici 
Madaurensis, Opera quae supersunt, v. 1: Metamorphoseon Libri XI, ed. R. Helm, 
Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana, München 1998 (ses-
ta ristampa della terza edizione del 1931).

Cicero Marcus Tullius, De divinatione, in: M. Tulli Ciceronis, Scripta quae manserunt 
omnia, ed. W. Ax, fasc. 46: De divinatione. De fato. Timaeus, Stuttgart 1977.

Cicero Marcus Tullius, In C. Verrem, actio secunda, in: Cicero Marcus Tullius, Orationes 
Verrinae, ed. W. Peterson, Oxford Classical Texts, Oxford 1917.

Cicero Marcus Tullius, Pro Aulo Cluentio Habito, in: Cicero Marcus Tullius, Oratio pro 
Cluentio, ed. A.C. Clark, Oxford Classical Texts, Oxford 1905.

Diogenes Laertius, Vitae philosophorum, ed. T. Dorandi, Diogenes Laertius. Lives of Emi-
nent Philosophers, Cambridge Classical Texts and Commentaries 50, Cambridge 2013.

Florus Publius Annius, Epitome rerum Romanarum, sive epitome de Tito Livio bellorum om-
nium annorum, in: Velleius Paterculus et Florus, Histoire romaine: traduction nouvelle, 
ed. P. Hainsselin – H. Watelet, Paris 1931 (testo latino e traduzione francese).

Sallustius Gaius Crispus, De Catilinae coniuratione, in: Sallustio, De Catilinae coniurati-
one, ed. E. Malcovati, Scrittori latini commentati, Torino 1971.

Seneca Lucius Annaeus, Phoenissae (Thebais), in: L. Annaei Senecae, Tragoediae, 
ed. O. Zwierlein, Oxford Classical Texts, Oxford 1986.

Valerius Maximus, Factorum ac dictorum memorabilium libri, ed. J. Briscoe, Valerii 
Maximi facta et dicta memorabilia, v. I-II, Stuttgart 1998.

Vergilius Publius Maro, Aeneidos, in: Virgile, Énéide, ed. J. Perret, Les Belles Lettres, 
Paris 1977.

 Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 141

Vergilius Publius Maro, Georgica, in: P. Vergilius Maro, Bucolica et Georgica, 
ed. G.B Conte – S. Ottaviano, Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum 
Teubneriana (Bibliotheca Teubneriana 2011), Berlin 2013.

Fonti cristiane

Ambrosius Mediolanensis, De institutione virginis, PL 16, 319-348; SAEMO 14/2, 
p. 110-195. 

Ambrosius Mediolanensis, De virginibus, ad Marcellinam sororem, libri tres, PL 16, 
197-232; SAEMO 14/1, p. 100-240.

Ambrosius Mediolanensis, De virginitate, PL 16, 279-316; SAEMO 14/2, p. 11-107.
Ambrosius Mediolanensis, Exhortatio virginitatis, PL 16, 351-380; SAEMO 14/2, p. 198-271.
Athanasius Alexandrinus, Vita S. Antonii, PG 26, 837-976; ed. M.G.J.M. Bartelink, 

SCh 400, Paris 2004.
Cyprianus Carthaginensis, De habitu virginum, PL 4, 440-464; CSEL 3/1, p. 185-205.
Cyprianus Carthaginensis, Epistulae, PL 4, 191-438; CSEL 3/2.
Hieronymus Stridonensis, Adversus Helvidium de perpetua virginitate Beatae Mariae Vir-

ginis, PL 23, 193-21.
Hieronymus Stridonensis, Epistulae, ed I. Hilberg, CSEL 54-56, Vindobonae 1910-1918.
Hieronymus Stridonensis, Vita S. Pauli monachi Thebaei, in: Hieronymi historica et ha-

giographica. Vita Beati Pauli monachi Thebaei. Vita Hilarionis. Vita Malchi monachi 
captivi. Epistula praefatoria in Chronicis Eusebii Caesariensis. Chronicorum Euse-
bii Caesariensis continuatio. De viris inlustribus. In Regulae S. Pachomii versionem 
praefatio = Girolamo. Opere storiche e agiografiche. Vita di san Paolo, eremita di 
Tebe. Vita di Ilarione. Vita di Malco, l’eremita prigioniero. Prefazione alla traduzione 
delle Cronache di Eusebio di Cesarea. Continuazione delle Cronache di Eusebio di 
Cesarea. Gli uomini illustri. Prefazione alla traduzione della Regola di Pacomio, ed. 
B. Degórski, Hieronymi opera 15; Opere di Girolamo 15, Roma 2014, p. 72-115.

Hieronymus Stridonensis, Vita S. Hilarionis, in: Hieronymi historica et hagiographica, 
ed. B. Degórski, Hieronymi opera 15, Roma 2014, p. 116-181.

Hieronymus Stridonensis, Vita S. Malchi monachi captivi, in: Hieronymi historica et hagi-
ographica, ed. B. Degórski, Hieronymi opera 15, Roma 2014, p. 182-207.

Johannes Chrysostomus, Contra eos qui subintroductas habeant virgines; Quod regulares 
feminae viris cohabitare non debeant, PG 47, 495-532; edizione critica in: Saint Jean 
Chrysostome, Les cohabitations suspectes. Comment observer la virginité, ed. J. Du-
mortier, Nouvelle collection de textes et documents, Paris 1955.

Tertullianus Carthaginensis, Apologeticum, ed. E. Dekkers, CCL 1, Turnholti 1954, 
p. 85-171.

Tertullianus Carthaginensis, De exhortatione castitatis, PL 2, 913-930.
Tertullianus Carthaginensis, Liber ad amicum philosophum, CCL 2, 1336.



142 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Studi

Achelis H., Virgines Subintroductae. Ein Beitrag zum VII Kapitel des I. Korintherbriefs, 
Leipzig 1902.

Ciarlo D., Giovanni Crisostomo. Le coabitazioni, Collana di Testi Patristici 254, 
Roma 2018.

Degórski B., Gli epiloghi delle Vitae monastiche del IV secolo: fra retorica e teologia, 
in: La narrativa cristiana antica: codici narrativi, strutture formali e schemi retorici. 
XXIII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 5-7 maggio 1994, Istituto 
Patristico “Augustinianum”, SEA 50, Roma 1995, p. 193-209.

Degórski B., Epilogi “żywotów” mnichów IV wieku – retoryka i teologia, DPa 7 (1994) 
p. 105-121.

Degórski B., Św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 108, ŹM 33, Tyniec – Kra-
ków 2004.

Degórski B., La natura del deserto nelle Vitae di san Girolamo, in: La cultura scientifi-
co-naturalistica nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di studiosi dell’an-
tichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 2006, SEA 101, Roma 2007, p. 549-578.

Degórski B., Zakończenia Hieronimowych Vitae Patrum: Pauli, Hilarionis et Malchi – 
klucz do właściwego zrozumienia całości tych dzieł, DPa 23 (2014) p. 5-22.

Giannarelli E., La tipologia femminile nella biografia e nell’autobiografia cristiana del IV 
secolo, Studi Storici 127, Roma 1980.

Hamblenne P., Traces de biographies grecques “païennes” dans la “Vita Pauli” 
de Jérôme?, in: Cristianesimo Latino e cultura Greca sino al sec. IV. XXI Incontro 
di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 7-9 maggio 1992, SEA 42, Roma 1993, 
p. 211-234.

Labriolle P. de, Vie de Paul de Thèbes et Vie d’Hilarion, par saint Jérôme, Science et Re-
ligion. Études pour le temps présent 436, Paris 1907.

Lizzi R., Monaci, mendicanti e donne nella geografia monastica di alcune regioni orienta-
li, “Atti dell’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti” 140 (1981-1982) p. 341-355.

Mirri L., La dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Comunità di Bose – 
Magnano 1996.

Mirri L., La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992 (Tesi dottorale presso la 
Facoltà Teologica della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino).

Suso F., Angelikos bios. Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster Westfalen 1964.
Tibiletti C., Un opuscolo perduto di Tertulliano: Ad amicum philosophum, Torino 1961.
Weingarten G.W.H., Der Ursprung des Mönchtums im nachconstantinischen Zeitalter, 

ZKG 1 (1877) 1-35 e 545-574.

VOX PATRUM 76 (2020)  143-156
DOI:  10.31743/vp.10625

Ks. Marcin Wysocki1

The Eschatological Aspects of the Monastic Life 
in St. Jerome’s Letters

In the year 1953 a New Testament scholar named Charles Henry Dodd 
published his The Interpretation of the Fourth Gospel – a book that revolu-
tionised the idea of Christian eschatology2. In his opus vitae, Charles Dodd 
argued based on the Gospel of John that apocalyptic realities are already 
realised through Jesus and Apostles’ service. On this basis he coined the 
term “realized eschatology”, in which all announcements concerning the 
Kingdom of God have already been realized according to Dodd. Realized 
eschatology substitutes the saying that “the end is near” with words “the 
kingdom of God is at hand” (Mark 1:15, Matthew 3:2; 4:7; 10:7) and ar-
gues that we should emphasise the present and actual Kingdom of God and 
His current and complete presence in the world.

One can find multiple mentions of eschatology while reading the letters 
of Saint Jerome3, who indisputably, was one of the greatest practitioners, 

1 Rev. Dr habil. Marcin Wysocki prof. KUL, Assistant Professor at the Chair 
of Greek and Latin Patrology in the Section of the Church History and Patrology 
in the Faculty of Theology of the John Paul II Catholic University of Lublin; e-mail: 
marcin.wysocki@kul.lublin.pl; ORCID: 0000-0001-5448-5566.

2 See C.H. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953. 
Cf. B. Częsz, Ojcowie Kościoła i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk 
Teologicznych” 1 (2006) p. 133-149.

3 Generally on Jerome’s letters see e.g.: N. Pronberger, Beiträge zur Chronologie 
der Briefe des hl. Hieronymus, Amberg 1913; R. Gründel, Des Hieronymus Briefe: Ihre 
literarische Bestimmung und ihre Zusammengehörigkeit, Leipzig 1958 (dissertation); 
F. Capponi, Aspetti realistici e simbolici dell’epistolario di Gerolamo, in: Gerolamo e la 
biografia letteraria, ed. A. Ceresa-Gastaldo, Genova 1989, p. 81-103; A. Canellis, La 
Lettre selon saint Jérôme: l’épistolarité de la correspondance hiéronymienne, in: Epistulae 
antiquae, v. 2: Actes du IIe colloque ‘Le genre épistolaire antique et ses prolongements, 
ed. L. Nadjo – É. Gavoille, Louvain – Paris 2002, p. 311-332; A. Cain, The Letters of 



142 Bazyli Degórski O.S.P.P.E. 

Studi

Achelis H., Virgines Subintroductae. Ein Beitrag zum VII Kapitel des I. Korintherbriefs, 
Leipzig 1902.

Ciarlo D., Giovanni Crisostomo. Le coabitazioni, Collana di Testi Patristici 254, 
Roma 2018.

Degórski B., Gli epiloghi delle Vitae monastiche del IV secolo: fra retorica e teologia, 
in: La narrativa cristiana antica: codici narrativi, strutture formali e schemi retorici. 
XXIII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 5-7 maggio 1994, Istituto 
Patristico “Augustinianum”, SEA 50, Roma 1995, p. 193-209.

Degórski B., Epilogi “żywotów” mnichów IV wieku – retoryka i teologia, DPa 7 (1994) 
p. 105-121.

Degórski B., Św. Hieronim. Listy do Eustochium. Listy 22, 31, 108, ŹM 33, Tyniec – Kra-
ków 2004.

Degórski B., La natura del deserto nelle Vitae di san Girolamo, in: La cultura scientifi-
co-naturalistica nei Padri della Chiesa (I-V sec.). XXXV Incontro di studiosi dell’an-
tichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 2006, SEA 101, Roma 2007, p. 549-578.

Degórski B., Zakończenia Hieronimowych Vitae Patrum: Pauli, Hilarionis et Malchi – 
klucz do właściwego zrozumienia całości tych dzieł, DPa 23 (2014) p. 5-22.

Giannarelli E., La tipologia femminile nella biografia e nell’autobiografia cristiana del IV 
secolo, Studi Storici 127, Roma 1980.

Hamblenne P., Traces de biographies grecques “païennes” dans la “Vita Pauli” 
de Jérôme?, in: Cristianesimo Latino e cultura Greca sino al sec. IV. XXI Incontro 
di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 7-9 maggio 1992, SEA 42, Roma 1993, 
p. 211-234.

Labriolle P. de, Vie de Paul de Thèbes et Vie d’Hilarion, par saint Jérôme, Science et Re-
ligion. Études pour le temps présent 436, Paris 1907.

Lizzi R., Monaci, mendicanti e donne nella geografia monastica di alcune regioni orienta-
li, “Atti dell’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti” 140 (1981-1982) p. 341-355.

Mirri L., La dolcezza nella lotta. Donne e ascesi secondo Girolamo, Comunità di Bose – 
Magnano 1996.

Mirri L., La vita ascetica femminile in san Girolamo, Roma 1992 (Tesi dottorale presso la 
Facoltà Teologica della Pontificia Università S. Tommaso d’Aquino).

Suso F., Angelikos bios. Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster Westfalen 1964.
Tibiletti C., Un opuscolo perduto di Tertulliano: Ad amicum philosophum, Torino 1961.
Weingarten G.W.H., Der Ursprung des Mönchtums im nachconstantinischen Zeitalter, 

ZKG 1 (1877) 1-35 e 545-574.

VOX PATRUM 76 (2020)  143-156
DOI:  10.31743/vp.10625

Ks. Marcin Wysocki1

The Eschatological Aspects of the Monastic Life 
in St. Jerome’s Letters

In the year 1953 a New Testament scholar named Charles Henry Dodd 
published his The Interpretation of the Fourth Gospel – a book that revolu-
tionised the idea of Christian eschatology2. In his opus vitae, Charles Dodd 
argued based on the Gospel of John that apocalyptic realities are already 
realised through Jesus and Apostles’ service. On this basis he coined the 
term “realized eschatology”, in which all announcements concerning the 
Kingdom of God have already been realized according to Dodd. Realized 
eschatology substitutes the saying that “the end is near” with words “the 
kingdom of God is at hand” (Mark 1:15, Matthew 3:2; 4:7; 10:7) and ar-
gues that we should emphasise the present and actual Kingdom of God and 
His current and complete presence in the world.

One can find multiple mentions of eschatology while reading the letters 
of Saint Jerome3, who indisputably, was one of the greatest practitioners, 

1 Rev. Dr habil. Marcin Wysocki prof. KUL, Assistant Professor at the Chair 
of Greek and Latin Patrology in the Section of the Church History and Patrology 
in the Faculty of Theology of the John Paul II Catholic University of Lublin; e-mail: 
marcin.wysocki@kul.lublin.pl; ORCID: 0000-0001-5448-5566.

2 See C.H. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953. 
Cf. B. Częsz, Ojcowie Kościoła i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk 
Teologicznych” 1 (2006) p. 133-149.

3 Generally on Jerome’s letters see e.g.: N. Pronberger, Beiträge zur Chronologie 
der Briefe des hl. Hieronymus, Amberg 1913; R. Gründel, Des Hieronymus Briefe: Ihre 
literarische Bestimmung und ihre Zusammengehörigkeit, Leipzig 1958 (dissertation); 
F. Capponi, Aspetti realistici e simbolici dell’epistolario di Gerolamo, in: Gerolamo e la 
biografia letteraria, ed. A. Ceresa-Gastaldo, Genova 1989, p. 81-103; A. Canellis, La 
Lettre selon saint Jérôme: l’épistolarité de la correspondance hiéronymienne, in: Epistulae 
antiquae, v. 2: Actes du IIe colloque ‘Le genre épistolaire antique et ses prolongements, 
ed. L. Nadjo – É. Gavoille, Louvain – Paris 2002, p. 311-332; A. Cain, The Letters of 



144 Ks. Marcin Wysocki 

supporters and propagators of monastic life4, as well as the one who repeat-
edly – often sharply and impatiently5 – encouraged if not almost coerced 
recipients to enter on the pathway of monastic perfection. No matter how 
strange it may sound, there is nothing abnormal in it – for what type of 
arguments one should use in order to convince someone to discard one’s 
life and devote it to Christ? Of course, it is best to assure of the reward 
that awaits in the undefined future, after death. And this argument can also 
be found in works by other fathers of Western monastic life – Paulinus of 
Nola or Augustine6. Nevertheless, delving over the letters of the grouchy 
monk from Bethlehem, and these letters were called by one noted scholar 
“the finest of Christian antiquity”7, one can discern yet another layer of 
argumentation regarding monks and fitting into the theory of the “realized 
eschatology” proposed by Charles Dodd. All Christians who lived righ-
teously and piously on this world will receive a reward in Heaven, but only 
few are lucky enough to touch Heaven while on earth. The lucky ones, 
according to Jerome, are precisely the monks8. Hence, the purpose of this 
text is to introduce Jerome’s vision of eschatology realized in monastic life.

Jerome. Asceticism, Biblical Exegesis, and the Construction of Christian Authority in 
Late Antiquity, Oxford – New York 2009; M. Wysocki – M. Pyzik-Turska, O listach 
w listach Ojców Kościoła, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej 
epistolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), 
ed. M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 87-112; M. Wysocki, 
Przesyłam ten list przez ręce mojego umiłowanego… czyli rzecz o kurierach w listach 
chrześcijańskich, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej epis-
tolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), ed. 
M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 113-123.

4 On the monastic life in Jerome’s letters, see E. Coleiro, Monasticism in St. 
Jerome’s letters and lives of the hermits, “Melita Theologica” 4/1 (1951) p. 1-13 and 
“Melita Theologica” 5/1 (1952) p. 17-30; E. Coleiro, St. Jerome’s Lives of the Hermits, 
VigCh 11 (1957) p. 161-178.

5 See G. lo Cascio, Girolamo da Stridone, studiato nel suo epistolario, Catania 1923; 
F.X. Murphy, St. Jerome: The irascible hermit, in: A Monument to St. Jerome: Essays on 
Some Aspects of His Life, Works and Influence, red. F.X. Murphy, New York 1952, p. 3-12; 
L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 1978; F. Trisoglio, 
La personalità di san Girolamo attraverso l’epistolario, SC 120 (1992) p. 575-612.

6 See M. Wysocki, Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epis-
tolografii IV i V wieku, VoxP 70 (2018) p. 193-204.

7 S. Rebenich, Jerome, London – New York 2002, p. 79.
8 Such a way of regarding monks’ life – a minor escape from what is earthly and 

emphasizing the need to leave worldly matters, putting trust primarily in the otherworldly, 
were to some extent perhaps influenced by events of Jerome’s life, and above all the de-

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 145

The Stridonian, or rather one should say the Bethlehemite – for he led 
most of his monastic life over there – devoted a lot of his thoughts to the 
reality of a monastic life: he presented its highlights, illustrated with great 
examples of monks, reproved for lapsing from the monastic ideal, but over-
all he encouraged to adapt this way9. In the West, above all in Rome, the 
lifestyle that Jerome promoted was not a novelty. For the model reached 
Rome long time before Jerome’s time10. However, John N.D. Kelly noticed 
that it was Jerome who “instilled enthusiasm into the hearts of his pupils, 
tried to introduce order and a constant rhythm into their religious practices, 
and especially to give them a solid biblical basis”11. At least since Jerome’s 
time in Rome this enthusiasm and order had an eschatological dimension 
in his view.

1. Entering a monastic life – a way to Heaven

According to Jerome, the process of entering the path of a monastic life 
denotes getting on a path to perfection, on the way to Heaven, to eternal 
bliss, to being in God’s presence12. The way to achieve this is to follow path 

feat of his “worldly life” in Rome alongside Pope Damasus. See J.N.D Kelly, Hieronim. 
Życie, pisma, spory, trans. R. Wiśniewski, Warszawa 2003, p. 127-135. Brian E. Daley 
emphasized: ”the eschatology of Jerome (331-420), like all of his theology, is inextricably 
tied with his knowledge of the Bible, with his intense personal relationships, and with the 
turbulent external circumstances of his long life of study and ascetism” (B.E. Daley, The 
Hope of the Early Church. A Handbook of Patristic Eschatology, Peabody 2003, p. 101).

9 About the monastic spirituality, see. B. Degórski, Valori etici del monachesimo di 
San Girolamo. L’obbedienza/umiltà, in: L’etica cristiana nei secoli III e IV: eredità e con-
fronti. XXIV Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 1995, SEA 
53, Roma 1996, p. 317-337; B. Degórski, Spiritualità del monachesimo maschile nelle 
opere di san Girolamo, VoxP 70 (2018) p. 119-150.

10 About the reception of the Eastern ascetic models in Rome and in Western Church, 
see G.D. Gordini, Origine e sviluppo del monachesimo a Roma, “Gregorianum” 37 (1956) 
p. 220-260; R. Lorenz, Die Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jahrhundert, 
ZKG 77 (1966) p. 3-8; B. Degórski, Peculiarità nel monachesimo del Mediterraneo 
latino secondo i concili dei secoli IV-VI, in: Cristianesimo e specificità regionali nel 
Mediterraneo latino (sec. IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 
6-8 maggio 1993, SEA 46, Roma 1994, p. 108-111.

11 Kelly, Hieronim. Życie, pisma, spory, p. 111.
12 In his Commentary on Isaiah (VI 14, 1), Jerome reinforces the idea of presenting 

monastic life as an eschatology, pointing out that entering monastic life is a voluntary 
participation in death.



144 Ks. Marcin Wysocki 

supporters and propagators of monastic life4, as well as the one who repeat-
edly – often sharply and impatiently5 – encouraged if not almost coerced 
recipients to enter on the pathway of monastic perfection. No matter how 
strange it may sound, there is nothing abnormal in it – for what type of 
arguments one should use in order to convince someone to discard one’s 
life and devote it to Christ? Of course, it is best to assure of the reward 
that awaits in the undefined future, after death. And this argument can also 
be found in works by other fathers of Western monastic life – Paulinus of 
Nola or Augustine6. Nevertheless, delving over the letters of the grouchy 
monk from Bethlehem, and these letters were called by one noted scholar 
“the finest of Christian antiquity”7, one can discern yet another layer of 
argumentation regarding monks and fitting into the theory of the “realized 
eschatology” proposed by Charles Dodd. All Christians who lived righ-
teously and piously on this world will receive a reward in Heaven, but only 
few are lucky enough to touch Heaven while on earth. The lucky ones, 
according to Jerome, are precisely the monks8. Hence, the purpose of this 
text is to introduce Jerome’s vision of eschatology realized in monastic life.

Jerome. Asceticism, Biblical Exegesis, and the Construction of Christian Authority in 
Late Antiquity, Oxford – New York 2009; M. Wysocki – M. Pyzik-Turska, O listach 
w listach Ojców Kościoła, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej 
epistolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), 
ed. M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 87-112; M. Wysocki, 
Przesyłam ten list przez ręce mojego umiłowanego… czyli rzecz o kurierach w listach 
chrześcijańskich, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej epis-
tolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), ed. 
M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 113-123.

4 On the monastic life in Jerome’s letters, see E. Coleiro, Monasticism in St. 
Jerome’s letters and lives of the hermits, “Melita Theologica” 4/1 (1951) p. 1-13 and 
“Melita Theologica” 5/1 (1952) p. 17-30; E. Coleiro, St. Jerome’s Lives of the Hermits, 
VigCh 11 (1957) p. 161-178.

5 See G. lo Cascio, Girolamo da Stridone, studiato nel suo epistolario, Catania 1923; 
F.X. Murphy, St. Jerome: The irascible hermit, in: A Monument to St. Jerome: Essays on 
Some Aspects of His Life, Works and Influence, red. F.X. Murphy, New York 1952, p. 3-12; 
L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 1978; F. Trisoglio, 
La personalità di san Girolamo attraverso l’epistolario, SC 120 (1992) p. 575-612.

6 See M. Wysocki, Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epis-
tolografii IV i V wieku, VoxP 70 (2018) p. 193-204.

7 S. Rebenich, Jerome, London – New York 2002, p. 79.
8 Such a way of regarding monks’ life – a minor escape from what is earthly and 

emphasizing the need to leave worldly matters, putting trust primarily in the otherworldly, 
were to some extent perhaps influenced by events of Jerome’s life, and above all the de-

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 145

The Stridonian, or rather one should say the Bethlehemite – for he led 
most of his monastic life over there – devoted a lot of his thoughts to the 
reality of a monastic life: he presented its highlights, illustrated with great 
examples of monks, reproved for lapsing from the monastic ideal, but over-
all he encouraged to adapt this way9. In the West, above all in Rome, the 
lifestyle that Jerome promoted was not a novelty. For the model reached 
Rome long time before Jerome’s time10. However, John N.D. Kelly noticed 
that it was Jerome who “instilled enthusiasm into the hearts of his pupils, 
tried to introduce order and a constant rhythm into their religious practices, 
and especially to give them a solid biblical basis”11. At least since Jerome’s 
time in Rome this enthusiasm and order had an eschatological dimension 
in his view.

1. Entering a monastic life – a way to Heaven

According to Jerome, the process of entering the path of a monastic life 
denotes getting on a path to perfection, on the way to Heaven, to eternal 
bliss, to being in God’s presence12. The way to achieve this is to follow path 

feat of his “worldly life” in Rome alongside Pope Damasus. See J.N.D Kelly, Hieronim. 
Życie, pisma, spory, trans. R. Wiśniewski, Warszawa 2003, p. 127-135. Brian E. Daley 
emphasized: ”the eschatology of Jerome (331-420), like all of his theology, is inextricably 
tied with his knowledge of the Bible, with his intense personal relationships, and with the 
turbulent external circumstances of his long life of study and ascetism” (B.E. Daley, The 
Hope of the Early Church. A Handbook of Patristic Eschatology, Peabody 2003, p. 101).

9 About the monastic spirituality, see. B. Degórski, Valori etici del monachesimo di 
San Girolamo. L’obbedienza/umiltà, in: L’etica cristiana nei secoli III e IV: eredità e con-
fronti. XXIV Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 1995, SEA 
53, Roma 1996, p. 317-337; B. Degórski, Spiritualità del monachesimo maschile nelle 
opere di san Girolamo, VoxP 70 (2018) p. 119-150.

10 About the reception of the Eastern ascetic models in Rome and in Western Church, 
see G.D. Gordini, Origine e sviluppo del monachesimo a Roma, “Gregorianum” 37 (1956) 
p. 220-260; R. Lorenz, Die Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jahrhundert, 
ZKG 77 (1966) p. 3-8; B. Degórski, Peculiarità nel monachesimo del Mediterraneo 
latino secondo i concili dei secoli IV-VI, in: Cristianesimo e specificità regionali nel 
Mediterraneo latino (sec. IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 
6-8 maggio 1993, SEA 46, Roma 1994, p. 108-111.

11 Kelly, Hieronim. Życie, pisma, spory, p. 111.
12 In his Commentary on Isaiah (VI 14, 1), Jerome reinforces the idea of presenting 

monastic life as an eschatology, pointing out that entering monastic life is a voluntary 
participation in death.



146 Ks. Marcin Wysocki 

that “[…] lies among scorpions and adders, among snares and banes, let us 
go forward staff in hand, our loins girded and our feet shod; that so we may 
come to the sweet waters of the true Jordan, and enter the land of promise 
and go up to the house of God”13. As such, Jerome is depicting monastic 
life in eschatological terms, showing it as a pilgrimage to the promised 
land modelled on the one taken by the chosen people, many times inter-
preted by Jerome as a way to Christian perfection and as an illustration of 
a soul directing itself towards salvation14. For the Stridonian a monk’s life 
itself means reaching the promised land15. In his letter to Rusticus Jerome 
wrote “I begin thus, Rusticus my son, to teach you the greatness of your 
enterprise and the loftiness of your ideal; and to show you that only by 
trampling under foot youthful lusts can you hope to climb the heights of 
true maturity”16. As we can see, Rusticus and other similar to him, reach 
perfect age despite the fact that they are young. Not only do they – in the 
spiritual sense of course – pass the adolescent and mature age but become 
for what ordinary people strive their whole life – trueness17. Jerome collates 
the “ordinary” – who left this world for eschaton, by means of abandoning 
their temporal lives, “moved to a better one” where they “live more fully 
after renouncing the body of death and all stimulus to sin” – with those 
who “carry with them Jesus’ mortification bodily and live not according to 
the flesh but spirit” and “live within the one who is life, and Christ lives in 
them”18. Both, the dead who left this world, and the monks who left their 
temporal lives – live to the full. What is more, the monks live truly and it 
seems even more to the full through the presence of Christ and His power in 
them “because these live” as Jerome says “in whom dwells God’s power” 
and “in them lives the wisdom hidden in God, in them lives and works righ-
teousness”19. This is precisely why abandoning everything and following 
Christ is worth it. Rejecting all that what is worldly the monk gives himself 

13 Hieronymus, Ep. 130, 19.
14 Cf. M. Wysocki, Hope Found, Hope Lost – Eschatological Aspects in the 

Interpretations of Israelites’ Wilderness Wanderings. Two Sides of One Story: Origen’s 
27. Homily on the Book of Numbers and Jerome’s Letter 78, VoxP 67 (2017) p. 727-742.

15 Cf. Hieronymus, Ep. 39, 5.
16 Hieronymus, Ep. 125, 1.
17 In Jerome’s 118th letter (to Julian), meanwhile consoling Julian after the death 

of his wife and daughters, he reproaches him for not wanting to become perfect. See 
Hieronymus, Ep. 118, 4.

18 Hieronymus, Ep. 119, 9.
19 Hieronymus, Ep. 119, 9.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 147

up to the Kingdom of God and choses a true life20. Jerome explains this to 
monk Heliodorus: “perfect servant of Christ has nothing beside Christ”21, 
and therefore fulfils the perfectness of the future life with and in Christ 
now. A monk “[knows] the mystery of Christ and [shares] this mystery with 
the patriarchs”22 and partakes in the community of saints, becomes a house 
inmate of the Saviour23. Christ, according to Jerome, assured that the one 
who would worship Him on earth would be glorified by Him24, realising 
the restricted to eschatological happiness state here on earth. What is more, 
Jerome states that the promises and rewards announced to saints – i.e. fu-
ture conveniences – are realised currently here on earth25.

However, for this to be plausible, the monk must abandon the world as it 
was already said, give up, through a kind of death, the earthly things in order 
to ascend to the eschatological heaven, and therefore Jerome in a letter to the 
soldier Exuperantius, encourages him to abandon this service and take up 
monastic life, he wrote: “Cast from you the burden of the things of this world, 
and seek not those riches which in the gospel are compared to the humps of 
camels. Naked and unencumbered fly up to heaven; masses of gold will but 
impede the wings of your virtue”26. A monk has to undertake this mission 
here, on earth, in order to, in the words of the Bethlehemite, “[have] no com-
munion with darkness”27. Such renunciation assures great rewards promised 
by Christ, that is why in his letter to Pammachius regarding Pauline’s death 
and the context of renouncing all worldly honours and beginning a monastic 
life, Jerome wrote: “The things we have renounced are small; the things we 
possess are great. All that Christ promises is duly performed and for what we 

20 See Hieronymus, Ep. 14, 6. It is worth noting that the rejection of the world 
had not only a spiritual but also a strictly legal dimension, especially in the later period, 
when monastic life was already developed and systematized. For example, in the time 
of Gregory the Great, entering a monastery was legally discharged from state obliga-
tions and forfeited property. See J. Lewandowicz, Klasztory, mnisi, mniszki. Obraz życie 
monastycznego w „Registrum Epistularum” Grzegorza Wielkiego na tle prawa cesar-
skiego i kościelnego [Monasteries, Monks, Nuns. The image of monastic life in Gregory 
the Great’s Registrum Epistularum against the background of imperial and ecclesiastical 
law], Kraków 2018, p. 187-190.

21 Hieronymus, Ep. 14,6.
22 Hieronymus, Ep. 66, 9.
23 Cf. Hieronymus, Ep. 108, 31.
24 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 7.
25 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 7.
26 Hieronymus, Ep. 145.
27 Hieronymus, Ep. 11.



146 Ks. Marcin Wysocki 

that “[…] lies among scorpions and adders, among snares and banes, let us 
go forward staff in hand, our loins girded and our feet shod; that so we may 
come to the sweet waters of the true Jordan, and enter the land of promise 
and go up to the house of God”13. As such, Jerome is depicting monastic 
life in eschatological terms, showing it as a pilgrimage to the promised 
land modelled on the one taken by the chosen people, many times inter-
preted by Jerome as a way to Christian perfection and as an illustration of 
a soul directing itself towards salvation14. For the Stridonian a monk’s life 
itself means reaching the promised land15. In his letter to Rusticus Jerome 
wrote “I begin thus, Rusticus my son, to teach you the greatness of your 
enterprise and the loftiness of your ideal; and to show you that only by 
trampling under foot youthful lusts can you hope to climb the heights of 
true maturity”16. As we can see, Rusticus and other similar to him, reach 
perfect age despite the fact that they are young. Not only do they – in the 
spiritual sense of course – pass the adolescent and mature age but become 
for what ordinary people strive their whole life – trueness17. Jerome collates 
the “ordinary” – who left this world for eschaton, by means of abandoning 
their temporal lives, “moved to a better one” where they “live more fully 
after renouncing the body of death and all stimulus to sin” – with those 
who “carry with them Jesus’ mortification bodily and live not according to 
the flesh but spirit” and “live within the one who is life, and Christ lives in 
them”18. Both, the dead who left this world, and the monks who left their 
temporal lives – live to the full. What is more, the monks live truly and it 
seems even more to the full through the presence of Christ and His power in 
them “because these live” as Jerome says “in whom dwells God’s power” 
and “in them lives the wisdom hidden in God, in them lives and works righ-
teousness”19. This is precisely why abandoning everything and following 
Christ is worth it. Rejecting all that what is worldly the monk gives himself 

13 Hieronymus, Ep. 130, 19.
14 Cf. M. Wysocki, Hope Found, Hope Lost – Eschatological Aspects in the 

Interpretations of Israelites’ Wilderness Wanderings. Two Sides of One Story: Origen’s 
27. Homily on the Book of Numbers and Jerome’s Letter 78, VoxP 67 (2017) p. 727-742.

15 Cf. Hieronymus, Ep. 39, 5.
16 Hieronymus, Ep. 125, 1.
17 In Jerome’s 118th letter (to Julian), meanwhile consoling Julian after the death 

of his wife and daughters, he reproaches him for not wanting to become perfect. See 
Hieronymus, Ep. 118, 4.

18 Hieronymus, Ep. 119, 9.
19 Hieronymus, Ep. 119, 9.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 147

up to the Kingdom of God and choses a true life20. Jerome explains this to 
monk Heliodorus: “perfect servant of Christ has nothing beside Christ”21, 
and therefore fulfils the perfectness of the future life with and in Christ 
now. A monk “[knows] the mystery of Christ and [shares] this mystery with 
the patriarchs”22 and partakes in the community of saints, becomes a house 
inmate of the Saviour23. Christ, according to Jerome, assured that the one 
who would worship Him on earth would be glorified by Him24, realising 
the restricted to eschatological happiness state here on earth. What is more, 
Jerome states that the promises and rewards announced to saints – i.e. fu-
ture conveniences – are realised currently here on earth25.

However, for this to be plausible, the monk must abandon the world as it 
was already said, give up, through a kind of death, the earthly things in order 
to ascend to the eschatological heaven, and therefore Jerome in a letter to the 
soldier Exuperantius, encourages him to abandon this service and take up 
monastic life, he wrote: “Cast from you the burden of the things of this world, 
and seek not those riches which in the gospel are compared to the humps of 
camels. Naked and unencumbered fly up to heaven; masses of gold will but 
impede the wings of your virtue”26. A monk has to undertake this mission 
here, on earth, in order to, in the words of the Bethlehemite, “[have] no com-
munion with darkness”27. Such renunciation assures great rewards promised 
by Christ, that is why in his letter to Pammachius regarding Pauline’s death 
and the context of renouncing all worldly honours and beginning a monastic 
life, Jerome wrote: “The things we have renounced are small; the things we 
possess are great. All that Christ promises is duly performed and for what we 

20 See Hieronymus, Ep. 14, 6. It is worth noting that the rejection of the world 
had not only a spiritual but also a strictly legal dimension, especially in the later period, 
when monastic life was already developed and systematized. For example, in the time 
of Gregory the Great, entering a monastery was legally discharged from state obliga-
tions and forfeited property. See J. Lewandowicz, Klasztory, mnisi, mniszki. Obraz życie 
monastycznego w „Registrum Epistularum” Grzegorza Wielkiego na tle prawa cesar-
skiego i kościelnego [Monasteries, Monks, Nuns. The image of monastic life in Gregory 
the Great’s Registrum Epistularum against the background of imperial and ecclesiastical 
law], Kraków 2018, p. 187-190.

21 Hieronymus, Ep. 14,6.
22 Hieronymus, Ep. 66, 9.
23 Cf. Hieronymus, Ep. 108, 31.
24 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 7.
25 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 7.
26 Hieronymus, Ep. 145.
27 Hieronymus, Ep. 11.



148 Ks. Marcin Wysocki 

have given up we have received an hundredfold”28. Renouncing the world is 
the basic quality of a monk: “But if for your part you desire to be a monk and 
not merely to seem one, be more careful of your soul than of your property; 
for in adopting a religious profession you have renounced this once for all”29 
– he wrote to monk Rusticus. Only the complete renunciation of the world, 
deprivation of the inheritance in the world, guarantees coinheritance with 
Christ30. Giving up of one’s wealth is a death before death31. Those desiring 
perfection and participation in Christ’s life and rewards must despise the cit-
ies and withdraw to the desert32, depart as Abraham homeland, leave family 
heading into unknown directions, sell their wealth and give it away to the 
poor and only then – being deprived – follow Christ33. Getting rid of every-
thing and giving away the property, in an almost eschatological sense, makes 
the monk lose all these goods, makes them external to him, and at the same 
time they become truly his, “because they have become Christ’s”34. Only 
total rejection of one’s own property guarantees participation in the eschato-
logical community of saints already here on earth. In the letter to the men-
tioned Pammachius Jerome wrote: “If therefore you will to be perfect and 
desire to be as the prophets, as the apostles, as Christ Himself, sell not a part 
of your substance lest the fear of want become an occasion of unfaithful-
ness, and so you perish with Ananias and Sapphira, but all that you have”35. 
Such abandonment of earthly property results in a reward that is destined for 
those who, after death, will receive and find the sole most important reward 
– Jesus Christ. Nevertheless, monks who despise property and follow Christ 
perfectly already receive it and the Lord becomes their heritage36. So, they 
already participate in eschatological happiness here on earth. Renouncing the 
world is also associated with one more eschatological sign – the destruction 
of Satan’s power. A monk who surrenders himself to God and gives up the 
world a second time, after baptism, renounces Satan and his world37.

28 Hieronymus, Ep. 66, 7.
29 Hieronymus, Ep. 125, 7.
30 Cf. Hieronymus, Ep. 14, 6.
31 Cf. Hieronymus, Ep. 39, 5.
32 Cf. Hieronymus, Ep. 155.
33 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 20.
34 Hieronymus, Ep. 130, 14.
35 Hieronymus, Ep. 66, 8.
36 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 8.
37 Cf. Hieronymus, Ep. 130, 7.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 149

2. The Desert – Heaven on earth

Nevertheless, this eschatological dimension of monastic life is most 
visible perhaps in the letters of the Monk from Bethlehem, particularly in 
the descriptions of monks’ daily life and living conditions. In a letter to 
the monk Heliodorus, Jerome certainly rhetorically bloated38, but also with 
theological thought, wrote:

O desert, bright with the flowers of Christ! O solitude whence come the stones 
of which, in the Apocalypse, the city of the great king is built! O wilderness, 
gladdened with God’s special presence! What keeps you in the world, my 
brother, you who are above the world? How long shall gloomy roofs oppress 
you? How long shall smoky cities immure you? Believe me, I have more light 
than you. Sweet it is to lay aside the weight of the body and to soar into the 
pure bright ether. Do you dread poverty? Christ calls the poor blessed. Does 
toil frighten you? No athlete is crowned but in the sweat of his brow. Are you 
anxious as regards food? Faith fears no famine. Do you dread the bare ground 
for limbs wasted with fasting? The Lord lies there beside you. Do you recoil 
from an unwashed head and uncombed hair? Christ is your true head. Does 
the boundless solitude of the desert terrify you? In the spirit you may walk 
always in paradise39.

This brief incentive to stay at the desert and visit Jerome is ripe with 
eschatological mentions and displays monastic life precisely in terms of 
the realised eschatology. Desert itself becomes a paradise garden full of 
flowers – that is monks of course40. They are here on earth stones that will 

38 We have to remember that rhetoric was a vivid and important part of almost 
every early Christian piece and not otherwise with the works of Jerome, but elements 
of the realized eschatology, although covered with this rhetorical costume, are too im-
portant and too obvious to see in it only rhetoric element of his letters. About rhetoric in 
Jerome’s letters, see J. Hritzu, The Style of the Letters of St Jerome, Washington 1939; 
G. Stoico, L’Epistolario di san Girolamo: Studio critico-letterario di stilistica latina, 
Naples 1972; L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 
1978; F. Trisoglio, Note stilistiche sull’epistolario di Girolamo, VetCh 30 (1993) 
p. 267-288; B. Conring, Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken 
Epistolographie, Tübingen 2001.

39 Hieronymus, Ep. 14, 10.
40 The desert as heaven-on-earth is some kind of the locus classicus in the pic-

turesque description (given e.g. in Vita Antonii 44) and the idealistic conception in an-
cient monastic literature (see S. Gasparro, L’ermetismo nelle testimonianze dei Padri, in: 



148 Ks. Marcin Wysocki 

have given up we have received an hundredfold”28. Renouncing the world is 
the basic quality of a monk: “But if for your part you desire to be a monk and 
not merely to seem one, be more careful of your soul than of your property; 
for in adopting a religious profession you have renounced this once for all”29 
– he wrote to monk Rusticus. Only the complete renunciation of the world, 
deprivation of the inheritance in the world, guarantees coinheritance with 
Christ30. Giving up of one’s wealth is a death before death31. Those desiring 
perfection and participation in Christ’s life and rewards must despise the cit-
ies and withdraw to the desert32, depart as Abraham homeland, leave family 
heading into unknown directions, sell their wealth and give it away to the 
poor and only then – being deprived – follow Christ33. Getting rid of every-
thing and giving away the property, in an almost eschatological sense, makes 
the monk lose all these goods, makes them external to him, and at the same 
time they become truly his, “because they have become Christ’s”34. Only 
total rejection of one’s own property guarantees participation in the eschato-
logical community of saints already here on earth. In the letter to the men-
tioned Pammachius Jerome wrote: “If therefore you will to be perfect and 
desire to be as the prophets, as the apostles, as Christ Himself, sell not a part 
of your substance lest the fear of want become an occasion of unfaithful-
ness, and so you perish with Ananias and Sapphira, but all that you have”35. 
Such abandonment of earthly property results in a reward that is destined for 
those who, after death, will receive and find the sole most important reward 
– Jesus Christ. Nevertheless, monks who despise property and follow Christ 
perfectly already receive it and the Lord becomes their heritage36. So, they 
already participate in eschatological happiness here on earth. Renouncing the 
world is also associated with one more eschatological sign – the destruction 
of Satan’s power. A monk who surrenders himself to God and gives up the 
world a second time, after baptism, renounces Satan and his world37.

28 Hieronymus, Ep. 66, 7.
29 Hieronymus, Ep. 125, 7.
30 Cf. Hieronymus, Ep. 14, 6.
31 Cf. Hieronymus, Ep. 39, 5.
32 Cf. Hieronymus, Ep. 155.
33 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 20.
34 Hieronymus, Ep. 130, 14.
35 Hieronymus, Ep. 66, 8.
36 Cf. Hieronymus, Ep. 66, 8.
37 Cf. Hieronymus, Ep. 130, 7.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 149

2. The Desert – Heaven on earth

Nevertheless, this eschatological dimension of monastic life is most 
visible perhaps in the letters of the Monk from Bethlehem, particularly in 
the descriptions of monks’ daily life and living conditions. In a letter to 
the monk Heliodorus, Jerome certainly rhetorically bloated38, but also with 
theological thought, wrote:

O desert, bright with the flowers of Christ! O solitude whence come the stones 
of which, in the Apocalypse, the city of the great king is built! O wilderness, 
gladdened with God’s special presence! What keeps you in the world, my 
brother, you who are above the world? How long shall gloomy roofs oppress 
you? How long shall smoky cities immure you? Believe me, I have more light 
than you. Sweet it is to lay aside the weight of the body and to soar into the 
pure bright ether. Do you dread poverty? Christ calls the poor blessed. Does 
toil frighten you? No athlete is crowned but in the sweat of his brow. Are you 
anxious as regards food? Faith fears no famine. Do you dread the bare ground 
for limbs wasted with fasting? The Lord lies there beside you. Do you recoil 
from an unwashed head and uncombed hair? Christ is your true head. Does 
the boundless solitude of the desert terrify you? In the spirit you may walk 
always in paradise39.

This brief incentive to stay at the desert and visit Jerome is ripe with 
eschatological mentions and displays monastic life precisely in terms of 
the realised eschatology. Desert itself becomes a paradise garden full of 
flowers – that is monks of course40. They are here on earth stones that will 

38 We have to remember that rhetoric was a vivid and important part of almost 
every early Christian piece and not otherwise with the works of Jerome, but elements 
of the realized eschatology, although covered with this rhetorical costume, are too im-
portant and too obvious to see in it only rhetoric element of his letters. About rhetoric in 
Jerome’s letters, see J. Hritzu, The Style of the Letters of St Jerome, Washington 1939; 
G. Stoico, L’Epistolario di san Girolamo: Studio critico-letterario di stilistica latina, 
Naples 1972; L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 
1978; F. Trisoglio, Note stilistiche sull’epistolario di Girolamo, VetCh 30 (1993) 
p. 267-288; B. Conring, Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken 
Epistolographie, Tübingen 2001.

39 Hieronymus, Ep. 14, 10.
40 The desert as heaven-on-earth is some kind of the locus classicus in the pic-

turesque description (given e.g. in Vita Antonii 44) and the idealistic conception in an-
cient monastic literature (see S. Gasparro, L’ermetismo nelle testimonianze dei Padri, in: 



150 Ks. Marcin Wysocki 

construct the eschatological city – the construction has already started. In 
a monastic community everyone enjoys close relations with God and His 
presence. In the desert, the monks are free – almost free of their bodies 
and can fly high like angels to heaven – where they can receive rewards41. 
They are not bound to the flesh and its rules and desires; therefore, it is in 
a monastic desert where effectuates the thing that conditions eschatological 
fulfilment – Christ becomes the head and truly present. Similarly, monastic 
life is presented by Jerome in a letter to Praesidius, where he additionally 
refers to monks as “the angelic family” and “heavenly choirs”. The monks 
are the garden of paradise again, spiritual jewels, garlands crowning the 
Lord42. Monks “while they are on earth live the angelic life and speak only 
of the praises of God”43.

Even a monk’s cell is, in the terms of eschatological completeness on 
earth, a special place for Jerome. Encouraging the mentioned Praesidius 
to arriving at the desert Jerome presents to him the blissful conditions in 
which he is to live:

You will have a cell that will host you alone. You will not be alone at all, there 
will be a crowd of angels with you; as many companions as there are saints. 
You will read the Gospel, Jesus will talk to you, you will unfold the books of 
the apostles or prophets. Will you be able to have another such companion in 
your discussions?44

Papers presented to the Fifth International Conference on Patristic Studies 1967 Oxford, 
ed. F.L. Cross, Studia Patristica 11, Berlin 1972, p. 58-64; A. Guillaumont, La Conception 
du désert chez les moines d’Égyptes, RHR 188 (1975) p. 3-21; D. Burton-Christie, The 
Word in the Desert: Scripture and the Quest for Holiness in Early Christian Monasticism, 
Oxford 1993; A. Cain, ‘Vox clamantis in deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of 
Ascetic Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert, JTS NS 57 (2006) p. 500-525; 
Cain, The Letters of Jerome, p. 20), but here we see it as a part of “the system” of the es-
chatological understanding of the monastic life.

41 Andrew Cain in his brilliant work on Jerome’s letters truly says about this 
eschatological dimension of the desert: “For the Oriental hermits, the desert was a re-
demptive locus where the paradise that had been lost through sin could be regained 
through spiritual perfection, and Jerome was consciously inscribing himself into their 
hallowed tradition” (Cain, The Letters of Jerome, p. 23), but there is something more 
in Jerome’s letters and in his perception of the desert than only tradition and its peni-
tential dimension.

42 Hieronymus, Ep. 155.
43 Hieronymus, Ep. 130, 14.
44 Hieronymus, Ep. 155.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 151

Hence, again one can discern the eschatological terms employed in 
order to depict the daily life of a monk, especially the cell which will be far 
from being only a solitary but in fact the eschatological community with 
God, angels and saints. Meanwhile writing about the nun Asella, Jerome 
clearly described her: “shut up in her narrow cell she roamed through par-
adise”45, whereas to the monk Rusticus he wrote that he should treat his 
cell like paradise46. For Jerome the loneliness that he experienced was 
paradise47.

Those who have already given up themselves to Christ in a likewise 
manner, renouncing the world, ceasing to exist for it, belonging to the an-
gelic family of monks, can serve as a great illustration of eschatological 
fulfilment on earth. For this reason, Jerome refers to different monks as 
examples – some of the deceased ones and some living – showing the said 
“already/now” that has come to fulfilment in their lives. Most clearly it is 
discernible in the life of a praised by Jerome monk Bonosus, in his letter to 
Chromatius, Jovinus, and Eusebius:

Bonosus, like a true son of the Fish, has taken to the water. […] [He] has his 
heel already on the serpent’s head […]. He can scale already that ladder of 
which the psalms of degrees are a type […]. Amid the threatening billows of 
the world he is sitting in the safe shelter of his island, that is, of the church’s 
pale, and it may be that even now, like John, he is being called to eat God’s 
book […]. [He] looks already for a crown48.

Most important here is the employing of the particle iam, with which 
Jerome tries to emphasize the reality that “has already” started, but also to 
show that the fulfilled in Bonosus’ life activities which relate to the escha-
tological reality, such as: presence in heaven, defeat of Satan, perfection 
and presence in the Lord’s temple, security that is salvation, reward – are 
all also important. All this is already available to those who lead a monas-
tic life. He addresses the monk Rusticus in a similar way, showing him the 
greatness of the monastic vocation he fulfils, which is communing with the 
saints and seeing God, which is the announced reward for the pure-hearted. 
However for some, it will only be available after death, and for some – 
clearly monks – it is already available. Jerome writes:

45 Hieronymus, Ep. 24, 3.
46 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 7.
47 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 8.
48 Hieronymus, Ep. 7, 3.



150 Ks. Marcin Wysocki 

construct the eschatological city – the construction has already started. In 
a monastic community everyone enjoys close relations with God and His 
presence. In the desert, the monks are free – almost free of their bodies 
and can fly high like angels to heaven – where they can receive rewards41. 
They are not bound to the flesh and its rules and desires; therefore, it is in 
a monastic desert where effectuates the thing that conditions eschatological 
fulfilment – Christ becomes the head and truly present. Similarly, monastic 
life is presented by Jerome in a letter to Praesidius, where he additionally 
refers to monks as “the angelic family” and “heavenly choirs”. The monks 
are the garden of paradise again, spiritual jewels, garlands crowning the 
Lord42. Monks “while they are on earth live the angelic life and speak only 
of the praises of God”43.

Even a monk’s cell is, in the terms of eschatological completeness on 
earth, a special place for Jerome. Encouraging the mentioned Praesidius 
to arriving at the desert Jerome presents to him the blissful conditions in 
which he is to live:

You will have a cell that will host you alone. You will not be alone at all, there 
will be a crowd of angels with you; as many companions as there are saints. 
You will read the Gospel, Jesus will talk to you, you will unfold the books of 
the apostles or prophets. Will you be able to have another such companion in 
your discussions?44

Papers presented to the Fifth International Conference on Patristic Studies 1967 Oxford, 
ed. F.L. Cross, Studia Patristica 11, Berlin 1972, p. 58-64; A. Guillaumont, La Conception 
du désert chez les moines d’Égyptes, RHR 188 (1975) p. 3-21; D. Burton-Christie, The 
Word in the Desert: Scripture and the Quest for Holiness in Early Christian Monasticism, 
Oxford 1993; A. Cain, ‘Vox clamantis in deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of 
Ascetic Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert, JTS NS 57 (2006) p. 500-525; 
Cain, The Letters of Jerome, p. 20), but here we see it as a part of “the system” of the es-
chatological understanding of the monastic life.

41 Andrew Cain in his brilliant work on Jerome’s letters truly says about this 
eschatological dimension of the desert: “For the Oriental hermits, the desert was a re-
demptive locus where the paradise that had been lost through sin could be regained 
through spiritual perfection, and Jerome was consciously inscribing himself into their 
hallowed tradition” (Cain, The Letters of Jerome, p. 23), but there is something more 
in Jerome’s letters and in his perception of the desert than only tradition and its peni-
tential dimension.

42 Hieronymus, Ep. 155.
43 Hieronymus, Ep. 130, 14.
44 Hieronymus, Ep. 155.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 151

Hence, again one can discern the eschatological terms employed in 
order to depict the daily life of a monk, especially the cell which will be far 
from being only a solitary but in fact the eschatological community with 
God, angels and saints. Meanwhile writing about the nun Asella, Jerome 
clearly described her: “shut up in her narrow cell she roamed through par-
adise”45, whereas to the monk Rusticus he wrote that he should treat his 
cell like paradise46. For Jerome the loneliness that he experienced was 
paradise47.

Those who have already given up themselves to Christ in a likewise 
manner, renouncing the world, ceasing to exist for it, belonging to the an-
gelic family of monks, can serve as a great illustration of eschatological 
fulfilment on earth. For this reason, Jerome refers to different monks as 
examples – some of the deceased ones and some living – showing the said 
“already/now” that has come to fulfilment in their lives. Most clearly it is 
discernible in the life of a praised by Jerome monk Bonosus, in his letter to 
Chromatius, Jovinus, and Eusebius:

Bonosus, like a true son of the Fish, has taken to the water. […] [He] has his 
heel already on the serpent’s head […]. He can scale already that ladder of 
which the psalms of degrees are a type […]. Amid the threatening billows of 
the world he is sitting in the safe shelter of his island, that is, of the church’s 
pale, and it may be that even now, like John, he is being called to eat God’s 
book […]. [He] looks already for a crown48.

Most important here is the employing of the particle iam, with which 
Jerome tries to emphasize the reality that “has already” started, but also to 
show that the fulfilled in Bonosus’ life activities which relate to the escha-
tological reality, such as: presence in heaven, defeat of Satan, perfection 
and presence in the Lord’s temple, security that is salvation, reward – are 
all also important. All this is already available to those who lead a monas-
tic life. He addresses the monk Rusticus in a similar way, showing him the 
greatness of the monastic vocation he fulfils, which is communing with the 
saints and seeing God, which is the announced reward for the pure-hearted. 
However for some, it will only be available after death, and for some – 
clearly monks – it is already available. Jerome writes:

45 Hieronymus, Ep. 24, 3.
46 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 7.
47 Cf. Hieronymus, Ep. 125, 8.
48 Hieronymus, Ep. 7, 3.



152 Ks. Marcin Wysocki 

For through the mercy of God you have already put your hand to the plough; 
you have already gone up upon the housetop like the apostle Peter. […] Once 
more, this fair white sheet which in his vision was taken up again was a sym-
bol of the church which carries believers from earth to heaven, an assurance 
that the Lord’s promise should be fulfilled: “blessed are the pure in heart, for 
they shall see God”49.

It may seem unsurprising then that the greatest of the monks perform, 
almost as in escha tological times, miracles at the time of attacks on Rome, 
when accepting monastic vocation brings onto the terrorized ruined coun-
try and city peace and transformation, as shows Jerome praising Demetrias:

Then Italy put off her mourning and the ruined walls of Rome resumed in 
part their olden splendour; for they believed the full conversion of their fo-
sterchild to be a sign of God’s favour towards them. You would fancy that the 
Goths had been annihilated and that that concourse of deserters and slaves 
had fallen by a thunderbolt from the Lord on high50.

The acceptance of virginity and monastic life brings about eschatolog-
ical effects – the renewal of the world, end to wars, coming of God’s mer-
cy. This conviction of eschatological victory is also the belief of all those 
living in monasteries and dedicating themselves to God, who experience 
problems of earthly life and the instability of the world. These men believe 
that ultimately it is they, together with God and with His grace, who will 
overcome the world and the devil51. This belief can be even more justified 
as they are already conquering the world and Satan. They are also con-
vinced that by acting in this way in the world, they will also prepare better 
themselves for the final meeting with the Bridegroom and will not miss the 
moment of His coming52, because they already commune and keep watch 
with Him.

* * *

One can notice the present at multiple instances vision of a monastic 
life as the realization of eschatological reality promised to perfect men after 
death in the views of one of the greatest Western eulogists of the monas-

49 Hieronymus, Ep. 125, 2.
50 Hieronymus, Ep. 130, 6.
51 Cf. Hieronymus, Ep. 103, 2.
52 Cf. Hieronymus, Ep. 155.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 153

tic life, i.e. Jerome. By means of dying to the world and living for Christ, 
monks can experience eschatology already here on earth. Indisputably, this 
was a very important argument for leading a monastic life, besides being 
a very interesting theological view on monks’ life in this, and the other world.

The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters
(summary)

In the year 1953, a New Testament scholar named Charles Harold Dodd published a book ti-
tled The Interpretation of the Fourth Gospel which revolutionized the way of thinking about 
Christian eschatology. In his opus vitae, Charles Dodd argued based on the Gospel of John 
that apocalyptic realities are in fact already realised through Jesus and His Apostles’ minis-
try. On this premise, he coined the term “realized eschatology”, in which all announcements 
concerning the Kingdom of God had already been realized according to Dodd. This “real-
ized eschatology” can be seen through various realities of everyday life of the community 
of believers. In the case of Saint Jerome of Stridon, he saw the eschatological reality in the 
monastic lifestyle, in entering the monastic life and in being in the desert. This article aims 
to show what eschatological signs are present in the description of the monastic community 
found in the letters of Saint Jerome. For in his letters many times he refers to eschatological 
realities already present in monastic life, which is for him a kind of paradise on earth and the 
fulfilment of Christ’s eschatological prophecies.

Keywords:  Jerome of Stridon; eschatology; monastic life; realized eschatology; letters

Eschatologiczny wymiar życia monastycznego w listach św. Hieronima
(streszczenie)

W roku 1953 badacz Nowego Testamentu Charles Harold Dodd opublikował swoje dzie-
ło The Interpretation of the Fourth Gospel, które zrewolucjonizowało myślenie o chrze-
ścijańskiej eschatologii. W swym opus vitae Dodd wskazywał, na podstawie Ewangelii 
według św. Jana, że apokaliptyczne rzeczywistości są już urzeczywistnione w posłudze 
Jezusa Chrystusa i Jego Apostołów. Na tej podstawie ukuł termin „eschatologia zrealizo-
wana” rozumiany w ten sposób, że wszystkie eschatologiczne zapowiedzi o Królestwie 
Bożym już zostały wypełnione. Tę zrealizowaną eschatologię można dostrzec w różnych 
rzeczywistościach życia wspólnoty wierzących. W przypadku Hieronima ze Strydonu do-
strzegał on eschatologiczną rzeczywistość w życiu mnichów. Niniejszy artykuł ma za za-
danie ukazać, jakie znaki eschatologiczne obecne są w opisie mniszej wspólnoty zawartej 
w listach św. Hieronima. Wielokrotnie bowiem w swych listach przywołuje rzeczywisto-
ści eschatologiczne jako już obecne w życiu monastycznym. Jest ono dla niego z pewno-
ścią swoistym rajem na ziemi i wypełnieniem zapowiedzi eschatologicznych Chrystusa.

Słowa kluczowe:  Hieronim ze Strydonu; eschatologia; życie monastyczne; eschatologia 
zrealizowana; listy



152 Ks. Marcin Wysocki 

For through the mercy of God you have already put your hand to the plough; 
you have already gone up upon the housetop like the apostle Peter. […] Once 
more, this fair white sheet which in his vision was taken up again was a sym-
bol of the church which carries believers from earth to heaven, an assurance 
that the Lord’s promise should be fulfilled: “blessed are the pure in heart, for 
they shall see God”49.

It may seem unsurprising then that the greatest of the monks perform, 
almost as in escha tological times, miracles at the time of attacks on Rome, 
when accepting monastic vocation brings onto the terrorized ruined coun-
try and city peace and transformation, as shows Jerome praising Demetrias:

Then Italy put off her mourning and the ruined walls of Rome resumed in 
part their olden splendour; for they believed the full conversion of their fo-
sterchild to be a sign of God’s favour towards them. You would fancy that the 
Goths had been annihilated and that that concourse of deserters and slaves 
had fallen by a thunderbolt from the Lord on high50.

The acceptance of virginity and monastic life brings about eschatolog-
ical effects – the renewal of the world, end to wars, coming of God’s mer-
cy. This conviction of eschatological victory is also the belief of all those 
living in monasteries and dedicating themselves to God, who experience 
problems of earthly life and the instability of the world. These men believe 
that ultimately it is they, together with God and with His grace, who will 
overcome the world and the devil51. This belief can be even more justified 
as they are already conquering the world and Satan. They are also con-
vinced that by acting in this way in the world, they will also prepare better 
themselves for the final meeting with the Bridegroom and will not miss the 
moment of His coming52, because they already commune and keep watch 
with Him.

* * *

One can notice the present at multiple instances vision of a monastic 
life as the realization of eschatological reality promised to perfect men after 
death in the views of one of the greatest Western eulogists of the monas-

49 Hieronymus, Ep. 125, 2.
50 Hieronymus, Ep. 130, 6.
51 Cf. Hieronymus, Ep. 103, 2.
52 Cf. Hieronymus, Ep. 155.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 153

tic life, i.e. Jerome. By means of dying to the world and living for Christ, 
monks can experience eschatology already here on earth. Indisputably, this 
was a very important argument for leading a monastic life, besides being 
a very interesting theological view on monks’ life in this, and the other world.

The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters
(summary)

In the year 1953, a New Testament scholar named Charles Harold Dodd published a book ti-
tled The Interpretation of the Fourth Gospel which revolutionized the way of thinking about 
Christian eschatology. In his opus vitae, Charles Dodd argued based on the Gospel of John 
that apocalyptic realities are in fact already realised through Jesus and His Apostles’ minis-
try. On this premise, he coined the term “realized eschatology”, in which all announcements 
concerning the Kingdom of God had already been realized according to Dodd. This “real-
ized eschatology” can be seen through various realities of everyday life of the community 
of believers. In the case of Saint Jerome of Stridon, he saw the eschatological reality in the 
monastic lifestyle, in entering the monastic life and in being in the desert. This article aims 
to show what eschatological signs are present in the description of the monastic community 
found in the letters of Saint Jerome. For in his letters many times he refers to eschatological 
realities already present in monastic life, which is for him a kind of paradise on earth and the 
fulfilment of Christ’s eschatological prophecies.

Keywords:  Jerome of Stridon; eschatology; monastic life; realized eschatology; letters

Eschatologiczny wymiar życia monastycznego w listach św. Hieronima
(streszczenie)

W roku 1953 badacz Nowego Testamentu Charles Harold Dodd opublikował swoje dzie-
ło The Interpretation of the Fourth Gospel, które zrewolucjonizowało myślenie o chrze-
ścijańskiej eschatologii. W swym opus vitae Dodd wskazywał, na podstawie Ewangelii 
według św. Jana, że apokaliptyczne rzeczywistości są już urzeczywistnione w posłudze 
Jezusa Chrystusa i Jego Apostołów. Na tej podstawie ukuł termin „eschatologia zrealizo-
wana” rozumiany w ten sposób, że wszystkie eschatologiczne zapowiedzi o Królestwie 
Bożym już zostały wypełnione. Tę zrealizowaną eschatologię można dostrzec w różnych 
rzeczywistościach życia wspólnoty wierzących. W przypadku Hieronima ze Strydonu do-
strzegał on eschatologiczną rzeczywistość w życiu mnichów. Niniejszy artykuł ma za za-
danie ukazać, jakie znaki eschatologiczne obecne są w opisie mniszej wspólnoty zawartej 
w listach św. Hieronima. Wielokrotnie bowiem w swych listach przywołuje rzeczywisto-
ści eschatologiczne jako już obecne w życiu monastycznym. Jest ono dla niego z pewno-
ścią swoistym rajem na ziemi i wypełnieniem zapowiedzi eschatologicznych Chrystusa.

Słowa kluczowe:  Hieronim ze Strydonu; eschatologia; życie monastyczne; eschatologia 
zrealizowana; listy



154 Ks. Marcin Wysocki 

Bibliography

Sources

Hieronymus, Epistulae, trans. J. Czuj, ed. M. Ożóg, – H. Pietras, ŹMT 54, 55, 61, 63, 
68, Kraków 2010-2013; English transl. W.H. Fremantle – G. Lewis – W.G. Martley, 
in: Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, v. 6, ed. Ph. Schaff – H. Wace, 
Buffalo 1893, in: https://www.newadvent.org/fathers/3001.htm (24.08.2020).

Studies

Burton-Christie D., The Word in the Desert: Scripture and the Quest for Holiness in 
Early Christian Monasticism, Oxford 1993.

Cain A., The Letters of Jerome. Asceticism, Biblical Exegesis, and the Construction of 
Christian Authority in Late Antiquity, Oxford – New York 2009.

Canellis A., La Lettre selon saint Jérôme: l’épistolarité de la correspondance hiéronymi-
enne, in: Epistulae antiquae, v. 2: Actes du IIe colloque ‘Le genre épistolaire antique 
et ses prolongements, eds. L. Nadjo – É. Gavoille, Louvain – Paris 2002, p. 311-332.

Capponi F., Aspetti realistici e simbolici dell’epistolario di Gerolamo, in: Gerolamo e la 
biografia letteraria, ed. A. Ceresa-Gastaldo, Genoa 1989, p. 81-103.

Cascio G. lo, Girolamo da Stridone, studiato nel suo epistolario, Catania 1923.
Coleiro E., Monasticism in St. Jerome’s letters and lives of the hermits, “Melita Theo-

logica” 4/1 (1951) p. 1-13; “Melita Theologica” 5/1 (1952) p. 17-30.
Coleiro E., St. Jerome’s Lives of the Hermits, “Vigiliae Christianae” 11 (1957) p. 161-178.
Conring B., Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistologra-

phie, Tübingen 2001.
Częsz B., Ojcowie Kościoła i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk Teolog-

icznych” 1 (2006) p. 133-149.
Daley B.E., The Hope of the Early Church. A Handbook of Patristic Eschatology, Pea-

body 2003.
Degórski B., Peculiarità nel monachesimo del Mediterraneo latino secondo i concili dei 

secoli IV-VI, in: Cristianesimo e specificità regionali nel Mediterraneo latino (sec. 
IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 6-8 maggio 1993, 
SEA 46, Roma 1994, p. 108-111.

Degórski B., Spiritualità del monachesimo maschile nelle opere di san Girolamo, “Vox 
Patrum” 70 (2018) p. 119-150.

Degórski B., Valori etici del monachesimo di San Girolamo. L’obbedienza/umiltà, in: 
L’etica cristiana nei secoli III e IV: eredità e confronti. XXIV Incontro di studiosi 
dell’antichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 1995, SEA 53, Roma 1996, p. 317-337.

Dodd C.H., The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 155

Gasparro S., L’ermetismo nelle testimonianze dei Padri, in: Papers presented to the 
Fifth International Conference on Patristic Studies 1967 Oxford, ed. F.L. Cross, 
Studia Patristica 11, Berlin 1972, p. 58-64.

Gordini G.D., Origine e sviluppo del monachesimo a Roma, “Gregorianum” 37 (1956) 
p. 220-260.

Gründel R., Des Hieronymus Briefe: Ihre literarische Bestimmung und ihre Zusam-
mengehörigkeit, Leipzig 1958 (dissertation).

Guillaumont A., La Conception du désert chez les moines d’Égyptes, “Revue de l’his-
toire des religions” 188 (1975) p. 3-21.

Hritzu J., The Style of the Letters of St Jerome, Washington 1939.
Kelly J.N.D., Hieronim. Życie, pisma, spory, trans. R. Wiśniewski, Warszawa 2003.
Lewandowicz J., Klasztory, mnisi, mniszki. Obraz życie monastycznego w „Registrum Epis-

tularum” Grzegorza Wielkiego na tle prawa cesarskiego i kościelnego, Kraków 2018.
Lorenz R., Die Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jahrhundert, “Zeitschrift 

für Kirchengeschichte” 77 (1966) p. 1-66.
Murphy F.X., A Monument to St. Jerome: Essays on Some Aspects of His Life, Works 

and Influence, New York 1952.
Pronberger N., Beiträge zur Chronologie der Briefe des hl. Hieronymus, Amberg 1913.
Rebenich S., Jerome, London – New York 2002.
Stoico G., L’Epistolario di san Girolamo: Studio critico-letterario di stilistica latina, 

Naples 1972.
Trisoglio F., La personalità di san Girolamo attraverso l’epistolario, “Scuola cattolica” 

120 (1992) p. 575-612.
Trisoglio F., Note stilistiche sull’epistolario di Girolamo, “Vetera Christianorum” 30 

(1993) p. 267-288.
Viscido L., Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 1978.
Wysocki M., Hope Found, Hope Lost – Eschatological Aspects in the Interpretations of 

Israelites’ Wilderness Wanderings. Two Sides of One Story: Origen’s 27. Homily on 
the Book of Numbers and Jerome’s Letter 78, “Vox Patrum” 67 (2017) p. 727-742.

Wysocki M., Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epistolografii IV 
i V wieku, “Vox Patrum” 70 (2018) p. 193-204.

Wysocki M., Przesyłam ten list przez ręce mojego umiłowanego… czyli rzecz o ku-
rierach w listach chrześcijańskich, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja 
w chrześcijańskiej epistolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hie-
ronim, Paulin z Noli), eds. M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 
2019, p. 113-123.

Wysocki M. – Pyzik-Turska M., O listach w listach Ojców Kościoła, in: Nadzieje upa-
dającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej epistolografii łacińskiej IV i V wieku 
(Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), eds. M. Wysocki – J. Pałucki – 
M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 87-112.



154 Ks. Marcin Wysocki 

Bibliography

Sources

Hieronymus, Epistulae, trans. J. Czuj, ed. M. Ożóg, – H. Pietras, ŹMT 54, 55, 61, 63, 
68, Kraków 2010-2013; English transl. W.H. Fremantle – G. Lewis – W.G. Martley, 
in: Nicene and Post-Nicene Fathers, Second Series, v. 6, ed. Ph. Schaff – H. Wace, 
Buffalo 1893, in: https://www.newadvent.org/fathers/3001.htm (24.08.2020).

Studies

Burton-Christie D., The Word in the Desert: Scripture and the Quest for Holiness in 
Early Christian Monasticism, Oxford 1993.

Cain A., The Letters of Jerome. Asceticism, Biblical Exegesis, and the Construction of 
Christian Authority in Late Antiquity, Oxford – New York 2009.

Canellis A., La Lettre selon saint Jérôme: l’épistolarité de la correspondance hiéronymi-
enne, in: Epistulae antiquae, v. 2: Actes du IIe colloque ‘Le genre épistolaire antique 
et ses prolongements, eds. L. Nadjo – É. Gavoille, Louvain – Paris 2002, p. 311-332.

Capponi F., Aspetti realistici e simbolici dell’epistolario di Gerolamo, in: Gerolamo e la 
biografia letteraria, ed. A. Ceresa-Gastaldo, Genoa 1989, p. 81-103.

Cascio G. lo, Girolamo da Stridone, studiato nel suo epistolario, Catania 1923.
Coleiro E., Monasticism in St. Jerome’s letters and lives of the hermits, “Melita Theo-

logica” 4/1 (1951) p. 1-13; “Melita Theologica” 5/1 (1952) p. 17-30.
Coleiro E., St. Jerome’s Lives of the Hermits, “Vigiliae Christianae” 11 (1957) p. 161-178.
Conring B., Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistologra-

phie, Tübingen 2001.
Częsz B., Ojcowie Kościoła i pytania współczesnej eschatologii, “Studia Nauk Teolog-

icznych” 1 (2006) p. 133-149.
Daley B.E., The Hope of the Early Church. A Handbook of Patristic Eschatology, Pea-

body 2003.
Degórski B., Peculiarità nel monachesimo del Mediterraneo latino secondo i concili dei 

secoli IV-VI, in: Cristianesimo e specificità regionali nel Mediterraneo latino (sec. 
IV-VI). XXII Incontro di studiosi dell’antichità cristiana, Roma, 6-8 maggio 1993, 
SEA 46, Roma 1994, p. 108-111.

Degórski B., Spiritualità del monachesimo maschile nelle opere di san Girolamo, “Vox 
Patrum” 70 (2018) p. 119-150.

Degórski B., Valori etici del monachesimo di San Girolamo. L’obbedienza/umiltà, in: 
L’etica cristiana nei secoli III e IV: eredità e confronti. XXIV Incontro di studiosi 
dell’antichità cristiana, Roma, 4-6 maggio 1995, SEA 53, Roma 1996, p. 317-337.

Dodd C.H., The Interpretation of the Fourth Gospel, Cambridge 1953.

 The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 155

Gasparro S., L’ermetismo nelle testimonianze dei Padri, in: Papers presented to the 
Fifth International Conference on Patristic Studies 1967 Oxford, ed. F.L. Cross, 
Studia Patristica 11, Berlin 1972, p. 58-64.

Gordini G.D., Origine e sviluppo del monachesimo a Roma, “Gregorianum” 37 (1956) 
p. 220-260.

Gründel R., Des Hieronymus Briefe: Ihre literarische Bestimmung und ihre Zusam-
mengehörigkeit, Leipzig 1958 (dissertation).

Guillaumont A., La Conception du désert chez les moines d’Égyptes, “Revue de l’his-
toire des religions” 188 (1975) p. 3-21.

Hritzu J., The Style of the Letters of St Jerome, Washington 1939.
Kelly J.N.D., Hieronim. Życie, pisma, spory, trans. R. Wiśniewski, Warszawa 2003.
Lewandowicz J., Klasztory, mnisi, mniszki. Obraz życie monastycznego w „Registrum Epis-

tularum” Grzegorza Wielkiego na tle prawa cesarskiego i kościelnego, Kraków 2018.
Lorenz R., Die Anfänge des abendländischen Mönchtums im 4. Jahrhundert, “Zeitschrift 

für Kirchengeschichte” 77 (1966) p. 1-66.
Murphy F.X., A Monument to St. Jerome: Essays on Some Aspects of His Life, Works 

and Influence, New York 1952.
Pronberger N., Beiträge zur Chronologie der Briefe des hl. Hieronymus, Amberg 1913.
Rebenich S., Jerome, London – New York 2002.
Stoico G., L’Epistolario di san Girolamo: Studio critico-letterario di stilistica latina, 

Naples 1972.
Trisoglio F., La personalità di san Girolamo attraverso l’epistolario, “Scuola cattolica” 

120 (1992) p. 575-612.
Trisoglio F., Note stilistiche sull’epistolario di Girolamo, “Vetera Christianorum” 30 

(1993) p. 267-288.
Viscido L., Atteggiamenti ironici nell’epistolario geronimiano, Salerno 1978.
Wysocki M., Hope Found, Hope Lost – Eschatological Aspects in the Interpretations of 

Israelites’ Wilderness Wanderings. Two Sides of One Story: Origen’s 27. Homily on 
the Book of Numbers and Jerome’s Letter 78, “Vox Patrum” 67 (2017) p. 727-742.

Wysocki M., Pewniejsza nadzieja? Zachęty do życia monastycznego w epistolografii IV 
i V wieku, “Vox Patrum” 70 (2018) p. 193-204.

Wysocki M., Przesyłam ten list przez ręce mojego umiłowanego… czyli rzecz o ku-
rierach w listach chrześcijańskich, in: Nadzieje upadającego świata. Nadzieja 
w chrześcijańskiej epistolografii łacińskiej IV i V wieku (Ambroży, Augustyn, Hie-
ronim, Paulin z Noli), eds. M. Wysocki – J. Pałucki – M. Pyzik-Turska, Lublin 
2019, p. 113-123.

Wysocki M. – Pyzik-Turska M., O listach w listach Ojców Kościoła, in: Nadzieje upa-
dającego świata. Nadzieja w chrześcijańskiej epistolografii łacińskiej IV i V wieku 
(Ambroży, Augustyn, Hieronim, Paulin z Noli), eds. M. Wysocki – J. Pałucki – 
M. Pyzik-Turska, Lublin 2019, p. 87-112.



VOX PATRUM 76 (2020)  157-168
DOI:  10.31743/vp.11348

Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski1

De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam 
antiquorum auctorum in epistulis secuto 

(epistulae et problemata selecta)

Mille iam et sescenti anni elabuntur, ex quo Hieronymus Stridoniensis, 
clarissimus scriptor christianus, sarcina corporis deposita felix migravit in 
caelum. Quem cum auctorum antiquorum et lectorem diligentem et admi-
ratorem ferventem fuisse satis inter omnes constet idque viros doctos opti-
mo iure testari2, operae pretium esse duco de eius ingenio, linguae peritia, 
scientia et facilitate scribendi pauca, Viri Clarissimi, commemorare. Quod 
ut facerem, eo praecipue adductus sum, quod sciebam paucos tantum iunio-
res philologiae et patrologiae studiosos in illius scripta in patria nostra ho-
die inquirere: itaque utile mihi videbatur nonnulla saltem, at tamen maioris 
momenti, ex illius epistulis exempla deprompta brevi disquisitione afferre. 

1 Prof. dr hab. Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski, emerytowany profesor zwyczaj-
ny Uniwersytetu Warszawskiego, główne pole zainteresowania to stylistyka łacińska, 
wczesnochrześcijańska literatura, historia i kultura literacka średniowiecza; e-mail: 
vigil.eo@gmail.com; ORCID: 0000-0001-7679-3359.

2 Vide e.g. C. von Paucker, De latinitate b. Hieronymi observationes ad nominum 
verborumque usum pertinentes, Berlini 1880; E. Norden, Die antike Kunstprosa vom 
VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renaissance, v. 1-2, Leipzig 1898; W. Stade, 
Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges rhetoricas secu-
tus sit, Rostock 1925; M.C. Herron, A Study of the Clausulae in the Writings of St. Jerome, 
Washington 1937; J.N. Hritzu, The Style of the Letters of St. Jerome, Washington 1939; 
G. Stoico, L’epistolario di S. Girolamo. Studio critico-letterario di stilistica Latina, Naples 
1972; L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’Epistolario geronimiano, Salerno 1978; 
W.M. Bloomer, Latinity and Literary Society at Rome, Philadelphia 1997; B. Conring, 
Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistolographie, Tübingen 
2001; A. Cain, ‘Vox Clamantis in Deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of 
Ascetic Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert”, JTS 57 (2006) 500-525.



VOX PATRUM 76 (2020)  157-168
DOI:  10.31743/vp.11348

Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski1

De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam 
antiquorum auctorum in epistulis secuto 

(epistulae et problemata selecta)

Mille iam et sescenti anni elabuntur, ex quo Hieronymus Stridoniensis, 
clarissimus scriptor christianus, sarcina corporis deposita felix migravit in 
caelum. Quem cum auctorum antiquorum et lectorem diligentem et admi-
ratorem ferventem fuisse satis inter omnes constet idque viros doctos opti-
mo iure testari2, operae pretium esse duco de eius ingenio, linguae peritia, 
scientia et facilitate scribendi pauca, Viri Clarissimi, commemorare. Quod 
ut facerem, eo praecipue adductus sum, quod sciebam paucos tantum iunio-
res philologiae et patrologiae studiosos in illius scripta in patria nostra ho-
die inquirere: itaque utile mihi videbatur nonnulla saltem, at tamen maioris 
momenti, ex illius epistulis exempla deprompta brevi disquisitione afferre. 

1 Prof. dr hab. Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski, emerytowany profesor zwyczaj-
ny Uniwersytetu Warszawskiego, główne pole zainteresowania to stylistyka łacińska, 
wczesnochrześcijańska literatura, historia i kultura literacka średniowiecza; e-mail: 
vigil.eo@gmail.com; ORCID: 0000-0001-7679-3359.

2 Vide e.g. C. von Paucker, De latinitate b. Hieronymi observationes ad nominum 
verborumque usum pertinentes, Berlini 1880; E. Norden, Die antike Kunstprosa vom 
VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renaissance, v. 1-2, Leipzig 1898; W. Stade, 
Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges rhetoricas secu-
tus sit, Rostock 1925; M.C. Herron, A Study of the Clausulae in the Writings of St. Jerome, 
Washington 1937; J.N. Hritzu, The Style of the Letters of St. Jerome, Washington 1939; 
G. Stoico, L’epistolario di S. Girolamo. Studio critico-letterario di stilistica Latina, Naples 
1972; L. Viscido, Atteggiamenti ironici nell’Epistolario geronimiano, Salerno 1978; 
W.M. Bloomer, Latinity and Literary Society at Rome, Philadelphia 1997; B. Conring, 
Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistolographie, Tübingen 
2001; A. Cain, ‘Vox Clamantis in Deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of 
Ascetic Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert”, JTS 57 (2006) 500-525.



158 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

Quamquam epistularum Hieronymi numerus non est certus , tamen multi 
viri docti bona fide asserunt illas centum quinquaginta quattuor asservatas 
esse, etsi tantum centum viginti una ipsi Hieronymo ascribuntur3. Editio 
versionis Polonae, quam nostri viri docti adiecto textu Latino iam decem 
ab hinc annos paraverant, centum quinquaginta quattuor epistulas continet, 
sed non omnes epistulae, si earum longitudinem attendas, aequales sunt4. 
At me tamen, fateor, tantum viginti quattuor epistulas hoc brevi articulo, 
quo ipsam quaestionem modo significare potui, perstrinxisse scilicet non 
omnibus quaestionibus ea de causa coarctato tempore investigandi propo-
sitis et solutis.

Plures epistulae sunt, quibus ille aut amicum invitat, aut illi gratias 
agit, aut notam sibi personam compellat, aut ad interrogationem respon-
det, et istae quidem solito breviores mittebantur. At non desunt etiam 
istae, quibus scriptor ad quaesita responsurus roganti longiore explanatio-
ne opus esse ratus, multis paginis de indicato sibi problemate tractabat. 
Epistulas Hieronymi legentibus iam primo obtutu patet illum in hac for-
ma Romanorum auctorum, imprimis scilicet Marci Tulli Ciceronis et Lucii 
Annaei Senecae, vestigia premere solitum esse5. Ciceronis operum notissi-
mum amatorem Hieronymum fuisse vel ex eo manifestum est, quod claris-
simi oratoris scripta saepe ab illo citantur, ut exemplum afferam, liber qui 
inscribitur Laelius de amicitia, cuius argumento usus est, praesertim cum 
ipse multis locis de amicitia disceptaret, nam haec virtus ab Hieronymo 
praecipue adamata erat. Ceterum Ciceronis disserendi modus persaepe 
in epistulis Hieronymi deprehenditur, de quo iam adhuc pauca dicemus. 
Quod vero ad Senecae epistulas ad Lucilium datas pertinet, plerique viri 
docti sentiunt has epistulas non modo ad ipsum Lucilium missas esse, sed 
Senecam, cuius Lucilius amicus fuit, singulis epistulis certam quandam 
inseruisse quaestionem philosophicam, quam solvere in animo habebat, 
eo quidem consilio, ut non solum Lucilius, sed etiam omnes epistularum 
lectores apte docerentur eorumque animi, velut in scholis philosophorum, 
excoli possent6. Etenim singulis fere epistulis singulae virtutes a Seneca 
diligenti inquisitione exponuntur vel praecepta ad honestam vitam ducen-

3 Vide M. Cytowska – H. Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy 
Chrześcijańscy, Warszawa 1994, p. 123.

4 Nb. Hieronymus, Epistula 21 et 43.
5 Nb. H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics: A Study on the Apologists, 

Jerome, and Other Christian Writers, Göteborg 1958.
6 Vide M. Cytowska – H. Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Warszawa 

1992, p. 91.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 159

dam dantur7, quod Hieronymo vere animae pabulum esse poterat, et quod 
profecto epistulas legentibus ex usu fore sperabat. Hieronymus enim, ut 
non modo ex eius epistulis verum etiam et ex aliis scriptis facile conicitur, 
ingenio proximus fuit Senecae, cuius proprium erat personam praeceptoris 
gerere idque saepe per formam secundae personae verbi exprimebat, quam 
quidem formam etiam Hieronymus illum secutus libenter usurpabat. Haec 
forma praecipue apta fuit epistulis, quibus suos amicos vel alios homines 
alloquebatur. At tamen enumerandi sunt et alii auctores Romani, praecipue 
Vergilius, Horatius ac Lucilius poetae, quorum textus adhuc afferemus, sed 
et Sallustius, Varro, Cato Maior aliique commemorandi sunt. Hic tamen 
oportet nos imprimis fragmentum vicesimae alterius epistulae afferre, ubi 
professus est:

Cum ante plurimos annos domo, parentibus, sorore, cognatis et quod his diffi-
cilius erat, consuetudine lautioris cibi, propter coelorum me regna castrassem, 
et Ierosolymam militaturus pergerem, bibliotheca, quam mihi Romae summo 
studio et labore confeceram, carere omnino non poteram. Itaque miser ego 
lecturus Tullium ieiunabam. Post noctium crebras vigilias, post lacrymas, 
quas mihi praeteritorum recordatio peccatorum ex imis visceribus eruebat, 
Plautus sumebatur in manibus. Si quando in memetipsum reversus, Prophetas 
legere coepissem, sermo horrebat incultus8.

Narrat deinde Pater Ecclesiae, aliquando se habuisse visionem, in qua, 
ut ait, raptus in spiritu, ad tribunal trahebatur, ubi rogatus est, quis esset. 
Dato autem responso se esse christianum, haec verba audivisse: “Mentiris, 
non es christianus, sed ciceronianus”9. Et haec verba illius, quae supra lau-
davi “sermo horrebat incultus” iam bene testantur sensisse illum leporem et 
venustatem linguae, quam magni aestimabat adeo, ut displiceret illi sermo, 
qui omni lepore et venustate careret, et increparet scriptorem, cuius minime 
interesset suorum operum linguam flosculis et ornamentis decorari, quae 
lectorem attraherent et efficerent, ut auctor summa in laude esset. Scriptor 
noster multis operibus, quae scripsit, vere ciceronianum sonum edidit, de 
quo iam fecimus mentionem.

Cum autem omnibus fere Hieronymi epistularum textibus non modo 
singula verba, sed et longiores enuntiationes Sacrae Scripturae, tum Veteris, 
tum Novi Testamenti inserantur, saepe fit, ut in brevia modo fragmenta in-

7 Nb. Cytowska – Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, p. 91
8 Hieronymus, Epistula 22, 30.
9 Hieronymus, Epistula 22, 30.



158 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

Quamquam epistularum Hieronymi numerus non est certus , tamen multi 
viri docti bona fide asserunt illas centum quinquaginta quattuor asservatas 
esse, etsi tantum centum viginti una ipsi Hieronymo ascribuntur3. Editio 
versionis Polonae, quam nostri viri docti adiecto textu Latino iam decem 
ab hinc annos paraverant, centum quinquaginta quattuor epistulas continet, 
sed non omnes epistulae, si earum longitudinem attendas, aequales sunt4. 
At me tamen, fateor, tantum viginti quattuor epistulas hoc brevi articulo, 
quo ipsam quaestionem modo significare potui, perstrinxisse scilicet non 
omnibus quaestionibus ea de causa coarctato tempore investigandi propo-
sitis et solutis.

Plures epistulae sunt, quibus ille aut amicum invitat, aut illi gratias 
agit, aut notam sibi personam compellat, aut ad interrogationem respon-
det, et istae quidem solito breviores mittebantur. At non desunt etiam 
istae, quibus scriptor ad quaesita responsurus roganti longiore explanatio-
ne opus esse ratus, multis paginis de indicato sibi problemate tractabat. 
Epistulas Hieronymi legentibus iam primo obtutu patet illum in hac for-
ma Romanorum auctorum, imprimis scilicet Marci Tulli Ciceronis et Lucii 
Annaei Senecae, vestigia premere solitum esse5. Ciceronis operum notissi-
mum amatorem Hieronymum fuisse vel ex eo manifestum est, quod claris-
simi oratoris scripta saepe ab illo citantur, ut exemplum afferam, liber qui 
inscribitur Laelius de amicitia, cuius argumento usus est, praesertim cum 
ipse multis locis de amicitia disceptaret, nam haec virtus ab Hieronymo 
praecipue adamata erat. Ceterum Ciceronis disserendi modus persaepe 
in epistulis Hieronymi deprehenditur, de quo iam adhuc pauca dicemus. 
Quod vero ad Senecae epistulas ad Lucilium datas pertinet, plerique viri 
docti sentiunt has epistulas non modo ad ipsum Lucilium missas esse, sed 
Senecam, cuius Lucilius amicus fuit, singulis epistulis certam quandam 
inseruisse quaestionem philosophicam, quam solvere in animo habebat, 
eo quidem consilio, ut non solum Lucilius, sed etiam omnes epistularum 
lectores apte docerentur eorumque animi, velut in scholis philosophorum, 
excoli possent6. Etenim singulis fere epistulis singulae virtutes a Seneca 
diligenti inquisitione exponuntur vel praecepta ad honestam vitam ducen-

3 Vide M. Cytowska – H. Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy 
Chrześcijańscy, Warszawa 1994, p. 123.

4 Nb. Hieronymus, Epistula 21 et 43.
5 Nb. H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics: A Study on the Apologists, 

Jerome, and Other Christian Writers, Göteborg 1958.
6 Vide M. Cytowska – H. Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Warszawa 

1992, p. 91.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 159

dam dantur7, quod Hieronymo vere animae pabulum esse poterat, et quod 
profecto epistulas legentibus ex usu fore sperabat. Hieronymus enim, ut 
non modo ex eius epistulis verum etiam et ex aliis scriptis facile conicitur, 
ingenio proximus fuit Senecae, cuius proprium erat personam praeceptoris 
gerere idque saepe per formam secundae personae verbi exprimebat, quam 
quidem formam etiam Hieronymus illum secutus libenter usurpabat. Haec 
forma praecipue apta fuit epistulis, quibus suos amicos vel alios homines 
alloquebatur. At tamen enumerandi sunt et alii auctores Romani, praecipue 
Vergilius, Horatius ac Lucilius poetae, quorum textus adhuc afferemus, sed 
et Sallustius, Varro, Cato Maior aliique commemorandi sunt. Hic tamen 
oportet nos imprimis fragmentum vicesimae alterius epistulae afferre, ubi 
professus est:

Cum ante plurimos annos domo, parentibus, sorore, cognatis et quod his diffi-
cilius erat, consuetudine lautioris cibi, propter coelorum me regna castrassem, 
et Ierosolymam militaturus pergerem, bibliotheca, quam mihi Romae summo 
studio et labore confeceram, carere omnino non poteram. Itaque miser ego 
lecturus Tullium ieiunabam. Post noctium crebras vigilias, post lacrymas, 
quas mihi praeteritorum recordatio peccatorum ex imis visceribus eruebat, 
Plautus sumebatur in manibus. Si quando in memetipsum reversus, Prophetas 
legere coepissem, sermo horrebat incultus8.

Narrat deinde Pater Ecclesiae, aliquando se habuisse visionem, in qua, 
ut ait, raptus in spiritu, ad tribunal trahebatur, ubi rogatus est, quis esset. 
Dato autem responso se esse christianum, haec verba audivisse: “Mentiris, 
non es christianus, sed ciceronianus”9. Et haec verba illius, quae supra lau-
davi “sermo horrebat incultus” iam bene testantur sensisse illum leporem et 
venustatem linguae, quam magni aestimabat adeo, ut displiceret illi sermo, 
qui omni lepore et venustate careret, et increparet scriptorem, cuius minime 
interesset suorum operum linguam flosculis et ornamentis decorari, quae 
lectorem attraherent et efficerent, ut auctor summa in laude esset. Scriptor 
noster multis operibus, quae scripsit, vere ciceronianum sonum edidit, de 
quo iam fecimus mentionem.

Cum autem omnibus fere Hieronymi epistularum textibus non modo 
singula verba, sed et longiores enuntiationes Sacrae Scripturae, tum Veteris, 
tum Novi Testamenti inserantur, saepe fit, ut in brevia modo fragmenta in-

7 Nb. Cytowska – Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, p. 91
8 Hieronymus, Epistula 22, 30.
9 Hieronymus, Epistula 22, 30.



160 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quirentes vestigia etiam antiquorum auctorum facile reperiamus. Ceterum 
animadvertendum est tantam Sacrae Scripturae fragmentorum copiam in 
illius epistulis obviam testari eum quidem iam diu Vulgatae, quae postea 
vocabatur, Bibliorum Sacrorum Editionis textum constituere studuisse et 
ideo facile idoneum ad suarum epistularum argumentum textum Bibliae 
aptare potuisse, quod neminem latet, qui epistulas vel fugacibus oculis per-
stringat. Quod variis locis epistularum probatur, exempli vero gratia, haec 
scripsit:

Cum hora ferme tertia hodiernae diei, septuagesimum secundum Psalmum, 
id est, tertii libri principium legere coepissemus, et docere cogeremur, tituli 
ipsius partem ad finem secundi libri, partem ad principium tertii libri perti-
nere, quod scilicet “defecerunt hymni David, filii Iesse”, finis esset prioris, 
“Psalmus vero Asaph” principium sequentis, et usque ad eum locum perve-
nissemus, in quo iustus loquitur: “Dicebam si, narravero sic, ecce generatio-
nem filiorum tuorum praevaricatus sum”, quod in Latinis codicibus non ita 
habemus expressum, repente nobis nuntiatum est sanctissimam Leam exisse 
de corpore10.

Refertae enim talibus fragmentis epistulae nullum dubitationi locum 
relinquunt. Ut autem adhuc de Senecae ad Lucilium amicum centum vi-
ginti quattuor epistulis missis, vel fortasse pluribus, ut nonnulli viri docti 
suspicantur11, iterum recordemur, illae multis in locis Hieronymo exemplo 
sunt. Quamquam ille nihil de sua Senecae imitatione profert, tamen plura 
reperiuntur, quae ab illo mutuatus est, imprimis ea, quae de amicitia, de 
modestia, de ratione vitae scripsit, et quidem praecipue ea, quae cum chri-
stiana doctrina consentiunt. Praeterea fieri potuit, ut Hieronymus legere 
posset epistulas, quas novissent lectores antiqui quaeque deperditae essent.

Ceterum si vir pius re vera a paganis auctoribus plane abhorreret, pro-
fecto numquam postea illorum faceret mentionem, quin immo, eos non se-
queretur: at serioris aetatis linguae vestigia non crebro occurrunt, ut apud 
alios scriptores deprehendi possunt, etsi nonnulla et verba nova in eius li-
bris reperiuntur et syntaxis ipsa nonnumquam mutata apparet. Non est ta-
men dubium, quin praecepta artis rhetoricae eruditi illorum temporum viri 
noverint ita, ut scriptor, qui suorum operum lectores allicere vellet, istis 

10 Hieronymus, Epistula 23, 1.
11 Vide M. Brożek, Historia Literatury Łacińskiej w Starożytności. Zarys, Wrocław 

– Warszawa – Kraków 1969, p. 373-374.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 161

praeceptis pareret et illam scribendi elegantiam minime desereret12. Scilicet 
et Hieronymus, quippe qui scriptis suis paganos ad probanda doctrinae chri-
stianae dogmata adhortari studeret, non potuit eam vulgari sermone expli-
care idque ipse optime sciebat, cum multos annos Romae moraretur. Quod 
porro ad ipsum epistularum argumentum attinet, ut iam fecimus mentio-
nem, illarum auctor, Horatii fortasse praecepto obsecutus, lectores volebat 
et arte allicere et eorum animos agere13, et non modo eos, ad quos epistulas 
mittebat, sed etiam illos, quos posterioribus saeculis victuros esse sciebat. 
Itaque plura prudenter et facete dicta in eis occurrunt, quarum nonnulla 
exempli gratia hic proferimus: “Plus Deum tribuere quam rogatur […] licet 
ex sacrorum mysterio voluminum ante cognoverim, tamen in causa propria 
nunc probavi, Ruffine carissime”14. “Caritas non potest comparari”15, “Non 
debet charta dividere, quos amor copulavit”16, “Vocem pectori negare non 
valeo”17, “Humanae vitae brevitas, damnatio delictorum est”18, “Et in testa-
ceis vasculis thesaurus saepe reconditur”19, “Nudos amat eremus”20, “Amor 
ordinem nescit”21, “Ubi honor non est, ibi contemptus est”22, “Non facit di-
gitas ecclesiastica Christianum”23. Multae sunt etiam similis significationis 
enuntiationes, quibus epistulae Hieronymianae abundant. Quibus omnibus 
perspectis facile est conicere auctorem earum lectores de mandatis Dei, de 
moribus christianorum, de hominis dignitate et de praemiis, quae christia-
nos fideles exspectant, admonere voluisse. Maximam autem virtutem esse 
charitatem affirmat, cum ait: “Nulla necessitas maior est charitate”24.

Iam ad nonnullas Hieronymianae dictionis notas transeamus. Scriptor, 
qui tot antiquorum auctorum libros perlegit, qui usque in eos inquirebat, 
qui artem rhetoricam non modo cognovit, sed etiam adamavit, procul du-
bio in scriptis suis ab ea abhorrere non potuit. Non est tamen praesentis 

12 Vide Cytowska – Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy 
Chrześcijańscy, s. 114.

13 Vide Quintus Horatius Flaccus, Epistula II 3, 100.
14 Hieronymus, Epistula 3, 11.
15 Hieronymus, Epistula 3, 6.
16 Hieronymus, Epistula 7, 1.
17 Hieronymus, Epistula 7, 6.
18 Hieronymus, Epistula 10, 1.
19 Hieronymus, Epistula 11.
20 Hieronymus, Epistula 14, 1.
21 Hieronymus, Epistula 7, 6.
22 Hieronymus, Epistula 14, 7.
23 Hieronymus, Epistula 14, 9.
24 Hieronymus, Epistula 7, 2.



160 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quirentes vestigia etiam antiquorum auctorum facile reperiamus. Ceterum 
animadvertendum est tantam Sacrae Scripturae fragmentorum copiam in 
illius epistulis obviam testari eum quidem iam diu Vulgatae, quae postea 
vocabatur, Bibliorum Sacrorum Editionis textum constituere studuisse et 
ideo facile idoneum ad suarum epistularum argumentum textum Bibliae 
aptare potuisse, quod neminem latet, qui epistulas vel fugacibus oculis per-
stringat. Quod variis locis epistularum probatur, exempli vero gratia, haec 
scripsit:

Cum hora ferme tertia hodiernae diei, septuagesimum secundum Psalmum, 
id est, tertii libri principium legere coepissemus, et docere cogeremur, tituli 
ipsius partem ad finem secundi libri, partem ad principium tertii libri perti-
nere, quod scilicet “defecerunt hymni David, filii Iesse”, finis esset prioris, 
“Psalmus vero Asaph” principium sequentis, et usque ad eum locum perve-
nissemus, in quo iustus loquitur: “Dicebam si, narravero sic, ecce generatio-
nem filiorum tuorum praevaricatus sum”, quod in Latinis codicibus non ita 
habemus expressum, repente nobis nuntiatum est sanctissimam Leam exisse 
de corpore10.

Refertae enim talibus fragmentis epistulae nullum dubitationi locum 
relinquunt. Ut autem adhuc de Senecae ad Lucilium amicum centum vi-
ginti quattuor epistulis missis, vel fortasse pluribus, ut nonnulli viri docti 
suspicantur11, iterum recordemur, illae multis in locis Hieronymo exemplo 
sunt. Quamquam ille nihil de sua Senecae imitatione profert, tamen plura 
reperiuntur, quae ab illo mutuatus est, imprimis ea, quae de amicitia, de 
modestia, de ratione vitae scripsit, et quidem praecipue ea, quae cum chri-
stiana doctrina consentiunt. Praeterea fieri potuit, ut Hieronymus legere 
posset epistulas, quas novissent lectores antiqui quaeque deperditae essent.

Ceterum si vir pius re vera a paganis auctoribus plane abhorreret, pro-
fecto numquam postea illorum faceret mentionem, quin immo, eos non se-
queretur: at serioris aetatis linguae vestigia non crebro occurrunt, ut apud 
alios scriptores deprehendi possunt, etsi nonnulla et verba nova in eius li-
bris reperiuntur et syntaxis ipsa nonnumquam mutata apparet. Non est ta-
men dubium, quin praecepta artis rhetoricae eruditi illorum temporum viri 
noverint ita, ut scriptor, qui suorum operum lectores allicere vellet, istis 

10 Hieronymus, Epistula 23, 1.
11 Vide M. Brożek, Historia Literatury Łacińskiej w Starożytności. Zarys, Wrocław 

– Warszawa – Kraków 1969, p. 373-374.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 161

praeceptis pareret et illam scribendi elegantiam minime desereret12. Scilicet 
et Hieronymus, quippe qui scriptis suis paganos ad probanda doctrinae chri-
stianae dogmata adhortari studeret, non potuit eam vulgari sermone expli-
care idque ipse optime sciebat, cum multos annos Romae moraretur. Quod 
porro ad ipsum epistularum argumentum attinet, ut iam fecimus mentio-
nem, illarum auctor, Horatii fortasse praecepto obsecutus, lectores volebat 
et arte allicere et eorum animos agere13, et non modo eos, ad quos epistulas 
mittebat, sed etiam illos, quos posterioribus saeculis victuros esse sciebat. 
Itaque plura prudenter et facete dicta in eis occurrunt, quarum nonnulla 
exempli gratia hic proferimus: “Plus Deum tribuere quam rogatur […] licet 
ex sacrorum mysterio voluminum ante cognoverim, tamen in causa propria 
nunc probavi, Ruffine carissime”14. “Caritas non potest comparari”15, “Non 
debet charta dividere, quos amor copulavit”16, “Vocem pectori negare non 
valeo”17, “Humanae vitae brevitas, damnatio delictorum est”18, “Et in testa-
ceis vasculis thesaurus saepe reconditur”19, “Nudos amat eremus”20, “Amor 
ordinem nescit”21, “Ubi honor non est, ibi contemptus est”22, “Non facit di-
gitas ecclesiastica Christianum”23. Multae sunt etiam similis significationis 
enuntiationes, quibus epistulae Hieronymianae abundant. Quibus omnibus 
perspectis facile est conicere auctorem earum lectores de mandatis Dei, de 
moribus christianorum, de hominis dignitate et de praemiis, quae christia-
nos fideles exspectant, admonere voluisse. Maximam autem virtutem esse 
charitatem affirmat, cum ait: “Nulla necessitas maior est charitate”24.

Iam ad nonnullas Hieronymianae dictionis notas transeamus. Scriptor, 
qui tot antiquorum auctorum libros perlegit, qui usque in eos inquirebat, 
qui artem rhetoricam non modo cognovit, sed etiam adamavit, procul du-
bio in scriptis suis ab ea abhorrere non potuit. Non est tamen praesentis 

12 Vide Cytowska – Szelest, Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy 
Chrześcijańscy, s. 114.

13 Vide Quintus Horatius Flaccus, Epistula II 3, 100.
14 Hieronymus, Epistula 3, 11.
15 Hieronymus, Epistula 3, 6.
16 Hieronymus, Epistula 7, 1.
17 Hieronymus, Epistula 7, 6.
18 Hieronymus, Epistula 10, 1.
19 Hieronymus, Epistula 11.
20 Hieronymus, Epistula 14, 1.
21 Hieronymus, Epistula 7, 6.
22 Hieronymus, Epistula 14, 7.
23 Hieronymus, Epistula 14, 9.
24 Hieronymus, Epistula 7, 2.



162 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

temporis omnes figuras ac tropos per singula persequi eosque exponere, 
praesertim cum vix quintam epistularum partem indagare potuerimus, 
itaque nonnulla tantum exempla afferemus. Iam prima in epistula bellas 
metaphoras reperimus, velut: “otium quasi quaedam ingenii rubigo”25; 
alio in loco, cum se vix parem suscepto oneri fatetur, dicit: “Super onerar-
iam navim rudis vector imponor”26. Amico ei bene suadenti ait: “hortaris, 
ut tumida malo vela suspendam, rudentes explicem, clavum regam”27. In 
secunda epistula rogat amicos: “ut me ex istius tenebris saeculi vestro 
liberetis oratu”28. Et mox addit: “nunc me novis diabolus ligat retibus”29. 
Periculum, quod christianus forti animo saepe omnibus rebus spoliatus 
subit, ita exprimit: “Totam circa insulam fremit insanum mare et sinuosis 
montibus illisum scopulis aequor reclamat”30. Fatendum est Hieronymi 
vim imaginationis et animum vere mirandum fuisse, itaque ille ingenio 
nititur, ut amicum, ad quem epistulam mittit, moveat et de suo erga illum 
affectu faciat certiorem. Diabolus vult christiani constantiam perfringere, 
quod Hieronymus describit hoc modo: “Ignita iacula vibrabit, sed exci-
pientur scuto fidei”31. Rem scilicet exaggerando, de se ipso quasi homine 
misero et vitioso ita scripsit: “Ego cinis et vilissima pars luti, et iam fa-
villa dum vegetor”32. Brachylogiae exemplum in sequenti epistula repe-
ritur: “Si omnia habes, incipit sibi plus charitas vindicare, plus petere”33. 
Etiam epanaphora haud raro nobis occurrit, velut in Epistula VII: “Nunc 
cum vestris litteris fabulor, illas amplector, illae mecum loquuntur, illae 
hic tantum Latine sciunt”34. Alia exempla: “Expergiscere, expergiscere, 
evigila de somno”35, “Veniet, veniet postea dies, quo victor revertaris in 
patriam”36.

Hieronymi scriptio saepe etiam chiasmo ornatur: “Ut humilitatem ad-
mirer, virtutem efferam, praedicem charitatem”37. Item sequentia, quae sunt: 

25 Hieronymus, Epistula 1, 1.
26 Hieronymus, Epistula 1, 2.
27 Hieronymus, Epistula 1, 2.
28 Hieronymus, Epistula 2, 2.
29 Hieronymus, Epistula 2, 2.
30 Hieronymus, Epistula 3, 4.
31 Hieronymus, Epistula 3, 5.
32 Hieronymus, Epistula 4, 2.
33 Hieronymus, Epistula 5, 2.
34 Hieronymus, Epistula 7, 2.
35 Hieronymus, Epistula 8.
36 Hieronymus, Epistula 14, 3.
37 Hieronymus, Epistula 9, 1.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 163

“Quem prasesentem retinere non valuit, non quaerit absentem”38, “Qui ro-
gantem contempseras, forsitan audies obiurgantem”39, “Si amas, scribe; si 
irasceris, iratus licet scribe”40. Haud raro etiam interrogationis figura textui 
inseritur: “Et ego infelix victorem me putabo, dum capior?”41, “Quas nunc 
diabolum nectere credis tricas? Quas parare arbitraris insidias?”42, “Cur 
amittis antequam teneas?”43. Item haud rara traductio reperitur: “Non cre-
debam certum, quod certum esse cupiebam”44, “Non timebo hominum iudi-
cium, habiturus iudicem Deum”45, “Vestris litteris provocantibus, ut in uno 
tres, et in tribus unum putarem”46, “Nisi forte negligentiae semper excusa-
tione socia, asseras te non habuisse, quod scriberes: cum hoc ipsum debueris 
scribere, aliud te non habuisse quod scriberes”47, “[…] rursus precor, ut et 
diligentem te diligas, et conservo sermonem conservus impertias”48. Hoc 
loco temperare mihi non possum, quin asseram Hieronymum saepe severi 
induere studeat personam magistri, ut legentibus ab omnibus antiquorum 
scriptorum operibus abhorrere videatur, ne plus quam deceat paganis delec-
tari auctoribus putetur, qui lasciviae et insulsis iocis indulserint, quippe qui 
ipse fateatur se iuvenem non admodum castam vitam duxisse. Scripsit enim 
in Epistula septima: “Scitis ipsi lubricum adolescentiae iter, in quo et ego 
lapsus sum, et vos non sine timore transitis”49. Hieronymus, ut scriptorem 
clarum decebat, in epistulis saepe interrogationes, quae vocantur rhetoricae, 
ponit, ut vel hortetur amicum, vel invitet, vel animum addat.

Nunc scilicet modo exempla sunt figurarum et troporum, quae in epi-
stulis a nobis examinatis continentur, et quidem pauca de syntaxi, quam in 
his epistulis deprehendimus, proponam. Primum nos animadvertere oportet 
Hieronymum, qui tam diu, tam diligenter, tam libenter bonorum scriptorum 
antiquorum opera manibus versabat, grammaticam Latinam apprime co-
gnovisse eiusque structuras plerumque esse secutum. Ex quibus tres mihi 
hoc loco exponendae videntur, quibus haec scientia facillime probatur, 

38 Hieronymus, Epistula 14, 1.
39 Hieronymus, Epistula 14, 2.
40 Hieronymus, Epistula 8.
41 Hieronymus, Epistula 14, 4.
42 Hieronymus, Epistula 3, 5.
43 Hieronymus, Epistula 9.
44 Hieronymus, Epistula 3, 2.
45 Hieronymus, Epistula 6, 2.
46 Hieronymus, Epistula 7, 1.
47 Hieronymus, Epistula 9.
48 Hieronymus, Epistula 12.
49 Hieronymus, Epistula 7, 4.



162 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

temporis omnes figuras ac tropos per singula persequi eosque exponere, 
praesertim cum vix quintam epistularum partem indagare potuerimus, 
itaque nonnulla tantum exempla afferemus. Iam prima in epistula bellas 
metaphoras reperimus, velut: “otium quasi quaedam ingenii rubigo”25; 
alio in loco, cum se vix parem suscepto oneri fatetur, dicit: “Super onerar-
iam navim rudis vector imponor”26. Amico ei bene suadenti ait: “hortaris, 
ut tumida malo vela suspendam, rudentes explicem, clavum regam”27. In 
secunda epistula rogat amicos: “ut me ex istius tenebris saeculi vestro 
liberetis oratu”28. Et mox addit: “nunc me novis diabolus ligat retibus”29. 
Periculum, quod christianus forti animo saepe omnibus rebus spoliatus 
subit, ita exprimit: “Totam circa insulam fremit insanum mare et sinuosis 
montibus illisum scopulis aequor reclamat”30. Fatendum est Hieronymi 
vim imaginationis et animum vere mirandum fuisse, itaque ille ingenio 
nititur, ut amicum, ad quem epistulam mittit, moveat et de suo erga illum 
affectu faciat certiorem. Diabolus vult christiani constantiam perfringere, 
quod Hieronymus describit hoc modo: “Ignita iacula vibrabit, sed exci-
pientur scuto fidei”31. Rem scilicet exaggerando, de se ipso quasi homine 
misero et vitioso ita scripsit: “Ego cinis et vilissima pars luti, et iam fa-
villa dum vegetor”32. Brachylogiae exemplum in sequenti epistula repe-
ritur: “Si omnia habes, incipit sibi plus charitas vindicare, plus petere”33. 
Etiam epanaphora haud raro nobis occurrit, velut in Epistula VII: “Nunc 
cum vestris litteris fabulor, illas amplector, illae mecum loquuntur, illae 
hic tantum Latine sciunt”34. Alia exempla: “Expergiscere, expergiscere, 
evigila de somno”35, “Veniet, veniet postea dies, quo victor revertaris in 
patriam”36.

Hieronymi scriptio saepe etiam chiasmo ornatur: “Ut humilitatem ad-
mirer, virtutem efferam, praedicem charitatem”37. Item sequentia, quae sunt: 

25 Hieronymus, Epistula 1, 1.
26 Hieronymus, Epistula 1, 2.
27 Hieronymus, Epistula 1, 2.
28 Hieronymus, Epistula 2, 2.
29 Hieronymus, Epistula 2, 2.
30 Hieronymus, Epistula 3, 4.
31 Hieronymus, Epistula 3, 5.
32 Hieronymus, Epistula 4, 2.
33 Hieronymus, Epistula 5, 2.
34 Hieronymus, Epistula 7, 2.
35 Hieronymus, Epistula 8.
36 Hieronymus, Epistula 14, 3.
37 Hieronymus, Epistula 9, 1.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 163

“Quem prasesentem retinere non valuit, non quaerit absentem”38, “Qui ro-
gantem contempseras, forsitan audies obiurgantem”39, “Si amas, scribe; si 
irasceris, iratus licet scribe”40. Haud raro etiam interrogationis figura textui 
inseritur: “Et ego infelix victorem me putabo, dum capior?”41, “Quas nunc 
diabolum nectere credis tricas? Quas parare arbitraris insidias?”42, “Cur 
amittis antequam teneas?”43. Item haud rara traductio reperitur: “Non cre-
debam certum, quod certum esse cupiebam”44, “Non timebo hominum iudi-
cium, habiturus iudicem Deum”45, “Vestris litteris provocantibus, ut in uno 
tres, et in tribus unum putarem”46, “Nisi forte negligentiae semper excusa-
tione socia, asseras te non habuisse, quod scriberes: cum hoc ipsum debueris 
scribere, aliud te non habuisse quod scriberes”47, “[…] rursus precor, ut et 
diligentem te diligas, et conservo sermonem conservus impertias”48. Hoc 
loco temperare mihi non possum, quin asseram Hieronymum saepe severi 
induere studeat personam magistri, ut legentibus ab omnibus antiquorum 
scriptorum operibus abhorrere videatur, ne plus quam deceat paganis delec-
tari auctoribus putetur, qui lasciviae et insulsis iocis indulserint, quippe qui 
ipse fateatur se iuvenem non admodum castam vitam duxisse. Scripsit enim 
in Epistula septima: “Scitis ipsi lubricum adolescentiae iter, in quo et ego 
lapsus sum, et vos non sine timore transitis”49. Hieronymus, ut scriptorem 
clarum decebat, in epistulis saepe interrogationes, quae vocantur rhetoricae, 
ponit, ut vel hortetur amicum, vel invitet, vel animum addat.

Nunc scilicet modo exempla sunt figurarum et troporum, quae in epi-
stulis a nobis examinatis continentur, et quidem pauca de syntaxi, quam in 
his epistulis deprehendimus, proponam. Primum nos animadvertere oportet 
Hieronymum, qui tam diu, tam diligenter, tam libenter bonorum scriptorum 
antiquorum opera manibus versabat, grammaticam Latinam apprime co-
gnovisse eiusque structuras plerumque esse secutum. Ex quibus tres mihi 
hoc loco exponendae videntur, quibus haec scientia facillime probatur, 

38 Hieronymus, Epistula 14, 1.
39 Hieronymus, Epistula 14, 2.
40 Hieronymus, Epistula 8.
41 Hieronymus, Epistula 14, 4.
42 Hieronymus, Epistula 3, 5.
43 Hieronymus, Epistula 9.
44 Hieronymus, Epistula 3, 2.
45 Hieronymus, Epistula 6, 2.
46 Hieronymus, Epistula 7, 1.
47 Hieronymus, Epistula 9.
48 Hieronymus, Epistula 12.
49 Hieronymus, Epistula 7, 4.



164 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quaeque sunt: accusativus cum infinitivo, consecutio temporum, ablativus 
absolutus. Quod ad primam attinet, nunc paucas velim attendas. Etenim 
epistulam tertiam hac enuntiatione inchoavit: “Plus Deum tribuere quam 
rogatur, et ea saepe concedere, quae nec oculus vidit, nec auris audivit, nec 
in cor hominis ascenderunt, licet ex sacrorum mysterio voluminum ante 
cognoverim, tamen in causa propria nunc probavi, Ruffine carissime”50. 
Pulcherrimum re vera ab ipso accusativo et verbo eam structuram incipere 
et deinde ex duobus verbis regentibus facere dependere. Alia brevior enun-
tiatio ex epistula quinta deprompta, quae duos accusativos cum infinitivis 
continet, haec est: “In hoc arbitror me non peccare, si hominem vagum non 
sinam longius fugere”51. Tertium demum exemplum ex epistula septima 
decima haustum addam, quod eius linguae elegantiam brevitate testante 
significat: “Permittant me, quaeso, nihil loqui”52. At tamen concedendum 
est et illum nonnumquam novo iam usui indulsisse, ut pro accussativo cum 
infinitivo verbum finitum appareret. Exempli gratia in epistula duodecima 
scriptum occurrit: “Legimus in veteri Testamento, quod semper Dominus 
Moysi et Aaron ad ostium tabernaculi sit locutus”53. In Epistula vero unde-
cima scripsit: “Scio quia nulla communio luci cum tenebris est: nulla cum 
ancillis Dei peccatoribus sociatio”54.

Quod autem ad consecutionem temporum atttinet, Hieronymus raro la-
bitur, itaque his sententiis recta rectio comprobatur: “Precor itaque, quod 
et ante annum prioribus litteris rogaveram, ut pacem, quam nobis Dominus 
reliquit, habeamus, et meum desiderium, et tuam mentem Christus intu-
eatur”55. Et alio exemplo ex Epistula quarta decima deprompto docemur: 
“Nec possum obtendere paupertatem, cum in Evangelio anum viduam, 
duo, quae sola sibi superant, aera mittentem in gazophylacium, lauda-
verit Dominus”56. Addo etiam aliud exemplum ex Epistula vicesima ad 
Damasum Papam missa decerptum: “Restat ergo, ut omissis opinionum 
rivulis, ad ipsum fontem, unde ab Evangelistis sumptum est, recurramus”57.

Has breves observationes nostras ablativi absoluti exemplis supplemus, 
quae formula in lingua Polona ignota et abbreviat enuntiationem, et ornare 

50 Hieronymus, Epistula 3, 1.
51 Hieronymus, Epistula 5, 3.
52 Hieronymus, Epistula 17, 2.
53 Hieronymus, Epistula 18, 8.
54 Hieronymus, Epistula 11.
55 Hieronymus, Epistula 13.
56 Hieronymus, Epistula 14, 8.
57 Hieronymus, Epistula 20, 1.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 165

eam potest, et saepe ipsius scriptoris ingenium declarant. Nempe in epistula 
tertia decima legimus haec: “Quomodo in quotidiana prece umquam dixi-
mus: Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris, 
animo discrepante cum verbis, oratione dissidente cum factis?”58. In epistula 
vero quinta decima: “Profligato a sobole mala patrimonio, apud vos solos in-
corrupta patrum servatur haereditas”59. Ad Damasum Papam epistulam, quae 
decimo numero instructa est, mittens inserit: “Christus, inquam, prodigum 
filium revertentem laetus amplectitur, et nonaginta novem pecudibus dereli-
ctis, una ovicula, quae remanserat, humeris Boni Pastoris advehitur”60.

Dum in Hieronymi epistularum collectionem inquirimus, perspicuum est 
illum non modo optimorum scriptorum Latinorum vestigia sequi, sed etiam, 
licet interdum ipse significaverit veterum Romanorum scripta sibi placuisse 
seque avide illa legisse, illa ad efformandum auctoris nostri stilum et suorum 
operum elegantiam multum valuisse. Cum nunc modo de nonnullis Epistulis 
Hieronymi tractemus, legentibus et alios illius libros manifestum est eum etiam 
in iis ab antiquorum oratorum et optimorum scriptorum stilo minime abhor-
ruisse. Satis est enumerare Vitam Pauli, Hilarionis et Malchi, quibus scriptis 
ingenium Hieronymi de sanctorum gestis narrantis apprime elucet. Quod ad 
ingenii Hieronymi dotes spectat, addendum est tum in epistulis cum in aliis 
operibus abundantiam verborum et formularum perspici posse, quam scilicet 
ex multorum auctorum Romanorum libris hausit et quae illi usui erat. Hoc sci-
licet maxime in pluribus adiectivis et participiis apparet, ut exemplum afferam, 
quando de amico monacho vitam castam multis annis agenti narrabat, haec 
dicit: “Oculi puro lumine vigent, pedes imprimunt certa vestigia, auditus pe-
netrabilis, dentes candidi, vox canora, corpus solidum, et succi plenum; cani 
cum rubore discrepant, vires cum aetate dissentiunt”61. Item animadvertendum 
est scriptorem nostrum, ut personae, ad quam epistulam mitteret, facilius de 
quadam re persuaderet, non modo idoneis argumentis esse usum, sed etiam 
orationis ornatu illam movere studuisse. Id scilicet tum facere potuit, cum per-
sona illa et vinculis amicitiae cum eo coniuncta esset, et adeo exculta, ut haec 
argumenta probare posset et illa verborum ornamenta eam grate mulcerent.

Quamquam multa adhuc restant, de quibus non modo mentionem facere, 
sed etiam de iis plenius disserere libeat, volumus tamen coarctato necessario 
nostri articuli argumento hoc tantum subicere: Hieronymus multis in locis et 
suum cupiebat animum illustrare et altiorem rerum scientiam monstrare, de 

58 Hieronymus, Epistula 13.
59 Hieronymus, Epistula 15, 1.
60 Hieronymus, Epistula 16, 1.
61 Hieronymus, Epistula 10, 2.



164 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quaeque sunt: accusativus cum infinitivo, consecutio temporum, ablativus 
absolutus. Quod ad primam attinet, nunc paucas velim attendas. Etenim 
epistulam tertiam hac enuntiatione inchoavit: “Plus Deum tribuere quam 
rogatur, et ea saepe concedere, quae nec oculus vidit, nec auris audivit, nec 
in cor hominis ascenderunt, licet ex sacrorum mysterio voluminum ante 
cognoverim, tamen in causa propria nunc probavi, Ruffine carissime”50. 
Pulcherrimum re vera ab ipso accusativo et verbo eam structuram incipere 
et deinde ex duobus verbis regentibus facere dependere. Alia brevior enun-
tiatio ex epistula quinta deprompta, quae duos accusativos cum infinitivis 
continet, haec est: “In hoc arbitror me non peccare, si hominem vagum non 
sinam longius fugere”51. Tertium demum exemplum ex epistula septima 
decima haustum addam, quod eius linguae elegantiam brevitate testante 
significat: “Permittant me, quaeso, nihil loqui”52. At tamen concedendum 
est et illum nonnumquam novo iam usui indulsisse, ut pro accussativo cum 
infinitivo verbum finitum appareret. Exempli gratia in epistula duodecima 
scriptum occurrit: “Legimus in veteri Testamento, quod semper Dominus 
Moysi et Aaron ad ostium tabernaculi sit locutus”53. In Epistula vero unde-
cima scripsit: “Scio quia nulla communio luci cum tenebris est: nulla cum 
ancillis Dei peccatoribus sociatio”54.

Quod autem ad consecutionem temporum atttinet, Hieronymus raro la-
bitur, itaque his sententiis recta rectio comprobatur: “Precor itaque, quod 
et ante annum prioribus litteris rogaveram, ut pacem, quam nobis Dominus 
reliquit, habeamus, et meum desiderium, et tuam mentem Christus intu-
eatur”55. Et alio exemplo ex Epistula quarta decima deprompto docemur: 
“Nec possum obtendere paupertatem, cum in Evangelio anum viduam, 
duo, quae sola sibi superant, aera mittentem in gazophylacium, lauda-
verit Dominus”56. Addo etiam aliud exemplum ex Epistula vicesima ad 
Damasum Papam missa decerptum: “Restat ergo, ut omissis opinionum 
rivulis, ad ipsum fontem, unde ab Evangelistis sumptum est, recurramus”57.

Has breves observationes nostras ablativi absoluti exemplis supplemus, 
quae formula in lingua Polona ignota et abbreviat enuntiationem, et ornare 

50 Hieronymus, Epistula 3, 1.
51 Hieronymus, Epistula 5, 3.
52 Hieronymus, Epistula 17, 2.
53 Hieronymus, Epistula 18, 8.
54 Hieronymus, Epistula 11.
55 Hieronymus, Epistula 13.
56 Hieronymus, Epistula 14, 8.
57 Hieronymus, Epistula 20, 1.

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 165

eam potest, et saepe ipsius scriptoris ingenium declarant. Nempe in epistula 
tertia decima legimus haec: “Quomodo in quotidiana prece umquam dixi-
mus: Dimitte nobis debita nostra sicut et nos dimittimus debitoribus nostris, 
animo discrepante cum verbis, oratione dissidente cum factis?”58. In epistula 
vero quinta decima: “Profligato a sobole mala patrimonio, apud vos solos in-
corrupta patrum servatur haereditas”59. Ad Damasum Papam epistulam, quae 
decimo numero instructa est, mittens inserit: “Christus, inquam, prodigum 
filium revertentem laetus amplectitur, et nonaginta novem pecudibus dereli-
ctis, una ovicula, quae remanserat, humeris Boni Pastoris advehitur”60.

Dum in Hieronymi epistularum collectionem inquirimus, perspicuum est 
illum non modo optimorum scriptorum Latinorum vestigia sequi, sed etiam, 
licet interdum ipse significaverit veterum Romanorum scripta sibi placuisse 
seque avide illa legisse, illa ad efformandum auctoris nostri stilum et suorum 
operum elegantiam multum valuisse. Cum nunc modo de nonnullis Epistulis 
Hieronymi tractemus, legentibus et alios illius libros manifestum est eum etiam 
in iis ab antiquorum oratorum et optimorum scriptorum stilo minime abhor-
ruisse. Satis est enumerare Vitam Pauli, Hilarionis et Malchi, quibus scriptis 
ingenium Hieronymi de sanctorum gestis narrantis apprime elucet. Quod ad 
ingenii Hieronymi dotes spectat, addendum est tum in epistulis cum in aliis 
operibus abundantiam verborum et formularum perspici posse, quam scilicet 
ex multorum auctorum Romanorum libris hausit et quae illi usui erat. Hoc sci-
licet maxime in pluribus adiectivis et participiis apparet, ut exemplum afferam, 
quando de amico monacho vitam castam multis annis agenti narrabat, haec 
dicit: “Oculi puro lumine vigent, pedes imprimunt certa vestigia, auditus pe-
netrabilis, dentes candidi, vox canora, corpus solidum, et succi plenum; cani 
cum rubore discrepant, vires cum aetate dissentiunt”61. Item animadvertendum 
est scriptorem nostrum, ut personae, ad quam epistulam mitteret, facilius de 
quadam re persuaderet, non modo idoneis argumentis esse usum, sed etiam 
orationis ornatu illam movere studuisse. Id scilicet tum facere potuit, cum per-
sona illa et vinculis amicitiae cum eo coniuncta esset, et adeo exculta, ut haec 
argumenta probare posset et illa verborum ornamenta eam grate mulcerent.

Quamquam multa adhuc restant, de quibus non modo mentionem facere, 
sed etiam de iis plenius disserere libeat, volumus tamen coarctato necessario 
nostri articuli argumento hoc tantum subicere: Hieronymus multis in locis et 
suum cupiebat animum illustrare et altiorem rerum scientiam monstrare, de 

58 Hieronymus, Epistula 13.
59 Hieronymus, Epistula 15, 1.
60 Hieronymus, Epistula 16, 1.
61 Hieronymus, Epistula 10, 2.



166 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quibus vel interrogabatur vel ipse alios docere instituit. Quod facile perspici-
tur, cum et in sensum plurimorum verborum inquirit, et veterum scriptorum 
sententias commemorat, ut verum esse, quod ipse affirmat, demonstret, et 
quidem tum quoque, cum res manifesta erat et nulla demonstratione egebat.

Ut iam summam faciam, Hieronymus in epistulis, quas pervestiga-
vi, non modo ipsam genuinam Ecclesiae doctrinam, sed etiam suam ip-
sius mentem aperire saepe studuit, quod ex illius enuntiationibus elucet. 
Quamquam nonnumquam temperare sibi non potuit, ut severe alloquere-
tur personas, ad quas epistulas mitteret, tamen adeo modeste se gessit, ut 
neminem offenderet, nemini esset molestus. Ingenium suum incontinens, 
quod multi viri docti inculpant, etsi non usque mitigabat, tamen nitebatur, 
ut proximis non esset immitis. Itaque Hieronymum Stridoniensem, virum 
et probum et strenuum et sincerae doctrinae christianae defensorem acer-
rimum in sanctorum numerum relatum esse, Sacrosancta gaudet Ecclesia.

St. Jerome as a Follower of the Language and Style of the Ancient 
Authors on the Basis of his Letters 1-24 (Selected Issues)

(summary)

St. Jerome is known as an outstanding expert on ancient literature and a follower of its 
excellent authors as well as the classical Latin language. The relatively low interest in his 
work among younger philologists and patrologists prompted the author of the article to 
show the values of Jerome’s language and style imitating outstanding Latin writers and 
poets, especially Cicero. Already by showing his education and reading on the example of 
his letters, the author of the article wants to stimulate the desire for more serious studies of 
his works not insignificant, and often outstanding, not only in terms of theology, but also 
literary. Cited examples of some elements of the Latin used by St. Jerome show that he is 
rightly recognized for his abilities and knowledge.

Keywords:  Jerome; letters; Latin classical literature; style; Cicero; Latin

Św. Hieronim jako naśladowca języka i stylu autorów starożytnych 
na podstawie listów 1-24 (wybór problematyki)

(streszczenie)

Św. Hieronim znany jest jako wybitny znawca literatury antycznej i naśladowca jej znako-
mitych autorów, jak również klasycznego języka łacińskiego. Stosunkowo niewielkie obec-
nie zainteresowanie jego twórczością w gronie młodszych filologów i patrologów skłoniło 
autora artykułu do ukazania walorów jego języka i stylu naśladującego znakomitych pisarzy 

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 167

i poetów łacińskich, przede wszystkim Cycerona. Już ukazaniem w wąskim zakresie jego 
wykształcenia i oczytania pragnie autor artykułu pobudzić chęć do poważniejszych studiów 
jego wcale niemałej, a często wybitnej, nie tylko pod pod względem teologicznym, ale i lite-
rackim, twórczości. Przytoczone przykłady niektórych elementów języka łacińskiego, jakim 
posługiwał się Św. Hieronim, budzi uznanie dla jego zdolności i wiedzy.

Słowa kluczowe:  Hieronim; listy; łacińska literatura klasyczna; styl; Cyceron; język łaciński

Bibliography

Sources

Hieronymus Stridonensis, Epistulae, w: Hieronim ze Strydonu, Listy, v. 1 (1-50), wstęp 
i opr. M. Ożóg, tekst łac. H. Pietras, ŹMT 54, Kraków 2010.

Quintus Horatius Flaccus, Epistulae, w: Kwintus Horacjusz Flakkus, Dzieła Wszystkie, 
v. 1-2, opr. O. Jurewicz, Wrocław 1986.

Studies

Bloomer W.M., Latinity and Literary Society at Rome, Philadelphia 1997.
Brożek M., Historia Literatury Łacińskiej w Starożytności. Zarys, Wrocław – Warszawa 

– Kraków 1969.
Cain A., ‘Vox Clamantis in Deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of Ascetic 

Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert,” JTS 57 (2006) 500-525.
Conring B., Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistologra-

phie, Tübingen 2001.
Cytowska M. – Szelest H., Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy Chrześci-

jańscy, Warszawa 1994.
Cytowska M. – Szelest H., Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Warszawa 1992.
Hagendahl H., Latin Fathers and the Classics: A Study on the Apologists, Jerome, and 

Other Christian Writers, Göteborg 1958.
Herron M.C., A Study of the Clausulae in the Writings of St. Jerome, Washington 1937.
Hritzu J.N., The Style of the Letters of St. Jerome, Washington 1939.
Norden E., Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renais-

sance, v. 1-2, Leipzig 1898.
Paucker C. von, De latinitate b. Hieronymi observationes ad nominum verborumque 

usum pertinentes, Berlini 1880.
Stade W., Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges 

rhetoricas secutus sit, Rostock 1925.
Stoico G., L’epistolario di S. Girolamo. Studio critico-letterario di stilistica Latina, 

Naples 1972.
Viscido L., Atteggiamenti ironici nell’Epistolario geronimiano, Salerno 1978.



166 Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski 

quibus vel interrogabatur vel ipse alios docere instituit. Quod facile perspici-
tur, cum et in sensum plurimorum verborum inquirit, et veterum scriptorum 
sententias commemorat, ut verum esse, quod ipse affirmat, demonstret, et 
quidem tum quoque, cum res manifesta erat et nulla demonstratione egebat.

Ut iam summam faciam, Hieronymus in epistulis, quas pervestiga-
vi, non modo ipsam genuinam Ecclesiae doctrinam, sed etiam suam ip-
sius mentem aperire saepe studuit, quod ex illius enuntiationibus elucet. 
Quamquam nonnumquam temperare sibi non potuit, ut severe alloquere-
tur personas, ad quas epistulas mitteret, tamen adeo modeste se gessit, ut 
neminem offenderet, nemini esset molestus. Ingenium suum incontinens, 
quod multi viri docti inculpant, etsi non usque mitigabat, tamen nitebatur, 
ut proximis non esset immitis. Itaque Hieronymum Stridoniensem, virum 
et probum et strenuum et sincerae doctrinae christianae defensorem acer-
rimum in sanctorum numerum relatum esse, Sacrosancta gaudet Ecclesia.

St. Jerome as a Follower of the Language and Style of the Ancient 
Authors on the Basis of his Letters 1-24 (Selected Issues)

(summary)

St. Jerome is known as an outstanding expert on ancient literature and a follower of its 
excellent authors as well as the classical Latin language. The relatively low interest in his 
work among younger philologists and patrologists prompted the author of the article to 
show the values of Jerome’s language and style imitating outstanding Latin writers and 
poets, especially Cicero. Already by showing his education and reading on the example of 
his letters, the author of the article wants to stimulate the desire for more serious studies of 
his works not insignificant, and often outstanding, not only in terms of theology, but also 
literary. Cited examples of some elements of the Latin used by St. Jerome show that he is 
rightly recognized for his abilities and knowledge.

Keywords:  Jerome; letters; Latin classical literature; style; Cicero; Latin

Św. Hieronim jako naśladowca języka i stylu autorów starożytnych 
na podstawie listów 1-24 (wybór problematyki)

(streszczenie)

Św. Hieronim znany jest jako wybitny znawca literatury antycznej i naśladowca jej znako-
mitych autorów, jak również klasycznego języka łacińskiego. Stosunkowo niewielkie obec-
nie zainteresowanie jego twórczością w gronie młodszych filologów i patrologów skłoniło 
autora artykułu do ukazania walorów jego języka i stylu naśladującego znakomitych pisarzy 

 De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum auctorum 167

i poetów łacińskich, przede wszystkim Cycerona. Już ukazaniem w wąskim zakresie jego 
wykształcenia i oczytania pragnie autor artykułu pobudzić chęć do poważniejszych studiów 
jego wcale niemałej, a często wybitnej, nie tylko pod pod względem teologicznym, ale i lite-
rackim, twórczości. Przytoczone przykłady niektórych elementów języka łacińskiego, jakim 
posługiwał się Św. Hieronim, budzi uznanie dla jego zdolności i wiedzy.

Słowa kluczowe:  Hieronim; listy; łacińska literatura klasyczna; styl; Cyceron; język łaciński

Bibliography

Sources

Hieronymus Stridonensis, Epistulae, w: Hieronim ze Strydonu, Listy, v. 1 (1-50), wstęp 
i opr. M. Ożóg, tekst łac. H. Pietras, ŹMT 54, Kraków 2010.

Quintus Horatius Flaccus, Epistulae, w: Kwintus Horacjusz Flakkus, Dzieła Wszystkie, 
v. 1-2, opr. O. Jurewicz, Wrocław 1986.

Studies

Bloomer W.M., Latinity and Literary Society at Rome, Philadelphia 1997.
Brożek M., Historia Literatury Łacińskiej w Starożytności. Zarys, Wrocław – Warszawa 

– Kraków 1969.
Cain A., ‘Vox Clamantis in Deserto’: Rhetoric, Reproach, and the Forging of Ascetic 

Authority in Jerome’s Letters from the Syrian Desert,” JTS 57 (2006) 500-525.
Conring B., Hieronymus als Briefschreiber. Ein Beitrag zur spätantiken Epistologra-

phie, Tübingen 2001.
Cytowska M. – Szelest H., Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Autorzy Chrześci-

jańscy, Warszawa 1994.
Cytowska M. – Szelest H., Literatura Rzymska, Okres Cesarstwa, Warszawa 1992.
Hagendahl H., Latin Fathers and the Classics: A Study on the Apologists, Jerome, and 

Other Christian Writers, Göteborg 1958.
Herron M.C., A Study of the Clausulae in the Writings of St. Jerome, Washington 1937.
Hritzu J.N., The Style of the Letters of St. Jerome, Washington 1939.
Norden E., Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der Renais-

sance, v. 1-2, Leipzig 1898.
Paucker C. von, De latinitate b. Hieronymi observationes ad nominum verborumque 

usum pertinentes, Berlini 1880.
Stade W., Hieronymus in prooemiis quid tractaverit et quos auctores quasque leges 

rhetoricas secutus sit, Rostock 1925.
Stoico G., L’epistolario di S. Girolamo. Studio critico-letterario di stilistica Latina, 

Naples 1972.
Viscido L., Atteggiamenti ironici nell’Epistolario geronimiano, Salerno 1978.



Recenzje



Recenzje



Bp Jan Śrutwa, Dzieje Kościoła w Starożytności, t. 1: Epoka wielkich 
prześladowań, ss. 450 + 6 map; t. 2: Kościół w Cesarstwie Rzymskim, 
ss. 443 + 3 mapy, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II, Lublin 2018.

W ciągu wieków powstało wiele prac na temat historii Kościoła. Na 
tym polu nie pozostają w tyle również polscy uczeni. Każda nowa pozycja 
jednak poświęcona temu przedmiotowi, zwłaszcza traktująca go w sposób 
dotąd niedostrzeżony, jest przyjmowana z ogromnym zainteresowaniem. 
Takie jest właśnie studium ks. biskupa profesora dra hab. Jana Śrutwy 
Dzieje Kościoła w Starożytności.

Przedstawiona monografia różni się od wcześniejszych opracowań 
wielu autorów przede wszystkim tym, że nie tylko mocno bazuje na źró-
dłach, bądź to już przełożonych na język polski lub też, ale również na 
tym, że autor osobiście dokonuje własnego (czyni to często) przekładu tek-
stu oryginalnego na język polski oraz tym, że tekst źródłowy autor wplata 
w tok swej narracji. Dzięki temu czytelnik łatwiej obejmuje olbrzymi, czę-
sto dość zawiły, materiał historyczny. Spotyka się z samym źródłem, czyta 
teksty źródłowe i je wraz z autorem studium analizuje. Można powiedzieć, 
że ksiądz biskup Jan Śrutwa działa na intelekt, wolę i uczucia czytelnika. 
Praca została tak zredagowana, że czytelnik może czytać i studiować do-
stępne mu dzieło bądź to sukcesywnie, trzymając się chronologii wyda-
rzeń, bądź to na wyrywki w zależności od tego, co go w danym momencie 
interesuje. Po lekturze tego pięknego dzieła odnoszę wrażenie (i z rado-
ścią je przyjmuję), że autor pisał je jakby pod kątem prymatu biskupa 
Rzymu (począwszy od Piotra do Leona Wielkiego), który w całej histo-
rii Kościoła jest znakiem nie tylko jedności i tożsamości całego Kościoła 
Chrystusowego, ale także w ogóle największym autorytetem w świecie. 
Autor pokazuje wielkość papieży, ich autorytet religijny, moralny i poli-
tyczny, dowodzi wręcz tego, kiedy opisuje wydarzenia historyczne we-
wnątrz Kościoła i relacje Kościoła z instytucjami zewnętrznymi, zwłaszcza 
z władcami cesarstwa rzymskiego i z poza cesarstwa.



Bp Jan Śrutwa, Dzieje Kościoła w Starożytności, t. 1: Epoka wielkich 
prześladowań, ss. 450 + 6 map; t. 2: Kościół w Cesarstwie Rzymskim, 
ss. 443 + 3 mapy, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II, Lublin 2018.

W ciągu wieków powstało wiele prac na temat historii Kościoła. Na 
tym polu nie pozostają w tyle również polscy uczeni. Każda nowa pozycja 
jednak poświęcona temu przedmiotowi, zwłaszcza traktująca go w sposób 
dotąd niedostrzeżony, jest przyjmowana z ogromnym zainteresowaniem. 
Takie jest właśnie studium ks. biskupa profesora dra hab. Jana Śrutwy 
Dzieje Kościoła w Starożytności.

Przedstawiona monografia różni się od wcześniejszych opracowań 
wielu autorów przede wszystkim tym, że nie tylko mocno bazuje na źró-
dłach, bądź to już przełożonych na język polski lub też, ale również na 
tym, że autor osobiście dokonuje własnego (czyni to często) przekładu tek-
stu oryginalnego na język polski oraz tym, że tekst źródłowy autor wplata 
w tok swej narracji. Dzięki temu czytelnik łatwiej obejmuje olbrzymi, czę-
sto dość zawiły, materiał historyczny. Spotyka się z samym źródłem, czyta 
teksty źródłowe i je wraz z autorem studium analizuje. Można powiedzieć, 
że ksiądz biskup Jan Śrutwa działa na intelekt, wolę i uczucia czytelnika. 
Praca została tak zredagowana, że czytelnik może czytać i studiować do-
stępne mu dzieło bądź to sukcesywnie, trzymając się chronologii wyda-
rzeń, bądź to na wyrywki w zależności od tego, co go w danym momencie 
interesuje. Po lekturze tego pięknego dzieła odnoszę wrażenie (i z rado-
ścią je przyjmuję), że autor pisał je jakby pod kątem prymatu biskupa 
Rzymu (począwszy od Piotra do Leona Wielkiego), który w całej histo-
rii Kościoła jest znakiem nie tylko jedności i tożsamości całego Kościoła 
Chrystusowego, ale także w ogóle największym autorytetem w świecie. 
Autor pokazuje wielkość papieży, ich autorytet religijny, moralny i poli-
tyczny, dowodzi wręcz tego, kiedy opisuje wydarzenia historyczne we-
wnątrz Kościoła i relacje Kościoła z instytucjami zewnętrznymi, zwłaszcza 
z władcami cesarstwa rzymskiego i z poza cesarstwa.



172 Recenzje 

Z uznaniem zatem należy przyjąć studium księdza profesora Jana Śrutwy, 
które – jak sądzę – może być impulsem do napisania wiele prac przyczynkar-
skich i większych na temat Kościoła w starożytności. Może w tym miejscu 
warto odnotować wrażenie piszącego tę recenzję, że dzieło jest nader erudy-
cyjne, podane w sposób prosty, wręcz obrazowy i przekonywujący.

Autor studium w myśl zasady qui bene distinguit, bene docet, jako 
znakomity znawca tamtych wydarzeń, cały bogaty materiał historyczny 
podzielił na dwa tomy, każdy z nich na dwie części, a te z kolei na dalsze.

W zakończeniu pracy autor dzieła podaje mapy, indeks osób, indeks 
nazw geograficznych oraz literaturę uzupełniającą, przez którą wskazuje 
na ciągłą potrzebę studium dziejów Kościoła w starożytności.

Zatem układ pracy jest jasny, dokładnie określony, co stanowi uła-
twienie dla czytelnika, bo staje się pomocne dla asymilacji bogactwa 
materiału zawartego w dziele. Uderza przejrzystość i jasność przekazu. 
Język pracy jest prosty i logiczny. Racjonalna treść jest komunikatywna. 
Przedsięwzięcie stanowi ważny wkład autora w rozwój badań naukowych 
odnoszących się do dziejów Kościoła w starożytności. Praca stanowi bo-
wiem opracowanie w pełni oryginalne i misyjne.

Podsumowując, pragnę podkreślić, że mimo istnienia szeregu opracowań 
historii Kościoła w starożytności, w Polsce nie powstało dotąd żadne tego 
rodzaju dzieło o tak wielkim znaczeniu i zapotrzebowaniu. Przedsięwzięcie 
księdza biskupa profesora Jana Śrutwy stanowi dostrzegalny twórczy wkład 
w rozwój polskiej i światowej historii Kościoła w starożytności, będzie słu-
żyło nie tyko historykom Kościoła i teologom uprawiającym patrologię z pa-
trystyką, ale i humanistom zajmującym się historią i literaturoznawstwem. 
Wywody księdza profesora są przekonujące i zachęcają czytającego pracę 
do wspólnego zastanowienia się nad przekazami historycznymi: źródłowy-
mi opisami historii i dziełami Ojców Kościoła. Dzieło księdza profesora 
Jana Śrutwy będzie cieszyło się zainteresowaniem wielu odbiorców: teolo-
gów i humanistów, historyków i filologów klasycznych, literaturoznawców 
i historyków kultury oraz miłośników antyku w ogóle. Powinno znaleźć się 
w bibliotece studentów i profesorów, katechetów i kaznodziejów. Posługując 
się słowami Horacego, wypowiedzianymi o własnym ojcu, można je odnieść 
także do księdza biskupa profesora dra hab. Jana Śrutwy: laus illi debetur et 
a me gratia maior (Horacy, Sat. 1,6,88).

Ks. Augustyn Eckmann, Lublin – KUL

 Recenzje 173

Edward D. Andrews, The Reading Culture of Early Christianity: 
The Production, Publication, Circulation, and Use of Books in the Early 
Christian Church, Cambridge, Ohio 2019, pp. 247.

By introducing the book, there have been questions such as: what is 
the process that the New Testament writers would have followed to get 
their book ready to be published, that is, copied by others? Once they were 
prepared for publication, how would they be copied throughout the centu-
ries, up until the time of the printing press of 1455 C.E.? How can we have 
confidence that what we are reading is, in fact, the word of God when we 
open our bible?

“The Reading Culture of Early Christianity” was written by Edward 
D. Andrews and published by Christian Publishing House, Cambridge, 
Ohio in 2019. It is historical and biblically centered with 226 pages: it pro-
vides the reader with the production process of the New Testament books, 
the publication process, how they were circulated, and to what extent they 
were used in the early church. 

The author Edward D. Andrews is CEO and President of Christian 
Publishing House. He has authored over one hundred books. He is the 
Chief Translator of the Updated American Standard Version (UASV). He 
is awarded AS in Criminal Justice, BS in Religion, MA in Biblical Studies, 
and MDiv in Theology.

Until 1455 C.E., every manuscript was produced and copied by hand. 
In addition, it may have been copied in scriptorium, i.e., a room in a monas-
tery for storing, copying, illustrating, or reading manuscripts. In the scrip-
torium, a lector would read aloud slowly as multiple scribes or copyists 
took down what he was saying. Unlike our notebooks today, the scribe 
would use papyrus and parchment sheets using reed pen and later quill pen. 
Although there were difficulties in using these material which constituted 
basic difficulties as early scribes made copies of our New Testament books.

In time, sheets of foldable materials replaced rigid tablets: like 
scrolls, a roll of papyrus, parchment, or other material, used for a written 
document; the codex is also made up of sheets of papyrus or parch-
ment inscribed with handwritten manuscript texts, especially of Biblical 
Scriptures, in book form.

There was the study of ancient handwriting where scribes use abbre-
viations and contractions for various reasons. Ancient handwriting: indivi-
dual letterforms, ligatures, punctuation, and abbreviations enables them to 



172 Recenzje 

Z uznaniem zatem należy przyjąć studium księdza profesora Jana Śrutwy, 
które – jak sądzę – może być impulsem do napisania wiele prac przyczynkar-
skich i większych na temat Kościoła w starożytności. Może w tym miejscu 
warto odnotować wrażenie piszącego tę recenzję, że dzieło jest nader erudy-
cyjne, podane w sposób prosty, wręcz obrazowy i przekonywujący.

Autor studium w myśl zasady qui bene distinguit, bene docet, jako 
znakomity znawca tamtych wydarzeń, cały bogaty materiał historyczny 
podzielił na dwa tomy, każdy z nich na dwie części, a te z kolei na dalsze.

W zakończeniu pracy autor dzieła podaje mapy, indeks osób, indeks 
nazw geograficznych oraz literaturę uzupełniającą, przez którą wskazuje 
na ciągłą potrzebę studium dziejów Kościoła w starożytności.

Zatem układ pracy jest jasny, dokładnie określony, co stanowi uła-
twienie dla czytelnika, bo staje się pomocne dla asymilacji bogactwa 
materiału zawartego w dziele. Uderza przejrzystość i jasność przekazu. 
Język pracy jest prosty i logiczny. Racjonalna treść jest komunikatywna. 
Przedsięwzięcie stanowi ważny wkład autora w rozwój badań naukowych 
odnoszących się do dziejów Kościoła w starożytności. Praca stanowi bo-
wiem opracowanie w pełni oryginalne i misyjne.

Podsumowując, pragnę podkreślić, że mimo istnienia szeregu opracowań 
historii Kościoła w starożytności, w Polsce nie powstało dotąd żadne tego 
rodzaju dzieło o tak wielkim znaczeniu i zapotrzebowaniu. Przedsięwzięcie 
księdza biskupa profesora Jana Śrutwy stanowi dostrzegalny twórczy wkład 
w rozwój polskiej i światowej historii Kościoła w starożytności, będzie słu-
żyło nie tyko historykom Kościoła i teologom uprawiającym patrologię z pa-
trystyką, ale i humanistom zajmującym się historią i literaturoznawstwem. 
Wywody księdza profesora są przekonujące i zachęcają czytającego pracę 
do wspólnego zastanowienia się nad przekazami historycznymi: źródłowy-
mi opisami historii i dziełami Ojców Kościoła. Dzieło księdza profesora 
Jana Śrutwy będzie cieszyło się zainteresowaniem wielu odbiorców: teolo-
gów i humanistów, historyków i filologów klasycznych, literaturoznawców 
i historyków kultury oraz miłośników antyku w ogóle. Powinno znaleźć się 
w bibliotece studentów i profesorów, katechetów i kaznodziejów. Posługując 
się słowami Horacego, wypowiedzianymi o własnym ojcu, można je odnieść 
także do księdza biskupa profesora dra hab. Jana Śrutwy: laus illi debetur et 
a me gratia maior (Horacy, Sat. 1,6,88).

Ks. Augustyn Eckmann, Lublin – KUL

 Recenzje 173

Edward D. Andrews, The Reading Culture of Early Christianity: 
The Production, Publication, Circulation, and Use of Books in the Early 
Christian Church, Cambridge, Ohio 2019, pp. 247.

By introducing the book, there have been questions such as: what is 
the process that the New Testament writers would have followed to get 
their book ready to be published, that is, copied by others? Once they were 
prepared for publication, how would they be copied throughout the centu-
ries, up until the time of the printing press of 1455 C.E.? How can we have 
confidence that what we are reading is, in fact, the word of God when we 
open our bible?

“The Reading Culture of Early Christianity” was written by Edward 
D. Andrews and published by Christian Publishing House, Cambridge, 
Ohio in 2019. It is historical and biblically centered with 226 pages: it pro-
vides the reader with the production process of the New Testament books, 
the publication process, how they were circulated, and to what extent they 
were used in the early church. 

The author Edward D. Andrews is CEO and President of Christian 
Publishing House. He has authored over one hundred books. He is the 
Chief Translator of the Updated American Standard Version (UASV). He 
is awarded AS in Criminal Justice, BS in Religion, MA in Biblical Studies, 
and MDiv in Theology.

Until 1455 C.E., every manuscript was produced and copied by hand. 
In addition, it may have been copied in scriptorium, i.e., a room in a monas-
tery for storing, copying, illustrating, or reading manuscripts. In the scrip-
torium, a lector would read aloud slowly as multiple scribes or copyists 
took down what he was saying. Unlike our notebooks today, the scribe 
would use papyrus and parchment sheets using reed pen and later quill pen. 
Although there were difficulties in using these material which constituted 
basic difficulties as early scribes made copies of our New Testament books.

In time, sheets of foldable materials replaced rigid tablets: like 
scrolls, a roll of papyrus, parchment, or other material, used for a written 
document; the codex is also made up of sheets of papyrus or parch-
ment inscribed with handwritten manuscript texts, especially of Biblical 
Scriptures, in book form.

There was the study of ancient handwriting where scribes use abbre-
viations and contractions for various reasons. Ancient handwriting: indivi-
dual letterforms, ligatures, punctuation, and abbreviations enables them to 



174 Recenzje 

read and understand the text. There was also the publishing industry of the 
ancient world an example was the scriptorium, and distribution of Greek 
New Testament manuscripts.

According to the author, from ancient times until 1455 C.E., anything 
that was penned was done so literally, by hand. A “manuscript” is a hand-
written text. It would mostly be done one copy at a time in the early decades 
of Christianity. In the second century C.E., Andrews viewed it may have 
been copied in a scriptorium.

The author opined, the codex has been viewed as the most significant 
advancement in the development of the book, aside from the printing press. 
Some of the earliest surviving codices were made of papyrus, being pre-
served in the dry sand of Egypt. Again, the Christians played a major part 
in the eventual death of the scroll. Their evangelism would have been far 
more cumbersome without the codex.

It is only reasonable to assume that the original 27 books written fir-
sthand by the New Testament authors have not survived. Instead, we only 
have what we must consider being imperfect copies. The author reasoned 
beyond doubt that the Hebrew Old Testament and the Greek New Testament 
critical texts are a 99% reflection of the content that was in those ancient 
original manuscript. Why the Holy Spirit would miraculously inspire 27 
fully inerrant texts, and then allow human imperfection into the copies, is 
not explained for us in the scripture. Yet the author explained, God created 
perfect humans giving them a perfect start and through the abuse of free 
will, they rejected his sovereignty. God gave us his perfect word and has 
again chosen to allow us to continue in our human imperfection, learning 
our object lesson.

The author first argued, it would be the greatest discovery of all time if 
we found the actual original five books that were penned by Moses himself, 
or the original Gospels of Matthew, Mark, Luke, and John. However, there 
would be no way of establishing that they were the originals. Secondly, he 
opined we do not need the originals, it is content on the original documents 
that we are after; he justified that we do not need miraculous preservation 
because we have miraculous restoration.

According to Andrew, in the first paragraph of chapter one, “one of the 
greatest tragedies in the modern-day history of Christianity (1880-present) 
is that churchgoers have not been educated about the history of the New 
Testament text. Sadly, many seminaries that train the pastors of today’s 
churches have also required little or no studies in the history of Old or New 
Testament texts”.

 Recenzje 175

Andrews analyzed that papyrus scrolls are mentioned several times in 
the New Testament; references are usually translated as “book”. Luke 4:17 
speaks of the scroll (biblion) of the prophet Isiah. John uses the same word 
to refer to his gospel in John 20:30… Rev 6:14 describes the sky as vani-
shing like “a scroll when it is rolled up”.

Conclusively, the book examines the making of the New Testament 
books, secretaries and materials used. Exploring how the gospel went from 
oral to written record, the inspiration and inerrancy in the writing process, 
and the trustworthiness of the early Christian copyists.

The author did some mental picturing at describing some of the dif-
ficulties the early scribes faced in making copies of the New Testament 
books. The actual scenario in such time could have been different, thereby 
questioning the authenticity of such mentally picturing scenario.

The book is recommended to the people of the Christian church and all 
interested in its history, biblical scholars and history students.

Rev. Marcin Nabożny, Ph.D. – New York

Ks. Stanisław Longosz, Opera minora selecta, do druku podali 
i zredagowali Jan Iluk i Wojciech Stawiszyński, Warszawa 2019, 
Wydawnictwo Naukowe „Sub Lupa”, ss. 450.

Niniejsza publikacja jest zbiorem 19, raczej trudno dostępnych, arty-
kułów aktualnego nestora polskich badań patrystycznych oraz założyciela 
i wieloletniego redaktora naczelnego „Vox Patrum”, ks. prof. S. Longosza 
(ur. 14 marca 1938 w Brzezinach k. Ropczyc). Stanowi ona rodzaj usza-
nowania, jakie złożyli ich autorowi na jego osiemdziesiąte pierwsze uro-
dziny Wojciech Stawiszyński („mistrz polskiej bibliografii patrystycznej” 
– s. 11) i emerytowany profesor Uniwersytetu Gdańskiego Jan Iluk (emi-
nentny i wielce zasłużony badacz antyku chrześcijańskiego).

Rzeczony zbiór artykułów został poprzedzony przez kilka dodatko-
wych elementów: (1) spis treści (s. 7-9), (2) wstęp (s. 11-12) pióra prof. 
J. Iluka, (3) notę ks. prof. Henryka Pietrasa SJ pt. „Stanisław Longosz” 
(s. 13-14), która krótko charakteryzuje zarówno dzieło, jak i osobowość 
jubilata, (4) wykaz skrótów (s. 15-18), który obejmuje 80 abrewiacji. Ten 



174 Recenzje 

read and understand the text. There was also the publishing industry of the 
ancient world an example was the scriptorium, and distribution of Greek 
New Testament manuscripts.

According to the author, from ancient times until 1455 C.E., anything 
that was penned was done so literally, by hand. A “manuscript” is a hand-
written text. It would mostly be done one copy at a time in the early decades 
of Christianity. In the second century C.E., Andrews viewed it may have 
been copied in a scriptorium.

The author opined, the codex has been viewed as the most significant 
advancement in the development of the book, aside from the printing press. 
Some of the earliest surviving codices were made of papyrus, being pre-
served in the dry sand of Egypt. Again, the Christians played a major part 
in the eventual death of the scroll. Their evangelism would have been far 
more cumbersome without the codex.

It is only reasonable to assume that the original 27 books written fir-
sthand by the New Testament authors have not survived. Instead, we only 
have what we must consider being imperfect copies. The author reasoned 
beyond doubt that the Hebrew Old Testament and the Greek New Testament 
critical texts are a 99% reflection of the content that was in those ancient 
original manuscript. Why the Holy Spirit would miraculously inspire 27 
fully inerrant texts, and then allow human imperfection into the copies, is 
not explained for us in the scripture. Yet the author explained, God created 
perfect humans giving them a perfect start and through the abuse of free 
will, they rejected his sovereignty. God gave us his perfect word and has 
again chosen to allow us to continue in our human imperfection, learning 
our object lesson.

The author first argued, it would be the greatest discovery of all time if 
we found the actual original five books that were penned by Moses himself, 
or the original Gospels of Matthew, Mark, Luke, and John. However, there 
would be no way of establishing that they were the originals. Secondly, he 
opined we do not need the originals, it is content on the original documents 
that we are after; he justified that we do not need miraculous preservation 
because we have miraculous restoration.

According to Andrew, in the first paragraph of chapter one, “one of the 
greatest tragedies in the modern-day history of Christianity (1880-present) 
is that churchgoers have not been educated about the history of the New 
Testament text. Sadly, many seminaries that train the pastors of today’s 
churches have also required little or no studies in the history of Old or New 
Testament texts”.

 Recenzje 175

Andrews analyzed that papyrus scrolls are mentioned several times in 
the New Testament; references are usually translated as “book”. Luke 4:17 
speaks of the scroll (biblion) of the prophet Isiah. John uses the same word 
to refer to his gospel in John 20:30… Rev 6:14 describes the sky as vani-
shing like “a scroll when it is rolled up”.

Conclusively, the book examines the making of the New Testament 
books, secretaries and materials used. Exploring how the gospel went from 
oral to written record, the inspiration and inerrancy in the writing process, 
and the trustworthiness of the early Christian copyists.

The author did some mental picturing at describing some of the dif-
ficulties the early scribes faced in making copies of the New Testament 
books. The actual scenario in such time could have been different, thereby 
questioning the authenticity of such mentally picturing scenario.

The book is recommended to the people of the Christian church and all 
interested in its history, biblical scholars and history students.

Rev. Marcin Nabożny, Ph.D. – New York

Ks. Stanisław Longosz, Opera minora selecta, do druku podali 
i zredagowali Jan Iluk i Wojciech Stawiszyński, Warszawa 2019, 
Wydawnictwo Naukowe „Sub Lupa”, ss. 450.

Niniejsza publikacja jest zbiorem 19, raczej trudno dostępnych, arty-
kułów aktualnego nestora polskich badań patrystycznych oraz założyciela 
i wieloletniego redaktora naczelnego „Vox Patrum”, ks. prof. S. Longosza 
(ur. 14 marca 1938 w Brzezinach k. Ropczyc). Stanowi ona rodzaj usza-
nowania, jakie złożyli ich autorowi na jego osiemdziesiąte pierwsze uro-
dziny Wojciech Stawiszyński („mistrz polskiej bibliografii patrystycznej” 
– s. 11) i emerytowany profesor Uniwersytetu Gdańskiego Jan Iluk (emi-
nentny i wielce zasłużony badacz antyku chrześcijańskiego).

Rzeczony zbiór artykułów został poprzedzony przez kilka dodatko-
wych elementów: (1) spis treści (s. 7-9), (2) wstęp (s. 11-12) pióra prof. 
J. Iluka, (3) notę ks. prof. Henryka Pietrasa SJ pt. „Stanisław Longosz” 
(s. 13-14), która krótko charakteryzuje zarówno dzieło, jak i osobowość 
jubilata, (4) wykaz skrótów (s. 15-18), który obejmuje 80 abrewiacji. Ten 



176 Recenzje 

ostatni element poprzedza bibliografię określoną tutaj jako „Wykaz druko-
wanych prac ks. prof. dra hab. Stanisława Longosza” (s. 19). Bibliografia 
ta (s. 19-39) obejmuje wszystkie dotychczasowe publikacje autora, które 
powstały między rokiem 1971 a 2019.

Wspomniany wykaz bibliograficzny obejmuje osiem działów: (I) 
książki, artykuły i komunikaty naukowe (s. 19-25) – 133 pozycje; (II) prze-
kłady (s. 25-26) – 13 pozycji; (III) recenzje i omówienia (s. 26-29) – 48 
pozycji; (IV) bibliografie (s. 29-32) – 64 pozycje; (V) hasła w słownikach 
i encyklopediach (s. 32-33) – 44 pozycje; (VI) sprawozdania (s. 33-37) – 
96 pozycji; (VI) działy informacyjne (s. 38, chodzi o segmenty informacyj-
ne publikowane w „Vox Patrum” w latach 1981-2011) – 30 pozycji; (VIII) 
inne (redakcje, wstępy, biogramy, informacje, in memoriam – s. 38-39) – 26 
pozycji. Łącznie daje to godną szacunku liczbę 454 publikacji. Należy pod-
kreślić przejrzystość i dokładność danych bibliograficznych. Jednocześnie 
podział ten z jednej strony pokazuje, że istotę literackiej działalności ks. 
prof. S. Longosza stanowią publikacje o charakterze naukowym, z drugiej 
zaś uzmysławia on czytelnikowi, jak wiele wysiłku wymagała od niego 
redakcja „Vox Patrum” i dbałość o poziom naukowy tego periodyku, jako 
że ogromna większość jego prac ukazała się właśnie w tym czasopiśmie. 
Jest to zresztą, jak on sam często podkreśla, dzieło jego życia, któremu po-
święcił wszystkie siły twórcze i zdrowie, czyniąc z „Vox Patrum” czołowe, 
a przez lata także jedyne polskie czasopismo patrystyczne.

Rdzeń omawianej tutaj publikacji stanowi owych 19 artykułów, któ-
re redaktorzy tomu rozdzielili pomiędzy sześć działów. (I) Fontes. Tutaj 
zamieszczono tylko jedną pozycję: Mowa Fastidiosa arianina, wstęp 
i przekład, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 8 (1981) s. 365-369 (OMS, 
s. 43-49). (II) Ariusz. Tutaj również znalazła się tylko jednak publikacja: 
Literacki charakter „Thalii” Ariusza, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 
18/4 (1971) s. 113-117 (OMS, s. 53-58). (III) Muzyka – Teatr – Widowiska. 
Jest to największa sekcja niniejszej antologii. Liczy bowiem aż 7 artyku-
łów, które ukazały się między rokiem 1982 a 1997: (1) Muzyka w ocenie 
wczesnochrześcijańskich pisarzy, „Musica Antiqua. Acta Scientifica”, VI, 
Bydgoszcz 1982, s. 355-388 (OMS, s. 61-77); (2) Środowisko muzyczne 
Konstantynopola w ocenie Jana Chryzostoma, „Musica Antiqua. Acta 
Scientifica”, VII, Bydgoszcz 1985, s. 299-316 (OMS, s. 79-89); (3) Teoria 
dramatu w pismach autorów wczesnochrześcijańskich. Wybór tekstów, 
opracowanie, wstęp i noty, w: O dramacie. Wybór źródeł do teorii dra-
matycznych, red. E. Udalska, t. 1: Od Arystotelesa do Goethego. Poetyki – 
Manifesty – Komentarze, Warszawa 1989, s. 113-152 (OMS, s. 91-130); (4) 

 Recenzje 177

Teatr miejscem kultu bóstw pogańskich w opinii autorów wczesnochrześci-
jańskich, „Acta Universitatis Nicolai Copernici. Historia” 27 (1992) t. 254, 
s. 135-149 (OMS, s. 131-145); (5) Widowiska teatralne zagrożeniem dla 
życia rodzinnego według św. Jana Chryzostoma, w: Chrześcijanie a ży-
cie publiczne w Cesarstwie Rzymskim III–IV wieku, red. J. Śrutwa, Lublin 
1988, s. 135-198 (OMS, s. 147-194); (6) Zalążki dramatu chrześcijańskie-
go w literaturze patrystycznej, „Roczniki Humanistyczne” 44/3 (1996) 
s. 263-273 (OMS, s. 195-205); (7) Półdramatyczne homilie patrystyczne, 
w: W posłudze słowa Pańskiego. Księga Pamiątkowa z okazji 70 urodzin 
ks. J. Kudasiewicza, red. S. Bielecki – H. Ordon – H. Witczyk, Kielce 1997, 
s. 422-437 (OMS, s. 207-224). (IV) Rodzina w oczach wczesnochrześcijań-
skich pisarzy. Na ten dział składa się sześć artykułów: (1) Rodzina wcze-
snochrześcijańska Kościołem domowym, „Roczniki Teologiczne” 51/10 
(2004) s. 27-56 (OMS, s. 227-258); (2) Rodzina wczesnochrześcijańska 
i jej zadania w nauczaniu św. Bazylego Wielkiego, „Roczniki Teologiczno-
Kanoniczne” 28/4 (1981) s. 149-168 (OMS, s. 259-279); (3) Rodzinne wy-
chowanie dziecka według św. Bazylego, „Currenda” 130 (1980) s. 249-258 
(OMS, s. 281-293); (4) Prawo rzymskie wobec aborcji, w: Contra leges et 
bonos mores. Przestępstwa obyczajowe w starożytnej Grecji i Rzymie, red. 
H. Kowalski – M. Kuryłowicz, Lublin 2005, s. 209-220 (OMS, s. 295-308); 
(5) Aborcja w opinii św. Augustyna, „Roczniki Teologiczne” 52/10 (2005) 
s. 125-140 (OMS, s. 309-324); (6) Antykoncepcja i aborcja w ocenie św. 
Jana Chryzostoma, „Roczniki Teologiczne” 54/10 (2007) s. 279-301 
(OMS, s. 325-346). (V) Męczeństwo. Ten segment składa się z dwóch 
publikacji: (1) Niektóre aspekty teologii męczeństwa w literaturze wcze-
snochrześcijańskiej, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 7 (1979) s. 49-73 
(OMS, s. 349-382); (2) Św. Telemach/Almachiusz a zakończenie walk 
gladiatorskich, w: Haec mihi in animis vestris templa. Studia classica in 
memory of Professor Lesław Morawiecki, red. P. Berdowski, B. Blahaczek, 
Rzeszów 2007, s. 347-364 (OMS, s. 383-404). VI. Inwektywa. Ostatnia 
sekcja pism wybranych podobnie jak jej poprzedniczka zawiera również 
dwa artykuły: (1) Zarys historii inwektywy chrześcijańskiej, „Roczniki 
Teologiczne” 43/2 (1996) s. 363-390 (OMS, s. 407-433); (2) Inwektywa 
Luciferiusza z Calaris, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 19/4 (1972) 
s. 181-194 (OMS, s. 435-448). Całość domyka angielskie streszczenie 
(s. 449-450), które zawiera także przetłumaczone na język angielski tytuły 
artykułów znajdujących się w powyższym zbiorze. Autorami tej ostatniej 
części Opera selecta minora są J. Iluk i W. Stawiszyński.



176 Recenzje 

ostatni element poprzedza bibliografię określoną tutaj jako „Wykaz druko-
wanych prac ks. prof. dra hab. Stanisława Longosza” (s. 19). Bibliografia 
ta (s. 19-39) obejmuje wszystkie dotychczasowe publikacje autora, które 
powstały między rokiem 1971 a 2019.

Wspomniany wykaz bibliograficzny obejmuje osiem działów: (I) 
książki, artykuły i komunikaty naukowe (s. 19-25) – 133 pozycje; (II) prze-
kłady (s. 25-26) – 13 pozycji; (III) recenzje i omówienia (s. 26-29) – 48 
pozycji; (IV) bibliografie (s. 29-32) – 64 pozycje; (V) hasła w słownikach 
i encyklopediach (s. 32-33) – 44 pozycje; (VI) sprawozdania (s. 33-37) – 
96 pozycji; (VI) działy informacyjne (s. 38, chodzi o segmenty informacyj-
ne publikowane w „Vox Patrum” w latach 1981-2011) – 30 pozycji; (VIII) 
inne (redakcje, wstępy, biogramy, informacje, in memoriam – s. 38-39) – 26 
pozycji. Łącznie daje to godną szacunku liczbę 454 publikacji. Należy pod-
kreślić przejrzystość i dokładność danych bibliograficznych. Jednocześnie 
podział ten z jednej strony pokazuje, że istotę literackiej działalności ks. 
prof. S. Longosza stanowią publikacje o charakterze naukowym, z drugiej 
zaś uzmysławia on czytelnikowi, jak wiele wysiłku wymagała od niego 
redakcja „Vox Patrum” i dbałość o poziom naukowy tego periodyku, jako 
że ogromna większość jego prac ukazała się właśnie w tym czasopiśmie. 
Jest to zresztą, jak on sam często podkreśla, dzieło jego życia, któremu po-
święcił wszystkie siły twórcze i zdrowie, czyniąc z „Vox Patrum” czołowe, 
a przez lata także jedyne polskie czasopismo patrystyczne.

Rdzeń omawianej tutaj publikacji stanowi owych 19 artykułów, któ-
re redaktorzy tomu rozdzielili pomiędzy sześć działów. (I) Fontes. Tutaj 
zamieszczono tylko jedną pozycję: Mowa Fastidiosa arianina, wstęp 
i przekład, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 8 (1981) s. 365-369 (OMS, 
s. 43-49). (II) Ariusz. Tutaj również znalazła się tylko jednak publikacja: 
Literacki charakter „Thalii” Ariusza, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 
18/4 (1971) s. 113-117 (OMS, s. 53-58). (III) Muzyka – Teatr – Widowiska. 
Jest to największa sekcja niniejszej antologii. Liczy bowiem aż 7 artyku-
łów, które ukazały się między rokiem 1982 a 1997: (1) Muzyka w ocenie 
wczesnochrześcijańskich pisarzy, „Musica Antiqua. Acta Scientifica”, VI, 
Bydgoszcz 1982, s. 355-388 (OMS, s. 61-77); (2) Środowisko muzyczne 
Konstantynopola w ocenie Jana Chryzostoma, „Musica Antiqua. Acta 
Scientifica”, VII, Bydgoszcz 1985, s. 299-316 (OMS, s. 79-89); (3) Teoria 
dramatu w pismach autorów wczesnochrześcijańskich. Wybór tekstów, 
opracowanie, wstęp i noty, w: O dramacie. Wybór źródeł do teorii dra-
matycznych, red. E. Udalska, t. 1: Od Arystotelesa do Goethego. Poetyki – 
Manifesty – Komentarze, Warszawa 1989, s. 113-152 (OMS, s. 91-130); (4) 

 Recenzje 177

Teatr miejscem kultu bóstw pogańskich w opinii autorów wczesnochrześci-
jańskich, „Acta Universitatis Nicolai Copernici. Historia” 27 (1992) t. 254, 
s. 135-149 (OMS, s. 131-145); (5) Widowiska teatralne zagrożeniem dla 
życia rodzinnego według św. Jana Chryzostoma, w: Chrześcijanie a ży-
cie publiczne w Cesarstwie Rzymskim III–IV wieku, red. J. Śrutwa, Lublin 
1988, s. 135-198 (OMS, s. 147-194); (6) Zalążki dramatu chrześcijańskie-
go w literaturze patrystycznej, „Roczniki Humanistyczne” 44/3 (1996) 
s. 263-273 (OMS, s. 195-205); (7) Półdramatyczne homilie patrystyczne, 
w: W posłudze słowa Pańskiego. Księga Pamiątkowa z okazji 70 urodzin 
ks. J. Kudasiewicza, red. S. Bielecki – H. Ordon – H. Witczyk, Kielce 1997, 
s. 422-437 (OMS, s. 207-224). (IV) Rodzina w oczach wczesnochrześcijań-
skich pisarzy. Na ten dział składa się sześć artykułów: (1) Rodzina wcze-
snochrześcijańska Kościołem domowym, „Roczniki Teologiczne” 51/10 
(2004) s. 27-56 (OMS, s. 227-258); (2) Rodzina wczesnochrześcijańska 
i jej zadania w nauczaniu św. Bazylego Wielkiego, „Roczniki Teologiczno-
Kanoniczne” 28/4 (1981) s. 149-168 (OMS, s. 259-279); (3) Rodzinne wy-
chowanie dziecka według św. Bazylego, „Currenda” 130 (1980) s. 249-258 
(OMS, s. 281-293); (4) Prawo rzymskie wobec aborcji, w: Contra leges et 
bonos mores. Przestępstwa obyczajowe w starożytnej Grecji i Rzymie, red. 
H. Kowalski – M. Kuryłowicz, Lublin 2005, s. 209-220 (OMS, s. 295-308); 
(5) Aborcja w opinii św. Augustyna, „Roczniki Teologiczne” 52/10 (2005) 
s. 125-140 (OMS, s. 309-324); (6) Antykoncepcja i aborcja w ocenie św. 
Jana Chryzostoma, „Roczniki Teologiczne” 54/10 (2007) s. 279-301 
(OMS, s. 325-346). (V) Męczeństwo. Ten segment składa się z dwóch 
publikacji: (1) Niektóre aspekty teologii męczeństwa w literaturze wcze-
snochrześcijańskiej, „Tarnowskie Studia Teologiczne” 7 (1979) s. 49-73 
(OMS, s. 349-382); (2) Św. Telemach/Almachiusz a zakończenie walk 
gladiatorskich, w: Haec mihi in animis vestris templa. Studia classica in 
memory of Professor Lesław Morawiecki, red. P. Berdowski, B. Blahaczek, 
Rzeszów 2007, s. 347-364 (OMS, s. 383-404). VI. Inwektywa. Ostatnia 
sekcja pism wybranych podobnie jak jej poprzedniczka zawiera również 
dwa artykuły: (1) Zarys historii inwektywy chrześcijańskiej, „Roczniki 
Teologiczne” 43/2 (1996) s. 363-390 (OMS, s. 407-433); (2) Inwektywa 
Luciferiusza z Calaris, „Roczniki Teologiczno-Kanoniczne” 19/4 (1972) 
s. 181-194 (OMS, s. 435-448). Całość domyka angielskie streszczenie 
(s. 449-450), które zawiera także przetłumaczone na język angielski tytuły 
artykułów znajdujących się w powyższym zbiorze. Autorami tej ostatniej 
części Opera selecta minora są J. Iluk i W. Stawiszyński.



178 Recenzje 

Za tę inicjatywę należą się niewątpliwie obu wydawcom szczere sło-
wa uznania. I chociaż zbiór ten obejmuje tylko 19 spośród (aktualnie) 133 
naukowych rozpraw ks. prof. S. Longosza, czyli zaledwie 14,285% jego 
obecnego dorobku (w skali wszystkich 454 dotychczasowych publikacji to 
4,185%), to jednak zbiór ten będzie niewątpliwie bardzo pomocnym narzę-
dziem dla badaczy antyku chrześcijańskiego w Polsce, ponieważ, jak już 
wspomniano wyżej, kumuluje on trudno dostępne a merytorycznie ważne 
artykuły autora. Ponadto Opera selecta minora stanowią rodzaj reprezen-
tatywnej próbki dokonań ks. prof. S. Longosza oraz pokazują jego inte-
lektualno-naukowy horyzont badawczy. Niewątpliwie cennym elementem 
omawianej publikacji jest wspomniany wyżej kompletny wykaz prac rze-
czonego autora, który do roku 2008 opracował ks. mgr lic. Józef Figiel, 
a za lata następne sam autor. Dzięki niemu można bowiem odnieść Opera 
minora selecta do całości dorobku ks. prof. S. Longosza, a tym samym 
umieścić wybrane tutaj publikacje w kontekście holistycznej wizji jego do-
konań i zorientować się co do wartości tegoż dorobku jako całości. Z tych 
to chociażby względów pozycja ta jest ze wszech miar godna polecenia 
polskim badaczom antyku chrześcijańskiego.

Piotr Kochanek, Lublin – KUL

Ks. Wojciech Kamczyk, Bogowie i demony. Augustyn z Hippony 
i religijność pogańska późnej starożytności, Studia Antiquitatis 
Christianae Series Nova 22, Katowice 2020, ss. 168.

Nakładem Fundacji Centrum Badań nad Historią Kościoła im. 
ks. Wincentego Myszora oraz Księgarni św. Jacka ukazała sią praca ks. 
Wojciecha Kamczyka pt. Bogowie i demony. Augustyn z Hippony i reli-
gijność pogańska późnej starożytności. Publikacja została wydana jako 
tom 22 „Studia Antiquitatis Christianae Series Nova”. Jest to już kolej-
na publikacja ks. Kamczyka, która ukazała się we wspomnianej serii. 
Pierwszą była praca pt. Tota paschalis solemnitas. Teologia i duszpaster-
stwo w kazaniach i homiliach św. Augustyna (Katowice 2012). Autor jest 
adiunktem w Katedrze Teologii Patrystycznej i Historii Kościoła Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach.

 Recenzje 179

Praca ks. Kamczyka składa się z trzech rozdziałów prezentujących za-
gadnienie wskazane w tytule oraz przekładu dwóch tekstów św. Augustyna: 
De divinatione daemonum (‘O wróżbiarstwie demonów’) oraz Tractatus 
contra paganos (‘Traktat przeciw poganom’). Właściwą treść ujętą w roz-
działach poprzedza spis treści (w języku polskim oraz angielskim), wykaz 
skrótów oraz wprowadzenie. Po przekładach umieszczone zostały biblio-
grafia, indeksy (osób, miejsc i zagadnień występujących w pracy) oraz 
streszczenie w języku angielskim.

We Wprowadzeniu (s. 9-10) autor wskazał, że konfrontacja z religią 
pogańską stanowiła ważny czynnik w kształtowaniu rozwijającego się 
chrześcijaństwa. Zwrócił ponadto uwagę na fakt, że problem wierzeń po-
gańskich był ważnym wyzwaniem duszpasterskim dla ówczesnych ludzi 
Kościoła, w tym dla św. Augustyna. W trzech rozdziałach merytorycznych 
autor ukazał poglądy biskupa Hippony na pogańską religijność i przejawy 
jej oddziaływania na ludzi mu współczesnych. Głównym źródłem refleksji 
autora nad tym fragmentem myśli afrykańskiego biskupa były wspomniane 
wyżej dwa teksty św. Augustyna, których przekłady zostały dołączone do 
wydawnictwa.

Pierwszy z rozdziałów (s. 11-24) zatytułowany został Religijność po-
gańska. Tytułowe zagadnienie opisane zostało w czterech paragrafach, 
z których drugi podzielony został na mniejsze jednostki. Autor ukazał kon-
tekst wypowiedzi św. Augustyna dotyczących pogaństwa. Biskup Hippony 
wygłosił swoje kazanie w Kalendy styczniowe, w dniu, w którym poga-
nie obchodzili początek nowego roku, a chrześcijanie liczniej niż zwykle, 
mimo że nie był to dla nich dzień świąteczny, spotykali się na modlitwie. 
Do zgromadzonych wiernych biskup Hippony zwrócił się w kazaniu prze-
kazanym jako Tractatus contra paganos. Po wskazaniu okoliczności wy-
głoszenia przemowy biskupa autor dokonał charakterystyki wyznawców 
tradycyjnej religii rzymskiej, jaka wyłania się z lektury dzieła pasterza 
Hippony. W zależności od nastawienia, z jakim praktykowali obrzędy reli-
gijne, św. Augustyn dzielił pogan na tzw. „złych pogan”, którzy swoją reli-
gijność redukowali do udziału w zabawach i widowiskach, oraz „mędrców 
i filozofów”, lepszych od poprzednich, ale zaślepionych pychą, przekona-
nych, że oczyszczenia można dostąpić samemu – bądź własnym wysiłkiem 
przez zdobywanie wiedzy, bądź przez składanie ofiar i praktykowanie ma-
gii. Osobny paragraf autor poświęcił Augustyńskiej krytyce pogańskiego 
kultu wizerunków. Biskup Hippony uznawał za absurdalne oddawanie czci 
wizerunkom tych rzeczywistości, które są bezpośrednio dostępne ludzkie-
mu poznaniu, wyśmiewał odwracanie się od pierwowzoru, by oddawać 



178 Recenzje 

Za tę inicjatywę należą się niewątpliwie obu wydawcom szczere sło-
wa uznania. I chociaż zbiór ten obejmuje tylko 19 spośród (aktualnie) 133 
naukowych rozpraw ks. prof. S. Longosza, czyli zaledwie 14,285% jego 
obecnego dorobku (w skali wszystkich 454 dotychczasowych publikacji to 
4,185%), to jednak zbiór ten będzie niewątpliwie bardzo pomocnym narzę-
dziem dla badaczy antyku chrześcijańskiego w Polsce, ponieważ, jak już 
wspomniano wyżej, kumuluje on trudno dostępne a merytorycznie ważne 
artykuły autora. Ponadto Opera selecta minora stanowią rodzaj reprezen-
tatywnej próbki dokonań ks. prof. S. Longosza oraz pokazują jego inte-
lektualno-naukowy horyzont badawczy. Niewątpliwie cennym elementem 
omawianej publikacji jest wspomniany wyżej kompletny wykaz prac rze-
czonego autora, który do roku 2008 opracował ks. mgr lic. Józef Figiel, 
a za lata następne sam autor. Dzięki niemu można bowiem odnieść Opera 
minora selecta do całości dorobku ks. prof. S. Longosza, a tym samym 
umieścić wybrane tutaj publikacje w kontekście holistycznej wizji jego do-
konań i zorientować się co do wartości tegoż dorobku jako całości. Z tych 
to chociażby względów pozycja ta jest ze wszech miar godna polecenia 
polskim badaczom antyku chrześcijańskiego.

Piotr Kochanek, Lublin – KUL

Ks. Wojciech Kamczyk, Bogowie i demony. Augustyn z Hippony 
i religijność pogańska późnej starożytności, Studia Antiquitatis 
Christianae Series Nova 22, Katowice 2020, ss. 168.

Nakładem Fundacji Centrum Badań nad Historią Kościoła im. 
ks. Wincentego Myszora oraz Księgarni św. Jacka ukazała sią praca ks. 
Wojciecha Kamczyka pt. Bogowie i demony. Augustyn z Hippony i reli-
gijność pogańska późnej starożytności. Publikacja została wydana jako 
tom 22 „Studia Antiquitatis Christianae Series Nova”. Jest to już kolej-
na publikacja ks. Kamczyka, która ukazała się we wspomnianej serii. 
Pierwszą była praca pt. Tota paschalis solemnitas. Teologia i duszpaster-
stwo w kazaniach i homiliach św. Augustyna (Katowice 2012). Autor jest 
adiunktem w Katedrze Teologii Patrystycznej i Historii Kościoła Wydziału 
Teologicznego Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach.

 Recenzje 179

Praca ks. Kamczyka składa się z trzech rozdziałów prezentujących za-
gadnienie wskazane w tytule oraz przekładu dwóch tekstów św. Augustyna: 
De divinatione daemonum (‘O wróżbiarstwie demonów’) oraz Tractatus 
contra paganos (‘Traktat przeciw poganom’). Właściwą treść ujętą w roz-
działach poprzedza spis treści (w języku polskim oraz angielskim), wykaz 
skrótów oraz wprowadzenie. Po przekładach umieszczone zostały biblio-
grafia, indeksy (osób, miejsc i zagadnień występujących w pracy) oraz 
streszczenie w języku angielskim.

We Wprowadzeniu (s. 9-10) autor wskazał, że konfrontacja z religią 
pogańską stanowiła ważny czynnik w kształtowaniu rozwijającego się 
chrześcijaństwa. Zwrócił ponadto uwagę na fakt, że problem wierzeń po-
gańskich był ważnym wyzwaniem duszpasterskim dla ówczesnych ludzi 
Kościoła, w tym dla św. Augustyna. W trzech rozdziałach merytorycznych 
autor ukazał poglądy biskupa Hippony na pogańską religijność i przejawy 
jej oddziaływania na ludzi mu współczesnych. Głównym źródłem refleksji 
autora nad tym fragmentem myśli afrykańskiego biskupa były wspomniane 
wyżej dwa teksty św. Augustyna, których przekłady zostały dołączone do 
wydawnictwa.

Pierwszy z rozdziałów (s. 11-24) zatytułowany został Religijność po-
gańska. Tytułowe zagadnienie opisane zostało w czterech paragrafach, 
z których drugi podzielony został na mniejsze jednostki. Autor ukazał kon-
tekst wypowiedzi św. Augustyna dotyczących pogaństwa. Biskup Hippony 
wygłosił swoje kazanie w Kalendy styczniowe, w dniu, w którym poga-
nie obchodzili początek nowego roku, a chrześcijanie liczniej niż zwykle, 
mimo że nie był to dla nich dzień świąteczny, spotykali się na modlitwie. 
Do zgromadzonych wiernych biskup Hippony zwrócił się w kazaniu prze-
kazanym jako Tractatus contra paganos. Po wskazaniu okoliczności wy-
głoszenia przemowy biskupa autor dokonał charakterystyki wyznawców 
tradycyjnej religii rzymskiej, jaka wyłania się z lektury dzieła pasterza 
Hippony. W zależności od nastawienia, z jakim praktykowali obrzędy reli-
gijne, św. Augustyn dzielił pogan na tzw. „złych pogan”, którzy swoją reli-
gijność redukowali do udziału w zabawach i widowiskach, oraz „mędrców 
i filozofów”, lepszych od poprzednich, ale zaślepionych pychą, przekona-
nych, że oczyszczenia można dostąpić samemu – bądź własnym wysiłkiem 
przez zdobywanie wiedzy, bądź przez składanie ofiar i praktykowanie ma-
gii. Osobny paragraf autor poświęcił Augustyńskiej krytyce pogańskiego 
kultu wizerunków. Biskup Hippony uznawał za absurdalne oddawanie czci 
wizerunkom tych rzeczywistości, które są bezpośrednio dostępne ludzkie-
mu poznaniu, wyśmiewał odwracanie się od pierwowzoru, by oddawać 



180 Recenzje 

cześć jedynie podobiźnie. Myśl hippońskiego pasterza autor opracowania 
przybliża, podając przykłady używane przez św. Augustyna, np. o człowie-
ku, który przyszedł z prośbą do pana domu i zamiast do stojącej w atrium 
osoby zwrócił się do malowidła znajdującego się na ścianie (s. 19.), czy 
też o poganach, którzy pragnęli uciszyć fale, by nie przeszkadzały im 
czcić posąg Neptuna (tamże). Rozważania na temat religijności pogańskiej 
ks. Kamczyk zakończył paragrafem opisującym postawy chrześcijan wo-
bec tych praktyk. Autor zreferował rygorystyczne poglądy św. Augustyna, 
zdaniem którego już samo przyzwalanie na odbywanie się obchodów 
Kalend styczniowych doprowadzało pogan do zgubnej miłości spraw świa-
ta oraz hołdowania pożądliwościom. Chrześcijanie powinni praktykować 
modlitwę, post i uczynki miłosierdzia w intencji pogan, którzy przez swoje 
praktyki sami poddają się pod wpływ złego ducha.

Drugi rozdział analizowanej pracy poświęcony został wróżbiarstwu 
i magii (s. 25-36). Autor zwraca uwagę na powszechność tych fenomenów 
w religiach starożytnego Bliskiego Wschodu, Grecji i Rzymu, zaznaczając, 
iż potrzeba stawiania pytań dotyczących spraw nieznanych i przyszłych to-
warzyszyła ludziom od niepamiętnych czasów, stąd też i sztuka dawania 
odpowiedzi na nie rozwijała się od dawna (s. 25). W omawianym rozdzia-
le autor najpierw przytoczył poglądy pogańskich pisarzy na temat magii 
i wróżb. Wbrew temu, czego można by oczekiwać od wyznawców trady-
cyjnych kultów, ich stosunek do praktyk odkrywania przyszłości nie był 
jednoznacznie pozytywny. Zdaniem Cycerona wróżbiarstwo zasługiwało 
na krytykę jako czynność nieracjonalna i nielogiczna, polegająca na do-
mysłach. Podobne stanowisko w kwestii magii zajmował Pliniusz Starszy, 
który nazywał ją największym oszustwem. Spośród pisarzy przywołanych 
przez autora jedynie Apulejusz z Madaury wykazywał się pewnym zrozu-
mieniem dla magii. Wskazywał on, że wśród praktyk magicznych należy 
rozróżnić magię, której działania są ukierunkowane na szkodzenie, oraz 
magię o charakterze medycznym. Autor zwraca także uwagę na stanowi-
sko władz cesarskich wobec praktyk wieszczbiarskich, zauważając, że we 
wczesnym okresie cesarstwa (m.in. za Klaudiusza i Nerona) krytykowano 
praktyki wróżbiarskie, uważając, że magowie i astrologowie nie powinni 
przepowiadać kres życia władcy, gdyż mogło to prowadzić do wybuchu re-
belii bądź spisku. Tę uwagę autora (zawartą w przyp. 105) warto uzupełnić 
przykładami z czasów późnego cesarstwa jako bliższych św. Augustynowi. 
Wiele źródeł (m.in. Ammianus Marcellinus, Zosimos i inni) wspomina, że 
w ok. 371/372 roku w Antiochii cesarz Walens skazał na śmierć pewnego 
Teodora, który brał udział we wróżbach mających wskazać, jakie imię bę-

 Recenzje 181

dzie nosił następca cesarza. Podczas wróżby wskazane zostały greckie lite-
ry ΘΕΟΔ, co Teodor odczytał jako pomyślny znak dla siebie, za co został 
skazany na najwyższą karę. W Kodeksie Teodozjusza z kolei zachowała się 
ustawa Walentyniana I (CTh 9, 16, 9, Pharr, s. 238) z 29 maja 371 roku wy-
łączająca haruspicynę spod kategorii czynów karanych jako maleficium, do 
których zaliczano m.in. praktykowanie magii. Przechodząc do rozpatrywa-
nia poglądów autorów chrześcijańskich, ks. Kamczyk stwierdza, że w tym 
gronie na ogół bezwarunkowo potępiano dywinację pogańską i zakazywa-
no korzystania z niej. Przytacza krytyczne względem praktyk pogańskich 
opinie m.in. Tertuliana, Cyryla Jerozolimskiego, Minucjusza Feliksa oraz 
św. Augustyna. Jednocześnie autor zdaje sobie sprawę z rozdźwięku mię-
dzy nauczaniem a praktyką życia, gdyż, jak zauważa, mimo potępień ze 
strony nauczycieli Kościoła wśród ludu chrześcijańskiego utrzymywało się 
przekonanie o skuteczności pogańskich praktyk wróżbiarskich.

Pisarze chrześcijańscy, idąc za Biblią, powiązali kult pogański z odda-
waniem czci demonom. Zagadnieniu demonologii poświęcony został trze-
ci rozdział pracy ks. Kamczyka (s. 37-50). W tej części autor prezentuje 
poglądy św. Augustyna zawarte głównie w wyżej wspomnianych dwóch 
dziełach. Na początku autor prezentuje poglądy pasterza Hippony na temat 
cielesnej natury demonów. Zdaniem Augustyna demony posiadały pewien 
rodzaj subtelnego ciała duchowego charakteryzującego się bystrością od-
czuwania i szybkością ruchu. Zdaniem Augustyna szczególne właściwości 
demonów umożliwiały im zwodzenie mniej wprawnych ludzi. Następnie 
autor przedstawia poglądy pasterza Hippony na temat „miejsca” przeby-
wania demonów. Hippończyk pisał, że zamieszkują one „pewną przestrzeń 
zaciemnionego powietrza”. Autor szczegółowo wyjaśnia, co północnoafry-
kański biskup rozumiał pod tym pojęciem. Następnie przedstawione zo-
stały rozważania Augustyna na temat usposobienia demonów cechujących 
się złą wolą, zazdrością i pychą. Cechy te stają się widoczne w odniesieniu 
do ludzi, których demony chcą oddalić od Boga i Kościoła, oraz wzglę-
dem samego Boga, ponad którego pragną się wynosić szatan i jego słudzy. 
Kolejnym zagadnieniem poruszanym w rozprawie jest kwestia proroczej 
wiedzy demonów. Autor stwierdza, że w starożytności powszechnie uzna-
wano profetyczne zdolności bóstw pogańskich i ich kapłanów. Poglądu 
tego nie kwestionował też św. Augustyn. Biskup Hippony uważał, że to 
większe doświadczenie sprawia, że demony na podstawie naturalnych zna-
ków potrafią przewidzieć wiele wydarzeń. Augustyn przypominał jednak 
swoim słuchaczom, że do natury złych duchów przynależy kłamstwo, dla-
tego często zwodzą one tych, którzy ich słuchają, chcąc przede wszystkim 



180 Recenzje 

cześć jedynie podobiźnie. Myśl hippońskiego pasterza autor opracowania 
przybliża, podając przykłady używane przez św. Augustyna, np. o człowie-
ku, który przyszedł z prośbą do pana domu i zamiast do stojącej w atrium 
osoby zwrócił się do malowidła znajdującego się na ścianie (s. 19.), czy 
też o poganach, którzy pragnęli uciszyć fale, by nie przeszkadzały im 
czcić posąg Neptuna (tamże). Rozważania na temat religijności pogańskiej 
ks. Kamczyk zakończył paragrafem opisującym postawy chrześcijan wo-
bec tych praktyk. Autor zreferował rygorystyczne poglądy św. Augustyna, 
zdaniem którego już samo przyzwalanie na odbywanie się obchodów 
Kalend styczniowych doprowadzało pogan do zgubnej miłości spraw świa-
ta oraz hołdowania pożądliwościom. Chrześcijanie powinni praktykować 
modlitwę, post i uczynki miłosierdzia w intencji pogan, którzy przez swoje 
praktyki sami poddają się pod wpływ złego ducha.

Drugi rozdział analizowanej pracy poświęcony został wróżbiarstwu 
i magii (s. 25-36). Autor zwraca uwagę na powszechność tych fenomenów 
w religiach starożytnego Bliskiego Wschodu, Grecji i Rzymu, zaznaczając, 
iż potrzeba stawiania pytań dotyczących spraw nieznanych i przyszłych to-
warzyszyła ludziom od niepamiętnych czasów, stąd też i sztuka dawania 
odpowiedzi na nie rozwijała się od dawna (s. 25). W omawianym rozdzia-
le autor najpierw przytoczył poglądy pogańskich pisarzy na temat magii 
i wróżb. Wbrew temu, czego można by oczekiwać od wyznawców trady-
cyjnych kultów, ich stosunek do praktyk odkrywania przyszłości nie był 
jednoznacznie pozytywny. Zdaniem Cycerona wróżbiarstwo zasługiwało 
na krytykę jako czynność nieracjonalna i nielogiczna, polegająca na do-
mysłach. Podobne stanowisko w kwestii magii zajmował Pliniusz Starszy, 
który nazywał ją największym oszustwem. Spośród pisarzy przywołanych 
przez autora jedynie Apulejusz z Madaury wykazywał się pewnym zrozu-
mieniem dla magii. Wskazywał on, że wśród praktyk magicznych należy 
rozróżnić magię, której działania są ukierunkowane na szkodzenie, oraz 
magię o charakterze medycznym. Autor zwraca także uwagę na stanowi-
sko władz cesarskich wobec praktyk wieszczbiarskich, zauważając, że we 
wczesnym okresie cesarstwa (m.in. za Klaudiusza i Nerona) krytykowano 
praktyki wróżbiarskie, uważając, że magowie i astrologowie nie powinni 
przepowiadać kres życia władcy, gdyż mogło to prowadzić do wybuchu re-
belii bądź spisku. Tę uwagę autora (zawartą w przyp. 105) warto uzupełnić 
przykładami z czasów późnego cesarstwa jako bliższych św. Augustynowi. 
Wiele źródeł (m.in. Ammianus Marcellinus, Zosimos i inni) wspomina, że 
w ok. 371/372 roku w Antiochii cesarz Walens skazał na śmierć pewnego 
Teodora, który brał udział we wróżbach mających wskazać, jakie imię bę-

 Recenzje 181

dzie nosił następca cesarza. Podczas wróżby wskazane zostały greckie lite-
ry ΘΕΟΔ, co Teodor odczytał jako pomyślny znak dla siebie, za co został 
skazany na najwyższą karę. W Kodeksie Teodozjusza z kolei zachowała się 
ustawa Walentyniana I (CTh 9, 16, 9, Pharr, s. 238) z 29 maja 371 roku wy-
łączająca haruspicynę spod kategorii czynów karanych jako maleficium, do 
których zaliczano m.in. praktykowanie magii. Przechodząc do rozpatrywa-
nia poglądów autorów chrześcijańskich, ks. Kamczyk stwierdza, że w tym 
gronie na ogół bezwarunkowo potępiano dywinację pogańską i zakazywa-
no korzystania z niej. Przytacza krytyczne względem praktyk pogańskich 
opinie m.in. Tertuliana, Cyryla Jerozolimskiego, Minucjusza Feliksa oraz 
św. Augustyna. Jednocześnie autor zdaje sobie sprawę z rozdźwięku mię-
dzy nauczaniem a praktyką życia, gdyż, jak zauważa, mimo potępień ze 
strony nauczycieli Kościoła wśród ludu chrześcijańskiego utrzymywało się 
przekonanie o skuteczności pogańskich praktyk wróżbiarskich.

Pisarze chrześcijańscy, idąc za Biblią, powiązali kult pogański z odda-
waniem czci demonom. Zagadnieniu demonologii poświęcony został trze-
ci rozdział pracy ks. Kamczyka (s. 37-50). W tej części autor prezentuje 
poglądy św. Augustyna zawarte głównie w wyżej wspomnianych dwóch 
dziełach. Na początku autor prezentuje poglądy pasterza Hippony na temat 
cielesnej natury demonów. Zdaniem Augustyna demony posiadały pewien 
rodzaj subtelnego ciała duchowego charakteryzującego się bystrością od-
czuwania i szybkością ruchu. Zdaniem Augustyna szczególne właściwości 
demonów umożliwiały im zwodzenie mniej wprawnych ludzi. Następnie 
autor przedstawia poglądy pasterza Hippony na temat „miejsca” przeby-
wania demonów. Hippończyk pisał, że zamieszkują one „pewną przestrzeń 
zaciemnionego powietrza”. Autor szczegółowo wyjaśnia, co północnoafry-
kański biskup rozumiał pod tym pojęciem. Następnie przedstawione zo-
stały rozważania Augustyna na temat usposobienia demonów cechujących 
się złą wolą, zazdrością i pychą. Cechy te stają się widoczne w odniesieniu 
do ludzi, których demony chcą oddalić od Boga i Kościoła, oraz wzglę-
dem samego Boga, ponad którego pragną się wynosić szatan i jego słudzy. 
Kolejnym zagadnieniem poruszanym w rozprawie jest kwestia proroczej 
wiedzy demonów. Autor stwierdza, że w starożytności powszechnie uzna-
wano profetyczne zdolności bóstw pogańskich i ich kapłanów. Poglądu 
tego nie kwestionował też św. Augustyn. Biskup Hippony uważał, że to 
większe doświadczenie sprawia, że demony na podstawie naturalnych zna-
ków potrafią przewidzieć wiele wydarzeń. Augustyn przypominał jednak 
swoim słuchaczom, że do natury złych duchów przynależy kłamstwo, dla-
tego często zwodzą one tych, którzy ich słuchają, chcąc przede wszystkim 



182 Recenzje 

oddalić człowieka od Boga. Obok wróżbiarstwa autor charakteryzuje inne 
jeszcze zdolności demonów wspomniane przez Augustyna. Były to m.in. 
zdolność wywoływania chorób, kuszenie, a także moc czynienia cudów.

Każdy z rozdziałów monografii poprzedzony został wprowadzeniem. 
W poszczególnych paragrafach, składających się na trzy rozdziały pracy, 
autor często przytaczał dłuższe fragmenty dzieła św. Augustyna, a następ-
nie tłumaczył myśl hippońskiego biskupa. Taki sposób wykładu bardzo 
ułatwia zrozumienie toku wywodu Augustyna, którego sposób prezentowa-
nia myśli może wydawać się nieco zawiły dla współczesnego czytelnika. 
Rozważania z poszczególnych paragrafów zebrane zostały w podsumowa-
niach, które przystępnie przedstawiają wnioski płynące z analizowanych 
treści. Przekłady obu dzieł św. Augustyna poprzedzone zostały wstępami 
prezentującymi okoliczności powstania tekstu, dotychczasowe wydania 
i strukturę dzieła. Przekłady zostały zaopatrzone w obszerne przypisy ob-
jaśniające tekst i odsyłające do literatury przedmiotu. W bogatym zestawie 
przywoływanych opracowań warto by umieścić także prace A. Camerona 
The Last Pagans of Rome (Oxford 2011) oraz E.J. Wattsa The Final Pagan 
Generation (Oakland 2015) ukazujące środowisko pogan współczesnych 
św. Augustynowi. Po skończonej lekturze pracy ks. Kamczyka wyłania się 
także refleksja, iż tytuł nie zdradza, że czytelnik, obok części analitycznej, 
otrzymuje także pierwszy polski przekład dwóch dzieł św. Augustyna.

Biskup Hippony jako duszpasterz stanął przed wyzwaniem przeciw-
działania synkretycznym skłonnościom niektórych chrześcijan. Mimo wy-
siłków św. Augustyna zagadnienie pewnej atrakcyjności różnych form zła 
nawet dla wierzących pozostaje wyzwaniem także współcześnie. Papież 
Franciszek przestrzegał wiernych w homilii z 18 października 2018 roku, 
że diabeł jest niezwykle inteligentny. „Diabeł – mówił papież – albo nisz-
czy nas bezpośrednio przez wady […] lub niszczy «uprzejmie», dyploma-
tycznie, […] bez rozgłosu, prowadzi […] na drogę przeciętności, czyni 
letnim na drodze światowości”. Z niebezpieczeństwa paktowania ze złem 
zdawał sobie sprawę św. Augustyn. Dzięki pracy ks. Kamczyka możemy 
korzystać z dorobku myśli biskupa Hippony i czerpać z jego duszpaster-
skich przestróg.

Ks. Michał Ludewicz, Lublin – KUL

Tłumaczenia



182 Recenzje 

oddalić człowieka od Boga. Obok wróżbiarstwa autor charakteryzuje inne 
jeszcze zdolności demonów wspomniane przez Augustyna. Były to m.in. 
zdolność wywoływania chorób, kuszenie, a także moc czynienia cudów.

Każdy z rozdziałów monografii poprzedzony został wprowadzeniem. 
W poszczególnych paragrafach, składających się na trzy rozdziały pracy, 
autor często przytaczał dłuższe fragmenty dzieła św. Augustyna, a następ-
nie tłumaczył myśl hippońskiego biskupa. Taki sposób wykładu bardzo 
ułatwia zrozumienie toku wywodu Augustyna, którego sposób prezentowa-
nia myśli może wydawać się nieco zawiły dla współczesnego czytelnika. 
Rozważania z poszczególnych paragrafów zebrane zostały w podsumowa-
niach, które przystępnie przedstawiają wnioski płynące z analizowanych 
treści. Przekłady obu dzieł św. Augustyna poprzedzone zostały wstępami 
prezentującymi okoliczności powstania tekstu, dotychczasowe wydania 
i strukturę dzieła. Przekłady zostały zaopatrzone w obszerne przypisy ob-
jaśniające tekst i odsyłające do literatury przedmiotu. W bogatym zestawie 
przywoływanych opracowań warto by umieścić także prace A. Camerona 
The Last Pagans of Rome (Oxford 2011) oraz E.J. Wattsa The Final Pagan 
Generation (Oakland 2015) ukazujące środowisko pogan współczesnych 
św. Augustynowi. Po skończonej lekturze pracy ks. Kamczyka wyłania się 
także refleksja, iż tytuł nie zdradza, że czytelnik, obok części analitycznej, 
otrzymuje także pierwszy polski przekład dwóch dzieł św. Augustyna.

Biskup Hippony jako duszpasterz stanął przed wyzwaniem przeciw-
działania synkretycznym skłonnościom niektórych chrześcijan. Mimo wy-
siłków św. Augustyna zagadnienie pewnej atrakcyjności różnych form zła 
nawet dla wierzących pozostaje wyzwaniem także współcześnie. Papież 
Franciszek przestrzegał wiernych w homilii z 18 października 2018 roku, 
że diabeł jest niezwykle inteligentny. „Diabeł – mówił papież – albo nisz-
czy nas bezpośrednio przez wady […] lub niszczy «uprzejmie», dyploma-
tycznie, […] bez rozgłosu, prowadzi […] na drogę przeciętności, czyni 
letnim na drodze światowości”. Z niebezpieczeństwa paktowania ze złem 
zdawał sobie sprawę św. Augustyn. Dzięki pracy ks. Kamczyka możemy 
korzystać z dorobku myśli biskupa Hippony i czerpać z jego duszpaster-
skich przestróg.

Ks. Michał Ludewicz, Lublin – KUL

Tłumaczenia



VOX PATRUM 76 (2020)  185-194
DOI:  10.31743/vp.8189

Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie
(Hymnus de S. Benedicto, inc. Aureo solis radio perennis)

1. Wstęp

Tematem niniejszego opracowania jest dedykowany św. Benedyktowi 
hymn o incipicie Aureo solis radio perennis. Jego autorem jest najprawdo-
podobniej Cyprian z Cassinum, co przyjmuje się w ślad za informacją Piotra 
Diakona (1107-1159), bibliotekarza i historyka słynnego opactwa1. W VII 
rozdziale De viris illustribus Casinensibus Piotr Diakon pisze mianowicie, 
że Cyprian, prezbiter, wstąpił do tamtejszego klasztoru w czasie rządów 
opata Petronaksa i że jest autorem hymnu o cudach św. Benedykta, napisa-
nego do śpiewania w jego święto. O Petronaksie (ok. 717-750) wiadomo, 
że jako opat zajmuje w katalogu opatów Cassinum, dodatku do kroniki 
opactwa, chronologicznie miejsce szóste2. Rozkwit działalności Cypriana 
przypada według Piotra Diakona na pontyfikat papieża Leona oraz lata pa-
nowania cesarza Konstantyna i Ireny3. Leon III rządził Kościołem w latach 
795-816, Konstantyn VI zaś to małoletni cesarz bizantyjski zmarły w 797 
roku, Irena to jego matka, a jednocześnie regentka zmarła w 803 roku. 
Tak więc życie Cypriana należy umiejscowić pomiędzy końcówką pierw-
szej połowy a schyłkiem VIII wieku lub samym początkiem IX wieku. 

1 N.A. Weber, Petrus Diaconus, w: The Catholic Encyclopedia, Robert Appleton 
Company, w: http://www.newadvent.org/cathen/11783c.htm (dostęp: 27.03.2020).

2 Chronica Sancti Benedicti Cassinenis, Monumenta Germaniae Historica, 
Scriptores rerum Longobardicarum et Italicarum, 1: Scriptores rerum Longobardicarum 
et Italicarum saec. VI-IX, ed. Societas Aperiendis Fontibus Rerum Germanicarum Medii 
Aevi, Hannoverae 1878, s. 489.

3 Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus VII, PL 173, 1015-1016: 
„Cyprianus presbyter sub Petronace abbate in eodem coenobio monachus factus, 
de B. Benedicti miraculis hymnym in eius festivitate cantandum descripsit. Claruit autem 
temporibus Leonis, Constantini, et Hirenes imperatorum”.



VOX PATRUM 76 (2020)  185-194
DOI:  10.31743/vp.8189

Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie
(Hymnus de S. Benedicto, inc. Aureo solis radio perennis)

1. Wstęp

Tematem niniejszego opracowania jest dedykowany św. Benedyktowi 
hymn o incipicie Aureo solis radio perennis. Jego autorem jest najprawdo-
podobniej Cyprian z Cassinum, co przyjmuje się w ślad za informacją Piotra 
Diakona (1107-1159), bibliotekarza i historyka słynnego opactwa1. W VII 
rozdziale De viris illustribus Casinensibus Piotr Diakon pisze mianowicie, 
że Cyprian, prezbiter, wstąpił do tamtejszego klasztoru w czasie rządów 
opata Petronaksa i że jest autorem hymnu o cudach św. Benedykta, napisa-
nego do śpiewania w jego święto. O Petronaksie (ok. 717-750) wiadomo, 
że jako opat zajmuje w katalogu opatów Cassinum, dodatku do kroniki 
opactwa, chronologicznie miejsce szóste2. Rozkwit działalności Cypriana 
przypada według Piotra Diakona na pontyfikat papieża Leona oraz lata pa-
nowania cesarza Konstantyna i Ireny3. Leon III rządził Kościołem w latach 
795-816, Konstantyn VI zaś to małoletni cesarz bizantyjski zmarły w 797 
roku, Irena to jego matka, a jednocześnie regentka zmarła w 803 roku. 
Tak więc życie Cypriana należy umiejscowić pomiędzy końcówką pierw-
szej połowy a schyłkiem VIII wieku lub samym początkiem IX wieku. 

1 N.A. Weber, Petrus Diaconus, w: The Catholic Encyclopedia, Robert Appleton 
Company, w: http://www.newadvent.org/cathen/11783c.htm (dostęp: 27.03.2020).

2 Chronica Sancti Benedicti Cassinenis, Monumenta Germaniae Historica, 
Scriptores rerum Longobardicarum et Italicarum, 1: Scriptores rerum Longobardicarum 
et Italicarum saec. VI-IX, ed. Societas Aperiendis Fontibus Rerum Germanicarum Medii 
Aevi, Hannoverae 1878, s. 489.

3 Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus VII, PL 173, 1015-1016: 
„Cyprianus presbyter sub Petronace abbate in eodem coenobio monachus factus, 
de B. Benedicti miraculis hymnym in eius festivitate cantandum descripsit. Claruit autem 
temporibus Leonis, Constantini, et Hirenes imperatorum”.



186 Ks. Tadeusz Gacia 

Patrologia Latina pod imiemiem Cypriana z Cassinum zamieszcza tylko 
jeden utwór – ten właśnie hymn dedykowany św. Benedyktowi4.

Hymn Aureo solis radio perennis został jednakże zamieszczony 
w Patrologia Latina także wśród utworów poetyckich innego autora, mia-
nowicie Alfana z Salerno5. Alfan (1010-1085), opat klasztoru św. Benedykta 
w Salerno, a potem arcybiskup tego miasta, był najwybitniejszym przedsta-
wicielem szkoły poetyckiej związanej z historią Cassinum. Jego poezja, in-
spirowana twórczością Wergiliusza i Owidiusza, obfituje w wiele motywów 
mitologicznych, choć z drugiej strony – w oczywisty sposób – propaguje 
ideały życia chrześcijańskiego6. Wśród poetyckich utworów Alfana znajdują 
się hymny dedykowane świętym (m.in. Sabinie, Mateuszowi, Mikołajowi, 
Krystynie, Piotrowi, Małgorzacie, Agnieszce, Wincentemu) oraz utwo-
ry okolicznościowe i kilka epitafiów, a także pochwała Cassinum – pełen 
miłości i wdzięku wiersz ukazujący klasztorną górę jako miejsce spokoju, 
prawdziwy raj na ziemi i drogę do nieba7. Wśród tych utworów w wydaniu 
Patrologia Latina znajdziemy wspomniany hymn o św. Benedykcie.

Umieszczenie hymnu Aureo solis radio perennis w Patrologia Latina 
pod imieniem dwóch różnych autorów znajduje prawdopodobnie wyjaśnie-
nie w tym, że ok. 300 lat wcześniej benedyktyn Tytus Prosper Martinengo 
(zm. 1594), idąc za dawnym kodeksem, przypisał autorstwo hymnu jako 
oczywiste Alfanowi z Salerno8. Tymczasem Arnold Wyon, także bene-
dyktyn (zm. ok. 1610), w wydanej zaledwie kilka lat później monumen-
talnej pracy na temat historii swego zakonu za autora hymnu uznał jednak 

4 Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto, PL 89, 1051-1052.
5 Alphanus Salernitanus, De S. Benedicto, PL 147, 1231-1233.
6 Por. G. Penco, Storia del monachesimo in Italia. Dalle origini alla fine del 

Medioevo, Milano 1995, s. 429-430; A. Lentini, Rassegna delle poesie di Alfano di 
Salerno, „Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo” 69 (1957) s. 213-242; 
A. Lentini, Alfano, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 2, red. A.M. Ghisalberti, 
Roma 1960, s. 253-257, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/alfano_(Dizionario-
Biografico)/ (dostęp: 29.03.2020).

7 Alphanus Salernitanus, Carmina, PL 147, 1220-1268.
8 T. Prosperi Martinengii, Pia quaedam poemata, ac theologica, odaeque sa-

crae diverso carminum genere conscriptae. Quibus etiam accesserunt nonnulli aliorum 
quorundam illustrium monachorum Casinensium hymni, non indocti quidem illi, nec 
invenusti, collecti ex exemplaribus partim Latinis litteris, partim Longobardicis exara-
tis, Romae 1590, s. 168: „Hi, qui sequuntur, hymni […] sunt […] Alphani Archiepiscopi 
quodam Salernitani, quem quoque et ipsum ante fuisse monachum Casinensem et postmo-
dum Archiepiscopum Salernitanum planissime constat. Exscripti sunt autem, ex pervetu-
sto codice, Longobardicis litteris exarato monasterii Casinensis […]”.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 187

Cypriana z Cassinum9. Potem wydawcy osiemnastowieczni przychylali się 
do jednej lub do drugiej opinii10. Już po wydaniu hymnu w Patrologia Latina 
U. Chevalieur uznał za jego autora Cypriana (podając wszakże w nawiasie 
imię Alfana)11, z kolei G.M. Dreves, ostatni wydawca hymnu, jako autora 
podaje Alfana12. M. de Marco uważa, że Martinengo, rekonstruując twór-
czość Alfana z Salerno, przypisał mu autorstwo hymnu Aureo solis radio pe-
rennis, idąc być może za przywołanym już wyżej Piotrem Diakonem, który 
wśród sławnych mężów opactwa Cassinum wymienia nie tylko Cypriana, 
ale kilkanaście rozdziałów dalej także Alfana i wspomina jego hymn o św. 
Benedykcie, choć nie precyzuje dokładnie, o jaki utwór chodzi13. Kodeks 
będący editio princeps, z którego korzystał Martinengo, zaginął, co unie-
możliwia dziś dalsze poszukiwania autorstwa14. Wspomniana wyżej autorka 
opracowania o Cyprianie z Cassinum daje argumenty za tym, że hymn Aureo 
solis radio perennis powstał wcześniej niż w czasach Alfana (czyli wcześniej 
niż w XI wieku), zwracając uwagę na dość duże wyrafinowanie i otwartość 
na wrażliwość humanistyczną w treści utworu, w formie zaś na archaiczny, 
uroczysty schemat abecedariusza, kultywowany we wczesnym średniowie-
czu i w środowiskach będących pod wpływem kultury wyspiarskiej, co mo-
gło mieć miejsce w VIII stuleciu w opactwie Cassinum15.

Hymn Aureo solis radio perennis to abecedariusz stroficzny prosty (ko-
lejne litery alfabetu rozpoczynają pierwszy wers każdej zwrotki). Napisany 
został strofą saficką mniejszą. Liczy 24 zwrotki. Pierwsze dwie stanowią 
część introdukcyjną, w której autor nawiązuje do obchodu liturgicznego 
św. Benedykta (w tradycyjnym kalendarzu jest to 21 marca, reforma litur-
gii po Vaticanum II zmieniła niestety tę datę, co utrudnia akurat interpre-

9 Lignum vitae, ornamentum et decus Ecclesiae in quinque libros divisum auc-
tore Arnoldo Wion, pars prima, Venetiis 1595, s. 411: „Nonnus Cyprianus, monachus 
Casinensis, scripsit hymnum unum de S.P.N. Benedicto et alia nonnulla: hymnus ille est 
Casini M.S. tali exordio Aureo solis radio perennis”.

10 Por. M. de Marco, Cipriano di Montecassino, w: Dizionario Biografico degli 
Italiani, t. 25, red. A.M. Ghisalberti, Roma 1981, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/
cipriano-di-montecassino_%28Dizionario-Biografico%29/ (dostęp: 27.07.2020).

11 U. Chevalieur, Repertorium hymnologicum, t. 1, Louvain 1892, s. 96.
12 Analecta hymnica medii aevi, ed. A. Lentini, XXII, Lepzig 1893.
13 Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus XIX, PL 173, 1030: „Alphanus 

Salernitanus […] composuit nudo et lucidissmo sermone passionem Sanctae Christinae, 
Hymnos praeterea de eadem virgine duos, de Sancto Benedicto versus ad Pandulphum 
Marsorum episcopum […]”.

14 Por. M. de Marco, Cipriano di Montecassino.
15 Por. de Marco, Cipriano di Montecassino.



186 Ks. Tadeusz Gacia 

Patrologia Latina pod imiemiem Cypriana z Cassinum zamieszcza tylko 
jeden utwór – ten właśnie hymn dedykowany św. Benedyktowi4.

Hymn Aureo solis radio perennis został jednakże zamieszczony 
w Patrologia Latina także wśród utworów poetyckich innego autora, mia-
nowicie Alfana z Salerno5. Alfan (1010-1085), opat klasztoru św. Benedykta 
w Salerno, a potem arcybiskup tego miasta, był najwybitniejszym przedsta-
wicielem szkoły poetyckiej związanej z historią Cassinum. Jego poezja, in-
spirowana twórczością Wergiliusza i Owidiusza, obfituje w wiele motywów 
mitologicznych, choć z drugiej strony – w oczywisty sposób – propaguje 
ideały życia chrześcijańskiego6. Wśród poetyckich utworów Alfana znajdują 
się hymny dedykowane świętym (m.in. Sabinie, Mateuszowi, Mikołajowi, 
Krystynie, Piotrowi, Małgorzacie, Agnieszce, Wincentemu) oraz utwo-
ry okolicznościowe i kilka epitafiów, a także pochwała Cassinum – pełen 
miłości i wdzięku wiersz ukazujący klasztorną górę jako miejsce spokoju, 
prawdziwy raj na ziemi i drogę do nieba7. Wśród tych utworów w wydaniu 
Patrologia Latina znajdziemy wspomniany hymn o św. Benedykcie.

Umieszczenie hymnu Aureo solis radio perennis w Patrologia Latina 
pod imieniem dwóch różnych autorów znajduje prawdopodobnie wyjaśnie-
nie w tym, że ok. 300 lat wcześniej benedyktyn Tytus Prosper Martinengo 
(zm. 1594), idąc za dawnym kodeksem, przypisał autorstwo hymnu jako 
oczywiste Alfanowi z Salerno8. Tymczasem Arnold Wyon, także bene-
dyktyn (zm. ok. 1610), w wydanej zaledwie kilka lat później monumen-
talnej pracy na temat historii swego zakonu za autora hymnu uznał jednak 

4 Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto, PL 89, 1051-1052.
5 Alphanus Salernitanus, De S. Benedicto, PL 147, 1231-1233.
6 Por. G. Penco, Storia del monachesimo in Italia. Dalle origini alla fine del 

Medioevo, Milano 1995, s. 429-430; A. Lentini, Rassegna delle poesie di Alfano di 
Salerno, „Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo” 69 (1957) s. 213-242; 
A. Lentini, Alfano, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 2, red. A.M. Ghisalberti, 
Roma 1960, s. 253-257, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/alfano_(Dizionario-
Biografico)/ (dostęp: 29.03.2020).

7 Alphanus Salernitanus, Carmina, PL 147, 1220-1268.
8 T. Prosperi Martinengii, Pia quaedam poemata, ac theologica, odaeque sa-

crae diverso carminum genere conscriptae. Quibus etiam accesserunt nonnulli aliorum 
quorundam illustrium monachorum Casinensium hymni, non indocti quidem illi, nec 
invenusti, collecti ex exemplaribus partim Latinis litteris, partim Longobardicis exara-
tis, Romae 1590, s. 168: „Hi, qui sequuntur, hymni […] sunt […] Alphani Archiepiscopi 
quodam Salernitani, quem quoque et ipsum ante fuisse monachum Casinensem et postmo-
dum Archiepiscopum Salernitanum planissime constat. Exscripti sunt autem, ex pervetu-
sto codice, Longobardicis litteris exarato monasterii Casinensis […]”.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 187

Cypriana z Cassinum9. Potem wydawcy osiemnastowieczni przychylali się 
do jednej lub do drugiej opinii10. Już po wydaniu hymnu w Patrologia Latina 
U. Chevalieur uznał za jego autora Cypriana (podając wszakże w nawiasie 
imię Alfana)11, z kolei G.M. Dreves, ostatni wydawca hymnu, jako autora 
podaje Alfana12. M. de Marco uważa, że Martinengo, rekonstruując twór-
czość Alfana z Salerno, przypisał mu autorstwo hymnu Aureo solis radio pe-
rennis, idąc być może za przywołanym już wyżej Piotrem Diakonem, który 
wśród sławnych mężów opactwa Cassinum wymienia nie tylko Cypriana, 
ale kilkanaście rozdziałów dalej także Alfana i wspomina jego hymn o św. 
Benedykcie, choć nie precyzuje dokładnie, o jaki utwór chodzi13. Kodeks 
będący editio princeps, z którego korzystał Martinengo, zaginął, co unie-
możliwia dziś dalsze poszukiwania autorstwa14. Wspomniana wyżej autorka 
opracowania o Cyprianie z Cassinum daje argumenty za tym, że hymn Aureo 
solis radio perennis powstał wcześniej niż w czasach Alfana (czyli wcześniej 
niż w XI wieku), zwracając uwagę na dość duże wyrafinowanie i otwartość 
na wrażliwość humanistyczną w treści utworu, w formie zaś na archaiczny, 
uroczysty schemat abecedariusza, kultywowany we wczesnym średniowie-
czu i w środowiskach będących pod wpływem kultury wyspiarskiej, co mo-
gło mieć miejsce w VIII stuleciu w opactwie Cassinum15.

Hymn Aureo solis radio perennis to abecedariusz stroficzny prosty (ko-
lejne litery alfabetu rozpoczynają pierwszy wers każdej zwrotki). Napisany 
został strofą saficką mniejszą. Liczy 24 zwrotki. Pierwsze dwie stanowią 
część introdukcyjną, w której autor nawiązuje do obchodu liturgicznego 
św. Benedykta (w tradycyjnym kalendarzu jest to 21 marca, reforma litur-
gii po Vaticanum II zmieniła niestety tę datę, co utrudnia akurat interpre-

9 Lignum vitae, ornamentum et decus Ecclesiae in quinque libros divisum auc-
tore Arnoldo Wion, pars prima, Venetiis 1595, s. 411: „Nonnus Cyprianus, monachus 
Casinensis, scripsit hymnum unum de S.P.N. Benedicto et alia nonnulla: hymnus ille est 
Casini M.S. tali exordio Aureo solis radio perennis”.

10 Por. M. de Marco, Cipriano di Montecassino, w: Dizionario Biografico degli 
Italiani, t. 25, red. A.M. Ghisalberti, Roma 1981, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/
cipriano-di-montecassino_%28Dizionario-Biografico%29/ (dostęp: 27.07.2020).

11 U. Chevalieur, Repertorium hymnologicum, t. 1, Louvain 1892, s. 96.
12 Analecta hymnica medii aevi, ed. A. Lentini, XXII, Lepzig 1893.
13 Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus XIX, PL 173, 1030: „Alphanus 

Salernitanus […] composuit nudo et lucidissmo sermone passionem Sanctae Christinae, 
Hymnos praeterea de eadem virgine duos, de Sancto Benedicto versus ad Pandulphum 
Marsorum episcopum […]”.

14 Por. M. de Marco, Cipriano di Montecassino.
15 Por. de Marco, Cipriano di Montecassino.



188 Ks. Tadeusz Gacia 

tację niektórych miejsc hymnu), 17 zwrotek to poetyckie przetworzenie 
historii cudów patriarchy zachodniego monastycyzmu przedstawionych 
w Dialogach św. Grzegorza16, 5 ostatnich zwrotek zaś to część prekacyjna 
(modlitwa do św. Benedykta) oraz doksologia.

Niniejszy przekład hymnu Aureo solis radio perennis (prawdopodob-
nie pierwszy nowożytny przekład) oddaje w języku polskim starożytną 
strofę saficką mniejszą. Jest to metrum stosunkowo łatwe w przekładzie, 
ponieważ istnieją w naszej poezji jego odpowiedniki. Rezygnujemy jed-
nak z oddawania schematu abecadariusza, ponieważ byłby to zabieg bar-
dzo sztuczny, skutkujący koniecznością odchodzenia od treści oryginału.

2. Wydania tekstu

Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto, PL 89, 1051-1052.
Alphanus Salernitanus, De S. Benedicto, PL 147, 1231-1233.
De sancto Benedicto, w: Analecta hymnica medii aevi, t. 22, ed. G.M. Dreves, Lepzig 

1893, s. 54-56.

3. Przekłady nowożytne

Brak.

4. Bibliografia

Źródła

Alphanus Salernitanus, Carmina, PL 147, 1220-1268.
Chronica Sancti Benedicti Cassinensis, Monumenta Germaniae Historica, Scriptores 

rerum Longobardicarum et Italicarum, 1: Scriptores rerum Longobardicarum et 
Italicarum saec. VI-IX, ed. Societas Aperiendis Fontibus Rerum Germanicarum 
Medii Aevi, Hannoverae 1878.

Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum, PL 66, 125-204, 
tł. A. Świderkówna, Św. Grzegorz Wielki, Dialogi, ks. II, Św. Benedykt z Nursji, 
Reguła, Kraków-Tyniec 2005.

Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus, PL 173, 79-1144.

16 Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum, PL 66, 
125-204.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 189

Opracowania

Analecta hymnica medii aevi, t. 22, ed. G.M.Dreves, Lepzig 1893.
Chevalier U., Repertorium hymnologicum, t. 1, Louvain 1892.
de Marco M., Cipriano di Montecassino, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 25, 

red. A.M. Ghisalberti, Roma 1981, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/cipria-
no-di-montecassino_%28Dizionario-Biografico%29/ (dostęp: 27.07.2020).

Lentini A., Alfano, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 2, red. A.M. Ghisal-
berti, Roma 1960, s. 253-257, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/alfano_
(Dizionario-Biografico)/ (dostęp: 29.03.2020).

Lentini A., Rassegna delle poesie di Alfano di Salerno, „Bullettino dell’Istituto Storico 
Italiano per il Medio Evo” 69 (1957) s. 213-242.

Martinengius T.P., Pia quaedam poemata, ac theologica, odaeque sacrae diverso carminum 
genere conscriptae. Quibus etiam accesserunt nonnulli aliorum quorundam illustrium 
monachorum Casinensium hymni, non indocti quidem illi, nec invenusti, collecti ex ex-
emplaribus partim Latinis litteris, partim Longobardicis exaratis, Romae 1590.

Penco G., Storia del monachesimo in Italia. Dalle origini alla fine del Medioevo, 
Milano 1995.

Wyon A., Lignum vitae, ornamentum et decus Ecclesiae in quinque libros divisum, pars 
prima, Venetiis 1595.

5. Przekład17
18

17 Przekład na podstawie: De sancto Benedicto, w: Analecta hymnica medii aevi, 
t. 22, ed. G.M. Dreves, Lepzig 1893, s. 54-56. Jest to najlepsze wydanie hymnu, ponieważ 
zostały w nim poprawione ewidentne błędy i usterki obecne w PL, jak również bardziej 
uwidoczniony został (nieobecny w pełni w PL) schemat abecedariusza – litera X odpo-
wiada dyftongowi Ch, litera Y rozpoczyna wyraz ymnus zamiast hymnus, litera Z w słowie 
zeta zamiast błędnego meta; zeta=dioeta (por. Forcellini). Odchodząc od zapisu ortogra-
ficznego w wydaniu Analecta hymnica, wprowadzamy w miejsce j literę i.

18 Zwrotka pierwsza wyraźnie nawiązuje do faktu, że święto św. Benedykta przypa-
da w tradycyjnym kalendarzu 21 marca, a więc na samym początku wiosny: „hac die totus 
[…] orbis […] clarior”.

Aureo solis radio perennis
Hac die totus decoratur orbis,
Ut tuis, felix, Benedicte, festis
Clarior adsit.

W złote promienie wieczystego słońca
W dniu tym świat cały jest przyozdobiony,
By na twe święto, szczęsny Benedykcie,
Większym lśnić blaskiem18.



188 Ks. Tadeusz Gacia 

tację niektórych miejsc hymnu), 17 zwrotek to poetyckie przetworzenie 
historii cudów patriarchy zachodniego monastycyzmu przedstawionych 
w Dialogach św. Grzegorza16, 5 ostatnich zwrotek zaś to część prekacyjna 
(modlitwa do św. Benedykta) oraz doksologia.

Niniejszy przekład hymnu Aureo solis radio perennis (prawdopodob-
nie pierwszy nowożytny przekład) oddaje w języku polskim starożytną 
strofę saficką mniejszą. Jest to metrum stosunkowo łatwe w przekładzie, 
ponieważ istnieją w naszej poezji jego odpowiedniki. Rezygnujemy jed-
nak z oddawania schematu abecadariusza, ponieważ byłby to zabieg bar-
dzo sztuczny, skutkujący koniecznością odchodzenia od treści oryginału.

2. Wydania tekstu

Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto, PL 89, 1051-1052.
Alphanus Salernitanus, De S. Benedicto, PL 147, 1231-1233.
De sancto Benedicto, w: Analecta hymnica medii aevi, t. 22, ed. G.M. Dreves, Lepzig 

1893, s. 54-56.

3. Przekłady nowożytne

Brak.

4. Bibliografia

Źródła

Alphanus Salernitanus, Carmina, PL 147, 1220-1268.
Chronica Sancti Benedicti Cassinensis, Monumenta Germaniae Historica, Scriptores 

rerum Longobardicarum et Italicarum, 1: Scriptores rerum Longobardicarum et 
Italicarum saec. VI-IX, ed. Societas Aperiendis Fontibus Rerum Germanicarum 
Medii Aevi, Hannoverae 1878.

Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum, PL 66, 125-204, 
tł. A. Świderkówna, Św. Grzegorz Wielki, Dialogi, ks. II, Św. Benedykt z Nursji, 
Reguła, Kraków-Tyniec 2005.

Petrus Diaconus, De viris illustribus Casinensibus, PL 173, 79-1144.

16 Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum, PL 66, 
125-204.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 189

Opracowania

Analecta hymnica medii aevi, t. 22, ed. G.M.Dreves, Lepzig 1893.
Chevalier U., Repertorium hymnologicum, t. 1, Louvain 1892.
de Marco M., Cipriano di Montecassino, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 25, 

red. A.M. Ghisalberti, Roma 1981, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/cipria-
no-di-montecassino_%28Dizionario-Biografico%29/ (dostęp: 27.07.2020).

Lentini A., Alfano, w: Dizionario Biografico degli Italiani, t. 2, red. A.M. Ghisal-
berti, Roma 1960, s. 253-257, w: http://www.treccani.it/enciclopedia/alfano_
(Dizionario-Biografico)/ (dostęp: 29.03.2020).

Lentini A., Rassegna delle poesie di Alfano di Salerno, „Bullettino dell’Istituto Storico 
Italiano per il Medio Evo” 69 (1957) s. 213-242.

Martinengius T.P., Pia quaedam poemata, ac theologica, odaeque sacrae diverso carminum 
genere conscriptae. Quibus etiam accesserunt nonnulli aliorum quorundam illustrium 
monachorum Casinensium hymni, non indocti quidem illi, nec invenusti, collecti ex ex-
emplaribus partim Latinis litteris, partim Longobardicis exaratis, Romae 1590.

Penco G., Storia del monachesimo in Italia. Dalle origini alla fine del Medioevo, 
Milano 1995.

Wyon A., Lignum vitae, ornamentum et decus Ecclesiae in quinque libros divisum, pars 
prima, Venetiis 1595.

5. Przekład17
18

17 Przekład na podstawie: De sancto Benedicto, w: Analecta hymnica medii aevi, 
t. 22, ed. G.M. Dreves, Lepzig 1893, s. 54-56. Jest to najlepsze wydanie hymnu, ponieważ 
zostały w nim poprawione ewidentne błędy i usterki obecne w PL, jak również bardziej 
uwidoczniony został (nieobecny w pełni w PL) schemat abecedariusza – litera X odpo-
wiada dyftongowi Ch, litera Y rozpoczyna wyraz ymnus zamiast hymnus, litera Z w słowie 
zeta zamiast błędnego meta; zeta=dioeta (por. Forcellini). Odchodząc od zapisu ortogra-
ficznego w wydaniu Analecta hymnica, wprowadzamy w miejsce j literę i.

18 Zwrotka pierwsza wyraźnie nawiązuje do faktu, że święto św. Benedykta przypa-
da w tradycyjnym kalendarzu 21 marca, a więc na samym początku wiosny: „hac die totus 
[…] orbis […] clarior”.

Aureo solis radio perennis
Hac die totus decoratur orbis,
Ut tuis, felix, Benedicte, festis
Clarior adsit.

W złote promienie wieczystego słońca
W dniu tym świat cały jest przyozdobiony,
By na twe święto, szczęsny Benedykcie,
Większym lśnić blaskiem18.



190 Ks. Tadeusz Gacia 

Bella mirandis opulenta factis,
Signa virtutum, speciale munus
Regulae, praebent tibi sempiterno
Tempore laudes.

Clares aetatis teneris ab annis
Moribus, vitam quibus ordinasti,
Cum voluptati dederis nec ulli
Intima cordis.

Deditur tanto prius id triumpho
Vas quidem fractum muliebre damnum, 
Quod puer sanum prece lacrymosa 
Restituisti.

Exhibens sanctum celer institutum 
Artium summis studiis relictis, 
Rebus et patris fugis, et salubri 
Veste bearis.

Foveras antro tua membra parvo 
Mensibus versis novies quaternis, 
Quo manens nullis hominum, sed uni 
Notus haberis.

Grata divino tibi festa nutu 
Conferunt pastum latitans videris. 
Fama fit, vulnus perit omne mentis 
Vulnere carnis.

Wojny obfite w przedziwne zdarzenia,
Cudowne znaki i reguła twoja
Przynoszą tobie aż po wieczne czasy
Wielkie uznanie.

Od lat najmłodszych jaśniejesz cnotami,
Stosując do nich całe swoje życie,
Bo głębi serca ku żadnej rozkoszy 
Nie odsłoniłeś19.

Kiedy kobiecie rozbiło się sito,
W latach chłopięcych dokonałeś cudu – 
Zwróciłeś całe poruszony prośbą
Oraz jej łzami20.

Szybko powziąłeś swój plan świątobliwy,
Bo porzuciłeś studia literackie
I dobra ojca – uciekłeś, a habit
Stał się twym szczęściem21.

I zamieszkałeś w niewielkiej jaskini,
Tam też spędziłeś aż trzy lata życia
I przebywałeś nieznany nikomu,
Bogu jedynie22.

W miły dzień święta, za Bożym natchnieniem
Ktoś, niosąc strawę, widzi twe ukrycie23,
Rośnie twa sława, leczysz rany ducha 
Ciała ranami24.

19 Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum II Prol. (da-
lej: Dial.).

20 Dial. II 1.
21 Dial. II Prol.
22 Dial. II 1.
23 Dial. II 1.
24 Dial. II 2.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 191

Hinc crucis signum vitreum veneni 
Poculum frangit, vaga mens fugatur 
Virgulae tactu, fluit e cavato 
Marmore lympha.

Insilit ferrum capulo reversum,
Mollis humanos regis unda passus, 
Qua tuam raptus Placidus melotem 
Cernere fertur.

Karus horrendam tulit ales escam, 
Fles nimis sontis nece motus hostis; 
E loco cedens solito petisti 
Liris amoena.

Lubricus strata furit anguis ara, 
Aggravat pondus, strepit igne falso: 
Sed nihil contra valet inchoatum 
Ferre laborem.

Membra collapso laterata muro 
Sana redduntur, patulo probantur 
Fratribus furtim male facta, regis 
Panditur actus.

Tak więc znak krzyża kruszy szklaną czarę
Pełną trucizny25, opaczne zaś myśli
Pod ciosem rózgi pierzchają26, a woda
Płynie ze skały27.

Ostrze powraca do swej rękojeści28,
Po miękkiej fali chodzą ludzkie stopy29,
Tonący Placyd mówi, że zobaczył
Płaszcz twój nad sobą30.

Miły ptak zabrał zatrute jedzenie31,
Ty opłakujesz winę i śmierć wroga32,
Opuszczasz klasztor i wyruszasz w piękne
Liri ustronie33.

Śliski wąż wypełzł spod ruin ołtarza,
Obciąża kamień34 oraz wznieca pożar 
Fałszywy, jednak nie potrafi wstrzymać
Pracy zaczętej35.

Mur zawalony łamie kości mnicha –
Ten wstaje zdrowy36; tajne grzechy braci
Stają się jawne37, odkryte zaś czyny
Króla Totili38.

25 Dial. II 3.
26 Dial. II 4.
27 Dial. II 4.
28 Dial. II 5.
29 Dial. II 6.
30 Dial. II 7.
31 Dial. II 7.
32 Dial. II 8.
33 Dial. II. Lyris, inaczej Carnellus, to rzeka w Kampanii, na południe od Cassinum.
34 Dial. II 9.
35 Dial. II 10.
36 Dial. II 11.
37 Dial. II 12.
38 Dial. II 14. W tekście oryginalnym nie ma imienia króla Gotów, wprowadzamy 

je w przekładzie dla większej jasności tekstu.



190 Ks. Tadeusz Gacia 

Bella mirandis opulenta factis,
Signa virtutum, speciale munus
Regulae, praebent tibi sempiterno
Tempore laudes.

Clares aetatis teneris ab annis
Moribus, vitam quibus ordinasti,
Cum voluptati dederis nec ulli
Intima cordis.

Deditur tanto prius id triumpho
Vas quidem fractum muliebre damnum, 
Quod puer sanum prece lacrymosa 
Restituisti.

Exhibens sanctum celer institutum 
Artium summis studiis relictis, 
Rebus et patris fugis, et salubri 
Veste bearis.

Foveras antro tua membra parvo 
Mensibus versis novies quaternis, 
Quo manens nullis hominum, sed uni 
Notus haberis.

Grata divino tibi festa nutu 
Conferunt pastum latitans videris. 
Fama fit, vulnus perit omne mentis 
Vulnere carnis.

Wojny obfite w przedziwne zdarzenia,
Cudowne znaki i reguła twoja
Przynoszą tobie aż po wieczne czasy
Wielkie uznanie.

Od lat najmłodszych jaśniejesz cnotami,
Stosując do nich całe swoje życie,
Bo głębi serca ku żadnej rozkoszy 
Nie odsłoniłeś19.

Kiedy kobiecie rozbiło się sito,
W latach chłopięcych dokonałeś cudu – 
Zwróciłeś całe poruszony prośbą
Oraz jej łzami20.

Szybko powziąłeś swój plan świątobliwy,
Bo porzuciłeś studia literackie
I dobra ojca – uciekłeś, a habit
Stał się twym szczęściem21.

I zamieszkałeś w niewielkiej jaskini,
Tam też spędziłeś aż trzy lata życia
I przebywałeś nieznany nikomu,
Bogu jedynie22.

W miły dzień święta, za Bożym natchnieniem
Ktoś, niosąc strawę, widzi twe ukrycie23,
Rośnie twa sława, leczysz rany ducha 
Ciała ranami24.

19 Gregorius Magnus, Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorum II Prol. (da-
lej: Dial.).

20 Dial. II 1.
21 Dial. II Prol.
22 Dial. II 1.
23 Dial. II 1.
24 Dial. II 2.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 191

Hinc crucis signum vitreum veneni 
Poculum frangit, vaga mens fugatur 
Virgulae tactu, fluit e cavato 
Marmore lympha.

Insilit ferrum capulo reversum,
Mollis humanos regis unda passus, 
Qua tuam raptus Placidus melotem 
Cernere fertur.

Karus horrendam tulit ales escam, 
Fles nimis sontis nece motus hostis; 
E loco cedens solito petisti 
Liris amoena.

Lubricus strata furit anguis ara, 
Aggravat pondus, strepit igne falso: 
Sed nihil contra valet inchoatum 
Ferre laborem.

Membra collapso laterata muro 
Sana redduntur, patulo probantur 
Fratribus furtim male facta, regis 
Panditur actus.

Tak więc znak krzyża kruszy szklaną czarę
Pełną trucizny25, opaczne zaś myśli
Pod ciosem rózgi pierzchają26, a woda
Płynie ze skały27.

Ostrze powraca do swej rękojeści28,
Po miękkiej fali chodzą ludzkie stopy29,
Tonący Placyd mówi, że zobaczył
Płaszcz twój nad sobą30.

Miły ptak zabrał zatrute jedzenie31,
Ty opłakujesz winę i śmierć wroga32,
Opuszczasz klasztor i wyruszasz w piękne
Liri ustronie33.

Śliski wąż wypełzł spod ruin ołtarza,
Obciąża kamień34 oraz wznieca pożar 
Fałszywy, jednak nie potrafi wstrzymać
Pracy zaczętej35.

Mur zawalony łamie kości mnicha –
Ten wstaje zdrowy36; tajne grzechy braci
Stają się jawne37, odkryte zaś czyny
Króla Totili38.

25 Dial. II 3.
26 Dial. II 4.
27 Dial. II 4.
28 Dial. II 5.
29 Dial. II 6.
30 Dial. II 7.
31 Dial. II 7.
32 Dial. II 8.
33 Dial. II. Lyris, inaczej Carnellus, to rzeka w Kampanii, na południe od Cassinum.
34 Dial. II 9.
35 Dial. II 10.
36 Dial. II 11.
37 Dial. II 12.
38 Dial. II 14. W tekście oryginalnym nie ma imienia króla Gotów, wprowadzamy 

je w przekładzie dla większej jasności tekstu.



192 Ks. Tadeusz Gacia 

Noxa libantem necat, et ruina 
Sedis electae patet, obtinentur 
Spiritus, rapto latitare vino 
Cernitur hydrus.

Obiicis fratri quod inane fecit, 
Inspicis mentem penitus rebellem, 
Copiam prodis, gravidisque somno 
Consulis index.

Perfidos tellus procul egit artus,
Sistit errantem draco, cessit ulcus 
Regium nummi subiere, fugit 
Horrida pestis.

Quod cadit vitrum patet esse salvum,
Vasa producunt oleum, chelydrus 
Pellitur dextra, manuumque loca 
Visio solvit.

Reddito vitae puero, subire
Coelicas sedes animam sororis, 
Et velut solis radio sub uno 
Omnia cernis.

Ginie z powodu przewinienia kapłan39,
Benedykt wieści zburzenie klasztoru40,
Czart się poddaje41, w schowanym zaś winie
Wąż się ukrywa42.

Wyrzucasz bratu jego próżne myśli,
Patrzysz w głąb jego zbuntowanej duszy43,
Dostarczasz mąkę44, pogrążonym we śnie
Śpieszysz z poradą45.

Ziemia wyrzuca zwłoki wiarołomcy46,
Smok zatrzymuje mnicha, który uciekł47, 
Znika wrzód skórny48, znajdą się pieniądze49, 
Zginie zaraza50.

Upada flaszka, ale się nie tłucze51,
W beczkach przybywa oliwy52, a demon
Czmychnie pod ciosem prawicy53 i więzy
Spadną, gdy spojrzysz54.

Zmarły syn wstaje55, a dusza twej siostry
Zdąża – jak widzisz – w niebiańskie siedziby56,
I możesz w jednym w promieniu słonecznym
Wszystko oglądać57.

39 Dial. II 16.
40 Dial. II 17.
41 Dial. II 16.
42 Dial. II 18.
43 Dial. II 20.
44 Dial. II 21.
45 Dial. II 22.
46 Dial. II 24.
47 Dial. II 25.
48 Dial. II 26.
49 Dial. II 27.
50 Dial. II 27.
51 Dial. II 28.
52 Dial. II 29.
53 Dial. II 30.
54 Dial. II 31.
55 Dial. II 32.
56 Dial. II 34.
57 Dial. II 35.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 193

Scandis ardenti sacer orbe praesul
In via coelum facibus corusca, 
Quando ter ternis tribus et Kalendis 
Instat Aprilis.

Te canit laetus chorus angelorum
Patriarcharumque, et apostolorum, 
Et prophetarum meritis ab omni 
Parte beatum.

Ut sit huius plebs memor ista laudis, 
Hic ames dici pater, hanc decenter 
Si doces, laute refove, polumque 
Scandere praebe.

Xriste devoti pretium laboris, 
Confer istius prece nos iuvari,
Cuius exemplo peritura foedi 
Liquimus orbis.

Ymnus hic noster, Benedicte princeps, 
Sic tibi semper placidus, tuorum 
Qui salus es, lux, decus et perennis 
Laus monachorum.

Zeta coelestis pretiosa Regis 
Te facit veris celebrem tropaeis,
Unde nos semper petimus frequentes 
Nocte dieque.

Doxa sublimi maneat Parenti,
Eius et sacro diadema Nato
Et tibi virtus utriusque compar 
Spiritus alme. Amen.

Podążasz drogą, o święty opacie,
Prosto do nieba, wśród blasku pochodni58,
Kiedy przychodzi ów dzień dwunastych
Kalend kwietniowych59.

Cześć twoją głoszą radośnie anieli,
Chór patriarchów oraz apostołów,
Także prorocy, boś przez swe zasługi
Wszedł w pełnię szczęścia.

Niech o tej chwale lud stale pamięta,
Pozwól, by ciebie mógł nazywać ojcem,
Wspieraj go czule, o mistrzu przezacny, 
Daj dość do nieba.

Chryste, nagrodo za pobożne trudy,
Spraw, niech nas wspiera wstawiennictwo tego,
Który pokazał, jak ujść przed zagładą
Zgniłego świata.

Niechaj ten hymn nasz, ojcze Benedykcie,
Będzie ci zawsze miły, bo ty jesteś
Szczęściem i światłem, ozdobą i wieczną
Chlubą dla mnichów.

Mieszkasz w pałacu niebieskiego Króla,
Zdobyłeś sławę prawdziwym zwycięstwem,
My przeto zawsze wołamy w modlitwie
Dniem oraz nocą.

Niechaj trwa chwała Ojca na niebiosach,
Niech diadem wieńczy skronie Jego Syna,
I Tobie chwała, równa mocy Obu,
Duchu najświętszy. Amen.

58 Dial. II 37.
59 Dzień 21 marca.
60 Ks. dr hab. Tadeusz Gacia, kierownik Katedry Filologii Łacińskiej w Instytucie 

Literaturoznawstwa na Wydziale Nauk Humanistycznych Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II; e-mail: tadeusz.gacia@kul.lublin.pl; ORCID 0000-0002-1836-9506.

Z języka łacińskiego przełożył,
wstępem poprzedził i przypisami opatrzył

ks. Tadeusz Gacia60



192 Ks. Tadeusz Gacia 

Noxa libantem necat, et ruina 
Sedis electae patet, obtinentur 
Spiritus, rapto latitare vino 
Cernitur hydrus.

Obiicis fratri quod inane fecit, 
Inspicis mentem penitus rebellem, 
Copiam prodis, gravidisque somno 
Consulis index.

Perfidos tellus procul egit artus,
Sistit errantem draco, cessit ulcus 
Regium nummi subiere, fugit 
Horrida pestis.

Quod cadit vitrum patet esse salvum,
Vasa producunt oleum, chelydrus 
Pellitur dextra, manuumque loca 
Visio solvit.

Reddito vitae puero, subire
Coelicas sedes animam sororis, 
Et velut solis radio sub uno 
Omnia cernis.

Ginie z powodu przewinienia kapłan39,
Benedykt wieści zburzenie klasztoru40,
Czart się poddaje41, w schowanym zaś winie
Wąż się ukrywa42.

Wyrzucasz bratu jego próżne myśli,
Patrzysz w głąb jego zbuntowanej duszy43,
Dostarczasz mąkę44, pogrążonym we śnie
Śpieszysz z poradą45.

Ziemia wyrzuca zwłoki wiarołomcy46,
Smok zatrzymuje mnicha, który uciekł47, 
Znika wrzód skórny48, znajdą się pieniądze49, 
Zginie zaraza50.

Upada flaszka, ale się nie tłucze51,
W beczkach przybywa oliwy52, a demon
Czmychnie pod ciosem prawicy53 i więzy
Spadną, gdy spojrzysz54.

Zmarły syn wstaje55, a dusza twej siostry
Zdąża – jak widzisz – w niebiańskie siedziby56,
I możesz w jednym w promieniu słonecznym
Wszystko oglądać57.

39 Dial. II 16.
40 Dial. II 17.
41 Dial. II 16.
42 Dial. II 18.
43 Dial. II 20.
44 Dial. II 21.
45 Dial. II 22.
46 Dial. II 24.
47 Dial. II 25.
48 Dial. II 26.
49 Dial. II 27.
50 Dial. II 27.
51 Dial. II 28.
52 Dial. II 29.
53 Dial. II 30.
54 Dial. II 31.
55 Dial. II 32.
56 Dial. II 34.
57 Dial. II 35.

 Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie 193

Scandis ardenti sacer orbe praesul
In via coelum facibus corusca, 
Quando ter ternis tribus et Kalendis 
Instat Aprilis.

Te canit laetus chorus angelorum
Patriarcharumque, et apostolorum, 
Et prophetarum meritis ab omni 
Parte beatum.

Ut sit huius plebs memor ista laudis, 
Hic ames dici pater, hanc decenter 
Si doces, laute refove, polumque 
Scandere praebe.

Xriste devoti pretium laboris, 
Confer istius prece nos iuvari,
Cuius exemplo peritura foedi 
Liquimus orbis.

Ymnus hic noster, Benedicte princeps, 
Sic tibi semper placidus, tuorum 
Qui salus es, lux, decus et perennis 
Laus monachorum.

Zeta coelestis pretiosa Regis 
Te facit veris celebrem tropaeis,
Unde nos semper petimus frequentes 
Nocte dieque.

Doxa sublimi maneat Parenti,
Eius et sacro diadema Nato
Et tibi virtus utriusque compar 
Spiritus alme. Amen.

Podążasz drogą, o święty opacie,
Prosto do nieba, wśród blasku pochodni58,
Kiedy przychodzi ów dzień dwunastych
Kalend kwietniowych59.

Cześć twoją głoszą radośnie anieli,
Chór patriarchów oraz apostołów,
Także prorocy, boś przez swe zasługi
Wszedł w pełnię szczęścia.

Niech o tej chwale lud stale pamięta,
Pozwól, by ciebie mógł nazywać ojcem,
Wspieraj go czule, o mistrzu przezacny, 
Daj dość do nieba.

Chryste, nagrodo za pobożne trudy,
Spraw, niech nas wspiera wstawiennictwo tego,
Który pokazał, jak ujść przed zagładą
Zgniłego świata.

Niechaj ten hymn nasz, ojcze Benedykcie,
Będzie ci zawsze miły, bo ty jesteś
Szczęściem i światłem, ozdobą i wieczną
Chlubą dla mnichów.

Mieszkasz w pałacu niebieskiego Króla,
Zdobyłeś sławę prawdziwym zwycięstwem,
My przeto zawsze wołamy w modlitwie
Dniem oraz nocą.

Niechaj trwa chwała Ojca na niebiosach,
Niech diadem wieńczy skronie Jego Syna,
I Tobie chwała, równa mocy Obu,
Duchu najświętszy. Amen.

58 Dial. II 37.
59 Dzień 21 marca.
60 Ks. dr hab. Tadeusz Gacia, kierownik Katedry Filologii Łacińskiej w Instytucie 

Literaturoznawstwa na Wydziale Nauk Humanistycznych Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II; e-mail: tadeusz.gacia@kul.lublin.pl; ORCID 0000-0002-1836-9506.

Z języka łacińskiego przełożył,
wstępem poprzedził i przypisami opatrzył

ks. Tadeusz Gacia60



Table of contents

Teaching of the Church
1. Apostolic Letter Scripturae Sacrae Affectus of the Holy Father Francis 

on the Sixteen Hundredth Anniversary of the Death of Saint Jerome – 
Franciscus pp. ....................................................................................................7

Articles
2. Where was Located Ancient Stridon? Review of the Most Important 

Hypotheses of its Location – Rev. Leszek Misiarczyk ...................................29

3. Jerome of Stridon as vir trilinguis on the Example of a Commentary 
to the Book of Isaiah 7:10-16 – Magdalena Jóźwiak ......................................49

4. Prologues of Saint Jerome to the Biblical Books in the Vulgate – 
Rev. Michał Sołomieniuk ................................................................................67

5. The Cult of Saints in Against Vigilantius of St. Jerome. The Question 
of Contemporary Translations – Rev. Arkadiusz Nocoń ................................87

6. Virginity Interpreted as a Constant Struggle for the Lord: Biblical 
Foundations in St. Jerome’s Letter 22 to Eustochium – Rev. Waldemar Turek 107



Table of contents

Teaching of the Church
1. Apostolic Letter Scripturae Sacrae Affectus of the Holy Father Francis 

on the Sixteen Hundredth Anniversary of the Death of Saint Jerome – 
Franciscus pp. ....................................................................................................7

Articles
2. Where was Located Ancient Stridon? Review of the Most Important 

Hypotheses of its Location – Rev. Leszek Misiarczyk ...................................29

3. Jerome of Stridon as vir trilinguis on the Example of a Commentary 
to the Book of Isaiah 7:10-16 – Magdalena Jóźwiak ......................................49

4. Prologues of Saint Jerome to the Biblical Books in the Vulgate – 
Rev. Michał Sołomieniuk ................................................................................67

5. The Cult of Saints in Against Vigilantius of St. Jerome. The Question 
of Contemporary Translations – Rev. Arkadiusz Nocoń ................................87

6. Virginity Interpreted as a Constant Struggle for the Lord: Biblical 
Foundations in St. Jerome’s Letter 22 to Eustochium – Rev. Waldemar Turek 107



196 Table of contents 

7. A Model of the Woman in Vita S. Pauli monachi Thebaei by St. Jerome 
– Bazyli Degórski O.S.P.P.E. .........................................................................131

8. The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 
– Rev. Marcin Wysocki .................................................................................143

9. De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum 
auctorum in epistulis secuto (epistulae et problemata selecta) – 
Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski ...................................................................157

Reviews
10. Bp Jan Śrutwa, Dzieje Kościoła w Starożytności, t. 1: Epoka wielkich 

prześladowań, ss. 450 + 6 map; t. 2: Kościół w Cesarstwie Rzymskim, 
ss. 443 + 3 mapy, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II, Lublin 2018 – Rev. Augustyn Eckmann ..........171

11. Edward D. Andrews, The Reading Culture of Early Christianity: 
The Production, Publication, Circulation, and Use of Books in the Early 
Christian Church, Cambridge, Ohio 2019, pp. 247 – Rev. Marcin Nabożny 173

12. Ks. Stanisław Longosz, Opera minora selecta, do druku podali 
i zredagowali Jan Iluk i Wojciech Stawiszyński, Warszawa 2019, 
Wydawnictwo Naukowe „Sub Lupa”, ss. 450 – Piotr Kochanek ...................175

13. Ks. Wojciech Kamczyk, Bogowie i demony. Augustyn z Hippony 
i religijność pogańska późnej starożytności, Studia Antiquitatis Christianae 
Series Nova 22, Katowice 2020, ss. 168 – Rev. Michał Ludewicz .................178

Translations
14. Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto ..........................................185

a. Introduction and Commentary – Rev. Tadeusz Gacia ..........................185
b. Translation – Rev. Tadeusz Gacia .........................................................189

Spis treści

Dokumenty Kościoła

1. List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 
w XVI stulecie śmierci św. Hieronima – Franciszek ........................................7

Artykuły

2. Gdzie leżał starożytny Strydon? Przegląd najważniejszych hipotez 
jego lokalizacji – Ks. Leszek Misiarczyk .......................................................29

3. Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis 
na przykładzie komentarza do Iz 7,10-16 – Magdalena Jóźwiak ...................49

4. Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie – 
zagadnienia wstępne – Ks. Michał Sołomieniuk ............................................67

5. Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. 
Kwestia współczesnych tłumaczeń – Ks. Arkadiusz Nocoń ..........................87

6. Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. 
Fundamenty biblijne w Liście 22 św. Hieronima do Eustochium – 
Ks. Waldemar Turek ......................................................................................107

7. Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 
– Bazyli Degórski O.S.P.P.E. .........................................................................131



196 Table of contents 

7. A Model of the Woman in Vita S. Pauli monachi Thebaei by St. Jerome 
– Bazyli Degórski O.S.P.P.E. .........................................................................131

8. The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 
– Rev. Marcin Wysocki .................................................................................143

9. De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum 
auctorum in epistulis secuto (epistulae et problemata selecta) – 
Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski ...................................................................157

Reviews
10. Bp Jan Śrutwa, Dzieje Kościoła w Starożytności, t. 1: Epoka wielkich 

prześladowań, ss. 450 + 6 map; t. 2: Kościół w Cesarstwie Rzymskim, 
ss. 443 + 3 mapy, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II, Lublin 2018 – Rev. Augustyn Eckmann ..........171

11. Edward D. Andrews, The Reading Culture of Early Christianity: 
The Production, Publication, Circulation, and Use of Books in the Early 
Christian Church, Cambridge, Ohio 2019, pp. 247 – Rev. Marcin Nabożny 173

12. Ks. Stanisław Longosz, Opera minora selecta, do druku podali 
i zredagowali Jan Iluk i Wojciech Stawiszyński, Warszawa 2019, 
Wydawnictwo Naukowe „Sub Lupa”, ss. 450 – Piotr Kochanek ...................175

13. Ks. Wojciech Kamczyk, Bogowie i demony. Augustyn z Hippony 
i religijność pogańska późnej starożytności, Studia Antiquitatis Christianae 
Series Nova 22, Katowice 2020, ss. 168 – Rev. Michał Ludewicz .................178

Translations
14. Cyprianus Cassinensis, Hymnus de S. Benedicto ..........................................185

a. Introduction and Commentary – Rev. Tadeusz Gacia ..........................185
b. Translation – Rev. Tadeusz Gacia .........................................................189

Spis treści

Dokumenty Kościoła

1. List apostolski Papieża Franciszka Scripturae Sacrae affectus 
w XVI stulecie śmierci św. Hieronima – Franciszek ........................................7

Artykuły

2. Gdzie leżał starożytny Strydon? Przegląd najważniejszych hipotez 
jego lokalizacji – Ks. Leszek Misiarczyk .......................................................29

3. Hieronim ze Strydonu jako vir trilinguis 
na przykładzie komentarza do Iz 7,10-16 – Magdalena Jóźwiak ...................49

4. Świętego Hieronima przedmowy do ksiąg biblijnych w Wulgacie – 
zagadnienia wstępne – Ks. Michał Sołomieniuk ............................................67

5. Kult świętych w piśmie Hieronima Przeciw Wigilancjuszowi. 
Kwestia współczesnych tłumaczeń – Ks. Arkadiusz Nocoń ..........................87

6. Dziewictwo rozumiane jako ustawiczna walka dla Pana. 
Fundamenty biblijne w Liście 22 św. Hieronima do Eustochium – 
Ks. Waldemar Turek ......................................................................................107

7. Tipologia di donne nella Vita S. Pauli monachi Thebaei di san Girolamo 
– Bazyli Degórski O.S.P.P.E. .........................................................................131



198 Spis treści 

8. The Eschatological Aspects of the Monastic Life in St. Jerome’s Letters 
– Ks. Marcin Wysocki ...................................................................................143

9. De Hieronymo Stridoniensi stilum et linguam antiquorum 
auctorum in epistulis secuto (epistulae et problemata selecta) – 
Jerzy A. Wojtczak-Szyszkowski ...................................................................157

Recenzje

10. Bp Jan Śrutwa, Dzieje Kościoła w Starożytności, t. 1: Epoka wielkich 
prześladowań, ss. 450 + 6 map; t. 2: Kościół w Cesarstwie Rzymskim, 
ss. 443 + 3 mapy, Towarzystwo Naukowe Katolickiego Uniwersytetu 
Lubelskiego Jana Pawła II, Lublin 2018 – Ks. Augustyn Eckmann ............171

11. Edward D. Andrews, The Reading Culture of Early Christianity: 
The Production, Publication, Circulation, and Use of Books in the Early 
Christian Church, Cambridge, Ohio 2019, pp. 247 – Ks. Marcin Nabożny ..173

12. Ks. Stanisław Longosz, Opera minora selecta, do druku podali 
i zredagowali Jan Iluk i Wojciech Stawiszyński, Warszawa 2019, 
Wydawnictwo Naukowe „Sub Lupa”, ss. 450 – Piotr Kochanek ...................175

13. Ks. Wojciech Kamczyk, Bogowie i demony. Augustyn z Hippony 
i religijność pogańska późnej starożytności, Studia Antiquitatis Christianae 
Series Nova 22, Katowice 2020, ss. 168 – Ks. Michał Ludewicz ...................178

Tłumaczenia

14. Cyprian z Cassinum, Hymn o św. Benedykcie ..............................................185

a. Wstęp i komentarz – Ks. Tadeusz Gacia ..............................................185
b. Tłumaczenie – Ks. Tadeusz Gacia ........................................................189


