
https://czasopisma.kul.pl/index.php/vv/index

615http://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0 ISSN 1644-8561  |  e-ISSN 2451-280X  |  DOI: https://doi.org/10.31743/vv.18656  Kaucha

VERBUM VITAE  •  43/3 (2025)   615–638
Received: May 28, 2025 | Accepted: Jul 21, 2025 | Published: Sep 25, 2025

Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego 
Sensu� w świetle twórczości Josepha Ratzingera
Christian Hope as a Path to the Great Meaning  
in the Light of Joseph Ratzinger’s Work

 KRZYSZTOF KAUCHA �HTTPS://ORCID.ORG/0000–0003–3884–763X�HTTPS://ORCID.ORG/0000–0003–3884–763X
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, krzysztof.kaucha@kul.pl

Streszczenie:� Kryzys antropologiczny, beznadziejność i zwątpienie w sens życia coraz bardziej niepokoją 
i domagają się reakcji. Ukazywanie sensu życia jest jednym z zadań teologii fundamentalnej. W artykule 
podjęto problem związków, jakie zachodzą między nadzieją a sensem życia, który gwarantuje satysfakcję 
z niego. Materiał badawczy stanowią teksty Josepha Ratzingera, jednego z najwybitniejszych teologów 
nadziei. Badania obejmowały kilka etapów. Najpierw wyselekcjonowano teksty Ratzingera dotyczące 
nadziei, sensu życia i związków między nimi, a następnie poddano je analizie z wykorzystaniem publi-
kacji analizujących jego myśl. Przeprowadzone badania potwierdziły przypuszczenie, że nadzieja jest 
konieczna do określenia trwałego sensu życia. Badania doprowadziły do wniosku, że według Ratzingera 
chrześcijańska nadzieja jako specyficzna i wielka nadzieja prowadzi do odkrycia takiego sensu życia, 
który trzeba nazwać Wielkim Sensem. Znaczy on pozytywną celowość, zbawcze przeznaczenie i wielką 
wartość całej rzeczywistości w każdym momencie jej dziejów. W myśleniu Ratzingera droga od chrze-
ścijańskiej nadziei do Wielkiego Sensu wiedzie przez dwa istotne „przęsła”: chrześcijański obraz Boga 
i chrześcijańskie, niepowtarzalne rozumienie całej rzeczywistości. Analizy doprowadziły do wniosku, że 
zarówno nadzieja chrześcijańska, jak i Wielki Sens są rzeczywistościami nie tylko eschatologicznymi, lecz 
także przed-eschatologicznymi, ponieważ zawsze towarzyszą chrześcijańskiej egzystencji.
Słowa kluczowe:� Joseph Ratzinger, chrześcijańska nadzieja, wielka nadzieja, Wielki Sens, chrześcijański 
obraz Boga, chrześcijańskie rozumienie rzeczywistości
Abstract:� The anthropological crisis, hopelessness, and doubt about the meaning of life are causes of 
growing concern and demand a decisive response. Defining the meaning of life is one of the tasks of fun-
damental theology. The article explores the connections between hope and the meaning of life, which 
is crucial for experiencing life satisfaction. The research is based on the texts of Joseph Ratzinger, who is 
recognised as one of the most outstanding theologians of hope. The research was carried out in several 
stages. First, Ratzinger’s texts on hope, the meaning of life, and the connections between them were 
selected, and subsequently analysed with reference to publications dedicated to his thought. The re-
search confirmed the assumption that hope is necessary to define a lasting meaning of life. It was con-
cluded that, according to Ratzinger, Christian hope as a specific and great hope leads to the discovery of 
a meaning of life that should be called the Great Meaning. It means positive purposefulness, saving pur-
pose, and great value of reality as a wholeat every moment of its history. In Ratzinger’s thought, the path 
from Christian hope to the Great Meaning leads through two important “spans”: the Christian image of 
God and the Christian, unique understanding of reality as a whole. The analysis led to the conclusion 
that both Christian hope and the Great Meaning are not only eschatological, but also pre-eschatological 
realities, because they always accompany Christian existence.
Keywords:� Joseph Ratzinger, Christian hope, great hope, Great Meaning, Christian image of God, 
Christian understanding of reality

https://orcid.org/0000-0003-3884-763X
mailto:krzysztof.kaucha@kul.pl


Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638616

Papież Franciszek w bulli Spes non confundit (nr 9) napisał, że ludzie powinni starać 
się odzyskać radość życia i nadzieję, aby pokonać smutek i przygnębienie – których 
główne przyczyny kilka lat wcześniej opisał następująco: „Dobrze wiem, jak bardzo 
w naszych czasach szaleją samotność i opuszczenie, szerzy się indywidualizm i wzra-
sta obojętność wobec losu innych. Miliony mężczyzn i kobiet, dzieci, młodych ludzi 
gubią się w rzeczywistości, która przysłoniła punkty odniesienia, są zdestabilizowani 
przez udrękę, że nie należą do niczego” (Franciszek 2018; tł. własne). Małgorzata 
Łysiak informuje, że Polska znajduje się na drugim miejscu w Europie pod wzglę-
dem liczby samobójstw wśród dzieci i młodzieży (Łysiak 2025)1. Dlaczego tak jest? 
Dlaczego rośnie liczba młodych ludzi, którzy nie chcą żyć?

Teologia chrześcijańska od dawna reaguje na narastający kryzys antropologicz-
ny. Katolicka teologia fundamentalna jako jedno ze swych głównych zadań obra-
ła ukazywanie sensu życia (Rusecki, Mastej, and Kaucha 2019, 155–59)2. Istnienie 
bardzo ścisłych powiązań między radością życia, nadzieją i poczuciem sensu życia 
jest niekwestionowalne. Celem niniejszego artykułu jest prezentacja wyników badań 
nad twórczością jednego z najwybitniejszych teologów i znawców problematyki na-
dziei, a mianowicie Josepha Ratzingera, od 2005 roku papieża Benedykta XVI, któ-
rego encyklika o nadziei Spe salvi z 2007 roku stała się przewodnikiem dla poszu-
kujących nadziei (zob. Lewandowski 2008; Parzych-Blakiewicz 2010b; Ferdek 2020; 
Grochowska 2010; Mastej 2011; Bachanek 2013; Smentek 2013; Kowalczyk 2015; 
Gniadek 2020; Kozakiewicz 2022). Przedmiot badań podjętych na potrzeby niniej-
szego artykułu stanowi problem związku między nadzieją a sensem życia w świetle 
twórczości Ratzingera, a także sama nadzieja – jakie cechy musi ona mieć i co musi 
zakładać, by gwarantowała sens i satysfakcję z życia. Notabene, polski teolog funda-
mentalny Marian Rusecki (1942–2012), znawca problematyki sperancyjnej (zob. Ru-
secki 2010), na często powtarzane w mediach powiedzenie: „nadzieja umiera ostat-
nia”, reagował, pytając z sarkazmem: co to za nadzieja, która w końcu jednak umiera? 
Przedmiotem podjętych badań było także Ratzingera rozumienie sensu, do którego 
nadzieja chrześcijańska prowadzi. Okazało się, że według niego nadzieja chrześci-
jańska jest drogą nie tylko do odkrycia sensu własnej egzystencji lub sensu ludzkiej 
egzystencji w ogóle, lecz do odkrycia sensu w jeszcze szerszym znaczeniu.

Materiał badawczy stanowi twórczość Ratzingera, która powstała przed jego wy-
borem na biskupa Rzymu, a która prawie w całości jest dostępna w języku polskim 

1	 W wywiadzie Łysiak powiedziała: „Polska zajmuje drugie miejsce w Europie pod względem liczby sa-
mobójstw wśród dzieci i młodzieży. W 2023 r. mieliśmy w naszym kraju aż 2139 zarejestrowanych prób 
samobójczych osób do 18 roku życia. Do tego trzeba dodać próby nigdzie niezgłoszone. Blisko 150 mło-
dych osób targnęło się na swoje życie skutecznie. Skąd te liczby? Dlaczego przeżywamy dziś swego rodzaju 
epidemię prób samobójczych i samobójstw wśród dzieci?” (Łysiak 2025).

2	 Teolog fundamentalna Agnieszka Wojtyra (2024) poddała naukowej analizie badania dotyczące sensu 
życia u polskiej młodzieży, w tym także własne badania autorskie.

615



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 617

w serii Opera Omnia (Ratzinger 2012–22; zob. Góźdź 2024, 63–64)3. W trakcie badań 
okazało się, że najwięcej materiału badawczego znajduje się w  tomach: 10 (Zmar-
twychwstanie i życie wieczne. Studia o eschatologii i teologii nadziei) i 4 (Wprowadze-
nie do chrześcijaństwa). Kilka tekstów z  tych tomów było później wykorzystanych 
w encyklice Spe salvi. Pomoc w badaniach stanowiły naukowe publikacje analizujące 
myśl Ratzingera/Benedykta XVI autorstwa Jerzego Szymika (2012, 11–29, 67–105; 
2013; 2015), Jacentego Masteja (2024; 2011), Dariusza Gardockiego (2023), Alejan-
dro Sady (2021; 2024a; 2024b), Petera Johna McGregora (2024), Kazimierza Wol-
szy (2008) i Rafała Kraśnickiego (2024). Przeprowadzone badania doprowadziły do 
wniosku, że dla Ratzingera nadzieja chrześcijańska jest nadzieją specyficzną, jest 
wielką nadzieją; za św. Pawłem Apostołem trzeba nawet powiedzieć, iż niewierzący 
w Boga nie mają nadziei. Wielka nadzieja jest drogą do odkrycia Wielkiego Sensu, 
czyli pozytywnej celowości i  ogromnego ontologicznego znaczenia całej istnieją-
cej rzeczywistości. Określenie Wielki Sens jest nowatorskie, ale tylko w brzmieniu, 
ponieważ przekonanie o płynącym z chrześcijańskiej wiary niewyobrażalnie pozy-
tywnym sensie „całości” występuje u Ratzingera często i  jest różnorako wyrażane. 
Badania wykazały, że w myśleniu Ratzingera droga od wielkiej nadziei do Wielkiego 
Sensu wiedzie przez chrześcijański obraz Boga i chrześcijańskie, niepowtarzalne ro-
zumienie całej rzeczywistości.

1.	 „Skradająca się choroba naszych czasów to beznadziejność”

Powyższe słowa Ratzinger wypowiedział w kazaniu (Ratzinger 2014d, 630). Zwrócił 
w nim uwagę, że beznadziejności doświadcza dziś wielu starszych ludzi, którzy „wyda-
ją się zapomniani. Wydają się jakby pozostałością z minionego świata i nie wiadomo 
dokładnie, co należy z nimi zrobić. Są niepotrzebni” (Ratzinger 2014d, 630). W tek-
ście O nadziei wspomniał o chłopcu, którego po bierzmowaniu zaczepił nauczyciel, 
mówiąc, że na pewno jest wdzięczny rodzicom za dar życia, na co ten odparł, że 
wcale nie jest, bo nie chciałby żyć (Ratzinger 2014b, 389). Ratzinger tak to komentuje: 
„Tę wstrząsającą wypowiedź z ust dziecka naszych czasów, która od dawna już nie jest 
odosobniona, można by wręcz określić jako definicję beznadziejności. Samo życie nie 
jest dobre; można tylko sprzeciwiać się wszystkiemu, co ponosi odpowiedzialność 
za nieszczęście konieczności życia” (Ratzinger 2014b, 389). Pojawia się zatem oczy-
wiste pytanie: dlaczego w naszych czasach, które głoszą wielki optymizm i świetlaną 

3	 Nauczanie Benedykta XVI o nadziei doczekało się już wielu opracowań, natomiast seria Opera Omnia 
stanowi bardzo obszerny materiał badawczy, który jeszcze nie został w pełni przebadany w zakresie wielu 
zagadnień, w tym także nadziei.



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638618

przyszłość ludzkości, coraz częściej samo istnienie wydaje się być złem, a życie „tak 
szare i tak ciężkie, że nie da się go już dłużej przeżyć” (Ratzinger 2014b, 389)?

Dla Ratzingera było to jedno z najważniejszych pytań, domagających się pilnej 
odpowiedzi. Sada pisze, że Ratzinger dużo uwagi poświęcił dziełom dwóch egzysten-
cjalistów, Jean-Paula Sartre’a (Sada 2024b) i Alberta Camus (Sada 2024a, 315–21), 
gdyż chciał ich dobrze zrozumieć. Ich poglądy nieco się różnią, lecz Ratzinger wska-
zał ich wspólny kierunek. W tekście Odkupienie – coś więcej niż frazes? stwierdził, 
że filozofia wolności Sartre’a z hasłem „człowiek jest tym, czym siebie uczyni” i ate-
izmem na sztandarze kończy się bardzo pesymistycznie: „Człowiek jest nędzną isto-
tą, która nie wie, kim jest, po co jest, co ma ze sobą począć. W oceanie nicości musi 
dopiero sam zaprojektować, kim chce być, bo fakt, że nie istnieje żadna jego idea, 
oznacza również, że nie istnieje sens” (Ratzinger 2015b, 864). Według Ratzingera 
człowiek jest dziś przekonywany przez „wyrocznię” materialistyczno-ateistycznego 
ewolucjonizmu, że jego istnienie nie ma żadnego znaczenia dla większych struktur 
przyrody (Ratzinger 2017h, 401–5; zob. 2012c, 472). W tym duchu Steve Stewart-
-Williams twierdzi, iż istnienie ludzi jako bytów świadomych jest „krótkim antrak-
tem w nicości” nieświadomego Wszechświata, niczego nie wnosi, a może nawet 
byłoby lepiej dla równowagi Wszechświata, by ten antrakt jak najszybciej się zakoń-
czył (Stewart-Williams 2014, 193–94; por. Kraśnicki 2024, 86–90). Skoro sprawy tak 
właśnie się mają, skoro czołowe „autorytety” obwieszczają tak smutne „prawdy”, to 
zdaniem Ratzingera trzeba mieć odwagę postawić następujące pytanie:

Czy jest to moralnie dopuszczalne, aby bez pytania udzielać komuś daru życia, skazywać 
go na niebezpieczną krainę przyszłości, w której być może będzie on ten dar przeklinał? 
Za tym lękiem przed roszczeniem życia, które może stać się przekleństwem, kryje się lęk 
świata bez Boga, gdzie możliwe jest wszelkie okrucieństwo, ale gdzie nie mieszka już żaden 
sens, który mógłby być trwalszy niż nieuniknione cierpienie (Ratzinger 2017j, 574–75).

Te słowa zawierają wstępną diagnozę choroby beznadziejności, która z koniecz-
ności pociąga za sobą inną dolegliwość – brak sensu. Praprzyczyną jest odrzuce-
nie Boga. W tekście Patrzeć na Chrystusa. Ćwiczenie się w wierze, nadziei i miłości 
Ratzinger pisze, że w nowożytności zaczął się proces zastępowania lub przekształ-
cania chrześcijaństwa w „nową” wiarę i nadzieję – w wiarę i nadzieję w postęp 
(Ratzinger 2017h, 381–87). Mieliśmy i mamy do czynienia z różnymi formami 
ideologicznego optymizmu, np. liberalnymi, marksistowskimi i neomarksistow-
skimi. Obiecują one, że zbudują raj na ziemi, że ukształtują doskonałe społeczeń-
stwo i doskonałą ludzkość. Ratzinger poddał krytyce ten ideologiczny optymizm. 
Zarzucał mu, iż nie widzi tego, że nie udaje mu się budować ani raju na ziemi, 
ani doskonałych społeczeństw, i wcale nie pyta, dlaczego tak się dzieje, choć te 
wysiłki trwają już od wielu wieków. Technologia może zawieść, jak np. w Czarno-
bylu (Ratzinger 2017h, 387), powstają także dziś nowe rozgoryczenia i lęki, które 



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 619

przybierają formę kolektywnych psychoz (Ratzinger 2017h, 401–5; zob. 2012c, 472; 
2014a, 404–5, 420). Zdaniem Ratzingera ideologiczny optymizm popełnia wielki 
antropologiczny błąd: stawiając wyłącznie na naukę, technikę, empirię i wykonal-
ność, zamyka człowieka w obszarze materialnym i oznajmia, że żadnego innego 
obszaru absolutnie nie ma. Czym w istocie jest ideologiczny optymizm? Według 
Ratzingera jest on „fasadą świata bez nadziei”, jest pozorem, który chce się ukryć 
przed swym całkowitym zwątpieniem. Jest bowiem bezradny wobec problemu 
śmierci, a myśl o jej nieuchronności chce zagłuszyć mantrą „o historii zmierzającej 
ku doskonałemu społeczeństwu” (Ratzinger 2017h, 387). Trzeba zatem zapytać: czy 
istnieje nadzieja silniejsza od śmierci, czy też nie? Czy istnieje lek na chorobę bez-
nadziejności i braku sensu, czy też nie?

2.	 Chrześcijaństwo i wielka nadzieja

Zdaniem Ratzingera, a także chrześcijan i chrześcijaństwa: istnieje. Nadzieja silniej-
sza od śmierci pojawiła się w świecie wraz z Osobą, która stanowi początek i centrum 
chrześcijaństwa – Jezusem Chrystusem. W leksykonowym artykule Chrześcijaństwo 
(z 1972 roku) Ratzinger pisze o specyficznym napięciu w świecie starożytnym u po-
czątków chrześcijaństwa. Było ono związane z rozpowszechnionymi oczekiwaniami 
na jakiś wielki przełom, który odwróciłby dzieje niosące wciąż poczucie załama-
nia i  lęk przed nieuchronnym końcem. Ratzinger charakteryzuje wielkie żydow-
skie oczekiwania (zasadniczo w dwóch formach: politycznej i apokaliptycznej oraz 
w trzeciej – związanej z Janem Chrzcicielem), oczekiwania Rzymu (na boskie dziec-
ko i  boskiego władcę, który zaprowadzi powszechny pokój) i  oczekiwania, które 
znalazły ujście w  ekstatycznych misteriach (Ratzinger 2017d, 303–4). I  tu padają 
bardzo ważne słowa Ratzingera: „Na tym tle postać Jezusa z Nazaretu zyskała sens 
i jasność, wdarła się niejako w sferę oczekiwania, szukającego imienia dla nieokre-
ślonego pragnienia epoki” (Ratzinger 2017d, 304). Jezusa pojęto jako odpowiedź na 
oczekiwania i nadzieje, na najważniejsze pytania ludzi i wszystkie obietnice Boga, 
a  stało się to wtedy, gdy uczniowie spotkali Go po Jego śmierci jako Zmartwych-
wstałego. Ratzinger pisze: „Dla nich [uczniów Jezusa – K.K.] oznaczało to, że śmierć 
została przezwyciężona, że wydarzył się nowy początek, którego wszyscy oczekiwali” 
(Ratzinger 2017d, 304). To wszystko sprawiło, że w  oczach uczniów Jezus zyskał 
rangę Osoby decydującej, rozstrzygającej i normatywnej na wszystkie czasy – stał się 
jedyną nadzieją ludzkości.

Z tego tytułu chrześcijaństwo – zdaniem Ratzingera – jest ściśle związane z na-
dzieją i jej bliższa charakterystyka stanie się celem niniejszego punktu (por. Gar-
docki 2023, 280–286). Chrześcijaństwo dało początek bardzo specyficznej nadziei, 
która nie tylko jest obecna w historii już od wielu wieków, lecz także realnie na nią 



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638620

wpływa i oczekuje jej pozytywnego finału; chrześcijaństwo jest adwentem4 – jest peł-
nym nadziei oczekiwaniem na powtórne przyjście Jezusa Chrystusa na końcu czasów 
(Ratzinger 2014g, 186–202). Dla Ratzingera nadzieja chrześcijańska jest tą „właści-
wą, wielką nadzieją” (Ratzinger 2014b, 398) i większej (potężniejszej, ważniejszej) 
nie ma. Z jego tekstu O nadziei można wyłowić wiele określeń charakteryzujących 
nadzieję chrześcijańską: „nadzieja wykraczająca ponad śmierć” (Ratzinger 2014b, 
387), „mieć nadzieję to znaczy w zasadzie mieć nadzieję wbrew śmierci” (Ratzinger 
2014b, 390–391), „zapewniona nadzieja” (Ratzinger 2014b, 387)5, „nadzieja ponad 
nadziejami”  (Ratzinger 2014b, 389), „nadzieja kryjąca się za nadziejami […], owa 
właściwa nadzieja […], fundamentalna nadzieja” (Ratzinger 2014b, 390), „prawdzi-
wa nadzieja […], której nikt nie może przywłaszczyć ani zniszczyć” (Ratzinger 2014b, 
396)6, nadzieja to „wielkie nadzieje” (Ratzinger 2014b, 391)7, „nadzieję można opisać 
jako antycypację tego, co ma nadejść” (Ratzinger 2014b, 393)8, „nadzieja, która nas 
niesie” (Ratzinger 2014b, 396)9, „fundamentalna nadzieja w jej niepokonalnej wiel-
kości” (Ratzinger 2014b, 397)10, tylko nadzieja daje „odwagę do ubóstwa i zdolność 
do wspólnoty” (Ratzinger 2014b, 399)11, droga nadziei to droga wolności (Ratzin-
ger 2014b, 400)12. Z jego tekstu Boża władza – naszą nadzieją pochodzą dwa inne 

4	 Na początku tekstu Ratzingera O sensie bycia chrześcijaninem znajduje się paragraf zatytułowany Chrze-
ścijaństwo jako adwent (Ratzinger 2017g, 319–22).

5	 Według Ratzingera nadzieja chrześcijańska jest „zapewniona”, ponieważ została osadzona na najtrwal-
szym możliwym gruncie – na mocy Boga jako fundamencie całej empirycznej rzeczywistości, dlatego 
Ratzinger pisze: „My – chrześcijanie – mamy inny sposób bytowania, stoimy na innym gruncie, którego 
nas nikt nie zdoła pozbawić, nawet sama śmierć” (Ratzinger 2014b, 394–95).

6	 Kontekstem tych słów jest postawa św. Franciszka z Asyżu, który, wyrzekając się dóbr materialnych jako 
substancji czy hipostazy życia, „za złudnymi nadziejami ukazał prawdziwą nadzieję, której nikt nie może 
przywłaszczyć ani zniszczyć” (Ratzinger 2014b, 396).

7	 Ratzinger przywołuje dzieło Platona Symposion, w  którym grecki filozof pisze o  wielkich nadziejach – 
nadziejach na przywrócenie pierwotnej natury, nieśmiertelności i  na uzdrowienie człowieka. Ratzinger, 
nawiązując do tego, dodaje, że człowiek w głębi serca oczekuje na coś takiego jak raj utracony i nowa ziemia.

8	 Dlatego – według Ratzingera – nadzieja jest dalekowzroczna i „w niej jest obecne w pewien sposób już 
jeszcze nie” (Ratzinger 2014b, 393).

9	 Zdaniem Ratzingera nadzieja chrześcijańska niesie przez życie, ponieważ chrześcijanie umieścili je we 
właściwej substancji, nie w substancji dóbr materialnych, jakiejkolwiek światowej władzy czy substancji 
samych siebie. Oni umieścili swoje życie w substancji Chrystusa, a On zaniósł je do Boga, dlatego mogą 
powiedzieć: „nasza substancja już jest w raju” (Ratzinger 2014b, 396).

10	 Podłożem tych słów Ratzingera jest św. Franciszek z Asyżu, który, gdy stracił zdrowie, majątek i dzieło 
swego życia, wtedy dopiero wyszedł z tego, co „akcydentalne” i wszedł w niepokonalną „substancję” ist-
nienia, której nie mogły już pokonać żadne rozczarowania ani niespełnione ambicje.

11	 Ratzinger jako przykład podaje franciszkańską formę nadziei, która jest czymś niespotykanym i zaskaku-
jącym, ponieważ przezwycięża chciwość i czyni możliwym życie we wspólnocie.

12	 Przywołując postawę św. Franciszka z Asyżu, Ratzinger uważa, że droga nadziei wyznaczona przez Nowy 
Testament to jedyna droga na zewnątrz (czyli poza siebie, ku innym) w pełnej wolności od jakichkol-
wiek przywiązań.



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 621

określenia nadziei: „wyższa nadzieja” (Ratzinger 2014a, 422)13 oraz „nadzieja, która 
daje życie i przyszłość” (Ratzinger 2014a, 423)14.

Z wielu tekstów Ratzingera wynika, że błędem byłoby utożsamianie nadziei 
chrześcijańskiej tylko z nadzieją eschatologiczną. Być może to zbytnie uproszczenie, 
lecz wydaje się, że dla Ratzingera jedna chrześcijańska nadzieja posiada dwie formy: 
nadzieję eschatologiczną i przed-eschatologiczną (egzystencjalną), czyli zawsze to-
warzyszącą egzystencji chrześcijańskiej w czasie15. Na taką interpretację naprowadza 
ten oto tekst, traktujący o dwóch celach chrześcijańskiej nadziei (dalszym i bliższym):

Celem chrześcijańskiej nadziei jest królestwo Boże, czyli zjednoczenie świata i człowieka 
z Bogiem przez akt Bożej mocy i miłości. Celem bliższym, który wskazuje nam drogę i po-
twierdza prawość wielkiego celu, jest ciągła obecność tej miłości i tej mocy, która towarzy-
szy naszemu działaniu i akceptuje nas tam, gdzie kończą się możliwości naszego działania 
(Ratzinger 2017h, 386).

Celem nadziei eschatologicznej (celem dalszym, „wielkim celem”) jest królestwo 
Boże – „zjednoczenie świata i  człowieka z  Bogiem”. Jednak istnieje także cel bliż-
szy nadziei, który dotyczy ziemskiego życia. Zdaniem Ratzingera chrześcijanie nie 
żyją tylko oczekiwaniem na eschatologiczne królestwo Boże, lecz żyją także nadzieją, 
która realnie wpływa na przeżywanie każdego wydarzenia i momentu życia. Na życie 
ludzkie składają się sprawy wielkie i błahe, radosne i smutne, sukcesy i porażki. Na-
dzieja chrześcijańska jako nadzieja przed-eschatologiczna pozwala żyć zawsze z opty-
mizmem, spokojem i radością. Dlaczego? Ratzinger wyjaśnia to, mówiąc, że nadzieja 
chrześcijańska przekracza naturalne rozdrobnienie życia na różne wątki i momenty 
przez to, iż „ma na oku całość”16. Nadzieja pokonuje rozdrobnienie, ponieważ wie, 
że za wszystkimi drobnymi sprawami życia kryje się wielka miłość – miłość Boga. 
Wierząc w tę miłość, nadzieja rekompensuje to, co niszczą drobiazgi i niepowodze-
nia, rekompensuje chwile szarości życia i jego posępności; nadzieja jest „pierwotnym 
optymizmem” (Ratzinger 2014b, 398). I nawet wtedy – dodaje Ratzinger – gdy Bóg 
nie udziela modlącemu się chrześcijaninowi tego, o co prosi, ma on jednak pewność 
nie-daremności swej modlitwy i nie traci nadziei, ponieważ „człowiek modlitwy jest 

13	 Owa wyższa nadzieja to ta, która pochodzi od większej, a właściwie największej władzy – władzy Boga. 
Zdaniem Ratzingera trzeba jej szukać w Kościele, ponieważ największa władza Boga powierzyła Kościo-
łowi to, co nie podlega żadnej władzy ludzkiej, np. odpuszczenie grzechów czy sprawowanie Eucharystii.

14	 Wypowiedź Ratzingera brzmi tak: „I ta pełna władza [władza Boga – K.K.], przychodząca do nas w Słowie 
i sakramencie, jest także dzisiaj światłem, które nam świeci – nadzieją, która daje życie i przyszłość”. Jest 
to zdanie wieńczące cały tekst zatytułowany Boża władza – naszą nadzieją.

15	 Wprost o nadziei egzystencjalnej i o tym, że „chrześcijańska egzystencja [egzystencja Kościoła i chrześci-
jan – K.K.] jest nadzieją” Ratzinger pisze w tekście Boża władza – naszą nadzieją (Ratzinger 2014a, 412; 
por. Parzych-Blakiewicz 2010a; Jucewicz 2010).

16	 Ratzinger nazywa to zasadą nadziei i pisze o niej tak: „w zasadzie miłości współobecna jest zasada nadziei, 
która przekraczając chwilę obecną i jej rozdrobnienie, ma na oku całość” (Ratzinger 2017f, 218).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638622

człowiekiem nadziei” (Ratzinger 2014b, 402) – wielkiej nadziei, która zawsze widzi 
scalającą wszystko miłość Boga.

3.	 Wielka nadzieja i chrześcijański obraz Boga

Tekst O  nadziei Ratzinger rozpoczyna słowami: „według Pawła cechą chrześci-
jan jest nadzieja i  że na odwrót beznadziejność charakteryzuje ateistę” (Ratzinger 
2014b, 387). Uczciwie przyznaje też, iż ateiści, np. marksista Ernst Bloch, mówią coś 
dokładnie odwrotnego. Według Blocha dopóki ludzie nie znali marksistowskiej drogi 
przemiany świata, dopóty żywili fałszywe nadzieje: „tylko ateista jest człowiekiem 
przepełnionym nadzieją” (Ratzinger 2014b, 388). W tym punkcie artykułu podjęta 
zostanie próba udzielenia odpowiedzi na pytanie: jak Ratzinger wykazywał, że za-
chodzi (i musi zachodzić) konieczny związek między wielką nadzieją a  istnieniem 
Boga, i to koniecznie Boga wiary chrześcijańskiej?

W sporze z marksizmem i ateistycznym liberalizmem o nadzieję Ratzinger wy-
sunął kilka zasadniczych argumentów za prawdziwością nadziei chrześcijańskiej: 
krytykę ideologicznego optymizmu17, tęsknotę za nieskończonością „uzupełniają-
cą” braki ludzkiego bytu18, potrzebę nadziei zupełnie innej niż nadzieja zapewniana 
przez wytwory człowieka19 oraz logiczną konieczność istnienia Boga jako gwaranta 
wielkiej nadziei. Ratzinger uważa, że najlepszym gwarantem wielkiej, niezniszczalnej 
nadziei jest ten Bóg, w którego wierzą chrześcijanie20. Pisze o tym następująco:

Nie możemy pozbyć się oczekiwania raju, domagania się go, ale ta potrzeba jest rozpa-
czą, jeśli nie ma pewności istnienia Boga i żadnej pewności o pochodzącej od Niego tego 
rodzaju obietnicy. Ponieważ nie ma jej i nie może jej być bez wcielenia tego Boga, Jego 
śmierci i Jego zmartwychwstania, to św. Paweł mówi, że inni są bez nadziei. Jezus Chrystus 
jest tą pewnością, dlatego też bycie chrześcijaninem jest nadzieją (Ratzinger 2014b, 392).

17	 Jest o niej krótko mowa w punkcie pierwszym niniejszego artykułu.
18	 Ratzinger pisze: „Otwarcie się na całość, na nieskończoność, czyni człowieka. Człowiek przez to jest czło-

wiekiem i przez to sięga nieskończenie wyżej ponad siebie, tym bardziej jest człowiekiem, im mniej jest 
w sobie zamknięty, ograniczony” (Ratzinger 2017l, 191). Ratzinger wskazuje, że nadzieja oznacza ufność, 
że człowiek może osiągnąć to, co wypełni brak jego bytu, co przekracza granice tego, co empiryczne 
(Ratzinger 2014b, 392–93; por. Góźdź 2024, 73–74).

19	 „Człowiek potrzebuje nadziei właśnie dlatego, że nie wystarcza mu to, co zrobione i możliwe do zrobie-
nia. […] człowiek potrzebuje czegoś, co wykracza poza wszelkie jego umiejętności” (Ratzinger 2014b, 
391–92).

20	 Wyraził to najdobitniej w jednym zdaniu encykliki o nadziei: „Bóg jest fundamentem nadziei – nie jaki-
kolwiek Bóg, ale ten Bóg, który ma ludzkie oblicze i umiłował nas aż do końca: każdą jednostkę i ludzkość 
w całości” (SpS 31).



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 623

Ratzinger zarzucał – zwłaszcza marksizmowi – to, że tworzy sobie boga, „boga hi-
storii”, który w porównaniu z transcendentnym Bogiem chrześcijan wygląda irracjo-
nalnie „mimo wszelkiej powierzchownej racjonalności”21. Zdaniem Ratzingera taki 
„bóg”, a tym bardziej przekonanie o nieistnieniu transcendentnego Boga (czyli oso-
bowego Boga mającego władzę nad światem i całą rzeczywistością, w tym także nad 
całą historią) całkowicie wyklucza możliwość posiadania wielkiej nadziei – nadziei 
silniejszej od śmierci i dramatów historii.

W tym miejscu zostaną krótko przywołane najważniejsze rysy chrześcijańskiego 
obrazu Boga, które są – według Ratzingera – najbardziej związane z wielką nadzie-
ją. W artykule Chrześcijaństwo podkreśla on, że w tej religii doszło do połączenia, 
i to w najwyższej formie, wiary starotestamentalnej z myśleniem greckim. Podsta-
wą chrześcijaństwa stała się wiara w pierwotny Byt, w Trójjedynego Boga, który jest 
„twórczą, osobową, kochającą rzeczywistością” (Ratzinger 2017d, 307); podstawą tej 
religii jest też wiara w dosłowne synostwo Boże Człowieka, Jezusa z Nazaretu, w któ-
rym „Boski i ludzki byt realnie przeszedł jeden w drugi i na tym opiera się prawdziwa 
nadzieja ludzkiej egzystencji” (Ratzinger 2017d, 307; zob. Woźniak 2024, 208–11). 

Jezus jako Chrystus, jako prawdziwy Syn Boga jest dla Ratzingera kimś rozstrzyga-
jącym, jest „prawdziwą przyszłością człowieka, ku której wszystko musi się kiero-
wać” (Ratzinger 2017l, 186). Chrześcijaństwo wierzy we wcielenie Syna Boga, a także 
w Jego śmierć i zmartwychwstanie, czym odróżnia się od wszystkich religii świata. 
W kazaniu w 1994 roku Ratzinger powiedział, że chrześcijanie w cierpieniu i śmierci 
Jezusa widzą prawdę o Bogu i dowód Jego bezgranicznej miłości. Widzą to, że Bóg 
„stał się cierpiącym z nami” (Ratzinger 2012a, 726), stał się solidarny ze wszystkimi 
cierpiącymi i wszystkimi tragediami świata. Jeśli właśnie ten rys chrześcijańskiego 
obrazu Boga oświeci duszę człowieka, to wie on, „że dobrze jest być człowiekiem, że 
życie jest piękne. Wtedy mam nadzieję” (Ratzinger 2012a, 726). Dzięki zmartwych-
wstaniu Jezusa ta nadzieja wzniosła się na jeszcze wyższy poziom, stała się bowiem 
pewnością powszechnego wskrzeszenia ze śmierci, z którą chrześcijanie wyszli do 
ludzi i świata22. Dlatego dla Ratzingera „centralne pojęcie nadziei Biblii nosi miano 
zmartwychwstanie” (Ratzinger 2014c, 29).

Ratzinger w swej teologii zawsze podkreśla transcendencję Boga, Jego charakter 
osobowy, trójjedyność, zaskakującą paradoksalność i realną władzę w świecie, która 

21	 Ratzinger pisze: „Jego [optymizmu ideologicznego – K.K.] rodzaj optymizmu jest sekularyzacją chrześcijań-
skiej nadziei; opiera się on ostatecznie na przejściu od transcendentnego Boga do boga historii. W tym tkwi 
głęboki irracjonalizm tej drogi, mimo wszelkiej powierzchownej racjonalności” (Ratzinger 2017h, 385).

22	 Ratzinger pisze: „Człowiek Jezus stanął przed uczniami znowu jako żyjący. To konkretne doświadczenie 
dało im bezpośrednią pewność, że istnieje życie po śmierci, wskrzeszenie ze świata śmierci, w którym 
rozpoznali obietnicę ich własnego wskrzeszenia. Z tą obietnicą opartą na doświadczeniu wyszli potem 
do ludzi” (Ratzinger 2014f, 344–45). W tekście O nadziei Ratzinger zauważa, że nadzieja chrześcijańska 
mogła zrodzić się tylko i wyłącznie „ze spotkania ze zmartwychwstałym Chrystusem, z obietnicą, którą 
On nie tylko wypowiada, lecz nią jest” (Ratzinger 2014b, 395).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638624

„jest dla nas nadzieją” (Ratzinger 2014a, 411)23. Dlaczego władza Boga jest dla ludzi 
nadzieją? Według Ratzingera człowiek nie posiada i nie będzie posiadać największej 
władzy w świecie. Tak samo wszystkie siły materii, wszechświata, bytu, stworzenia; 
one mają moc, lecz pochodzi ona od Stwórcy (Ratzinger 2014a, 412). Ostateczną 
władzą w świecie jest Bóg jako prawda i miłość: „Bóg ma tak dużo władzy w świe-
cie, jak dużo władzy mają prawda i miłość” (Ratzinger 2014a, 412). Cechą charak-
terystyczną chrześcijańskiego obrazu Boga jest właśnie miłość. Bardzo piękna jest 
myśl Ratzingera, że zdanie „Bóg jest miłością” (1 J 4,16) to jedno „z największych 
słów historii religii w ogóle” (Ratzinger 2014b, 390; zob. Borto 2023, 737–38). W po-
czątkowych partiach Wprowadzenia do chrześcijaństwa (zawierających wiele analiz 
biblijnego i chrześcijańskiego obrazu Boga) często przywołuje on stwierdzenie, że 
podczas gdy dla filozofii Bóg jest czystą myślą, to dla wiary jako myśl jest On przede 
wszystkim miłością; chrześcijański obraz Boga zakłada, że miłować, „kochać jest 
rzeczą boską” (Ratzinger 2017c, 126). Miłość Boga jest dla człowieka i zaskakująca, 
i paradoksalna. Przekracza ona znaczenie i proporcje wszystkich znanych człowie-
kowi wielkości – to, co dla człowieka jest maximum, dla Boga stanowi minimum, 
i odwrotnie. Ratzinger przypomina tu znaną niegdyś teologiczną zasadę, że Boga 
nie może objąć to, co materialnie największe, lecz On pozwala objąć się temu, co 
jest duchowo najmniejsze, słabe, pokorne (Ratzinger 2017c, 125)24. Dlatego pisze: 
„Dla Tego, który jako Duch utrzymuje i ogarnia wszechświat, duch, serce człowieka, 
zdolne do miłości, jest czymś większym niż wszystkie galaktyki Drogi Mlecznej” 
(Ratzinger 2017c, 125–26)25.

Zawsze będzie wzruszać i dodawać nadziei Ratzingera teologia „ręki Boga”, 
naszkicowana w nawiązaniu do Apokalipsy św. Jana Apostoła (Ratzinger 2017h, 
390–391). Właśnie ręka Boga, czyli Jego władza, moc i miłość, może wydawać się 
człowiekowi karząca, lecz ona stawia granice wtedy, gdy człowiek chce dokonać dzie-
ła samozniszczenia. Ratzinger pisze o tym także w kontekście nadziei: „Człowiek nie 
jest jedynym aktorem historii i dlatego śmierć nie ma w niej ostatniego słowa. Po-
zostaje faktem, że istnieje Inny działający, że to On jest jedynie mocną i pewną ko-
twicą nadziei, która jest mocniejsza i bardziej realna niż wszelkie okropności świata” 

23	 Ratzinger pisze: „Istotą Bożej władzy bowiem jest miłość i  dlatego jest ona nadzieją nas wszystkich” 
(Ratzinger 2014a, 423).

24	 Na kanwie tej zasady Ratzinger mówi o paradoksalnych napięciach w chrześcijańskim obrazie Boga: „Gdy 
Credo nazywa Boga jednocześnie Ojcem i Wszechwładnym, łączy w opisie jedynego Boga pojęcie rodziny 
z pojęciem mocy kosmicznej. Przez to daje wyraźnie poznać, o co chodzi w chrześcijańskim obrazie Boga: 
o napięcie między absolutną potęga i absolutną miłością, absolutnym oddaleniem i absolutną bliskością, 
między bytem absolutnym i  bezpośrednim odniesieniem do tego, co najbardziej w  człowieku ludzkie, 
przenikanie się maximum i minimum” (Ratzinger 2017c, 127).

25	 Ratzinger dodaje, że człowiek ma trudność ze zrozumieniem tej prawdy. Uważa za absurd to, by Bóg aż 
do tego stopnia zajmował się człowiekiem. Ratzinger zauważa, że jeśli tak myślimy, to „w rzeczywisto-
ści myślimy o Nim małostkowo i całkiem po ludzku, jak gdyby Bóg nie mógł naraz objąć całokształtu 
wszechświata. Przedstawiamy Go sobie jako świadomość podobną do naszej, która ma granice” (Ratzin-
ger 2017c, 125).



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 625

(Ratzinger 2017h, 391). Dlatego wielka nadzieja i chrześcijański obraz Boga są i będą 
ze sobą zawsze ściśle powiązane. Z tego powiązania wynika także inne, a mianowi-
cie – łączność wielkiej nadziei z chrześcijańskim rozumieniem całej rzeczywistości.

4.	 Wielka nadzieja i chrześcijańskie rozumienie rzeczywistości

W myśleniu Ratzingera widać ścisłe powiązanie chrześcijańskiej (wielkiej) nadziei, 
chrześcijańskiego obrazu Boga oraz chrześcijańskiego rozumienia rzeczywisto-
ści. Według niego chrześcijaństwo bardzo oryginalnie pojmuje całą rzeczywistość: 
wszystkie byty i bytowanie, istnienie, wszechświat, ludzkość, materię, ducha, czas, 
dzieje (Wolsza 2008, 245–56). Wszystko jest „całością” – wszystko jest stworzeniem 
Boga. Szymik pisze, że Ratzinger wydobywa „chrześcijański wymiar rzeczywistości” 
(Szymik 2013, 14, 17), a nawet wszechrzeczywistości (Szymik 2013, 11, 21), i stara 
się ją rozumieć z ponadczasowej perspektywy najgłębszej, najbardziej wewnętrznej 
prawdy definiującej rzeczywistość, jaką jest teandryczna komunia (Szymik 2013, 12). 
Z tymi słowami Szymika trzeba się zgodzić, lecz czy nie lepiej mówić tu o chrześci-
jańskim rozumieniu rzeczywistości lub chrześcijańskim stosunku do rzeczywistości, 
jak czyni Ratzinger (2017f, 213), niż o „chrześcijańskim wymiarze rzeczywistości”? 
Te określenia nie są synonimami. „Chrześcijański wymiar rzeczywistości” może 
sugerować, że istnieją inne, równorzędne wymiary, co sam Szymik wyklucza, pi-
sząc słusznie:

Tu ma swoje źródło również absolutność i uniwersalność chrześcijańskiej wiary, jej niepo-
równywalna z żadną religią potęga oglądu rzeczy, która dzięki dostępowi do Jezusa Chry-
stusa, Alfy i Omegi wszechrzeczywistości, a w Nim do jej (wszechrzeczywistości) Stwórcy 
i Zbawcy, osiąga perspektywę kosmiczną, i dalszą jeszcze, sięgającą bezkresu prawdziwego 
Boga (Szymik 2013, 21).

W tym punkcie artykułu zostaną ukazane główne filary chrześcijańskiego rozu-
mienia rzeczywistości w ujęciu Ratzingera, w których widoczna jest wielka nadzie-
ja. Według tego teologa wielka nadzieja wynika z tego, że wszystko, co istnieje, jest 
stworzeniem Boga. Znaczy to, iż przyczyną i racją powstania oraz istnienia wszyst-
kiego jest wolność i miłość Boga Stwórcy. A to znaczy, że istnieje większa od sił 
i praw natury moc, że wszechświat nie jest skazany na ciągle powtarzające się cykle 
(„giń i stawaj się”), które wydają się dla bytu (u)więzieniem, że całość bytu i historii 
nie jest tkaniną Penelopy ani nie krąży dookoła26, lecz idzie naprzód i to w odgórnie 

26	 Ratzinger pisze: „Kto wierzy, wie, że idziemy naprzód, a nie krążymy dookoła. Kto wierzy, wie, że historia 
nie jest jak tkanina Penelopy, wiecznie tkana i ciągle na nowo pruta” (Ratzinger 2017e, 282).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638626

wyznaczonym kierunku ostatecznego celu i sensu (Ratzinger 2017a, 110). Dla chrze-
ścijańskiej wiary wyjaśnieniem ogromnego i potężnego wszechświata jest miłujący 
Bóg – Bóg obietnicy, będący „kierunkiem nieodwracalnym” całej rzeczywistości 
i dlatego będący Bogiem nadziei (Ratzinger 2017a, 110).

W książce Wprowadzenie do chrześcijaństwa znajdują się bardzo cenne rozwa-
żania Ratzingera (2017ł, 132–33) o materializmie i idealizmie jako odmiennych 
sposobach rozwiązania problematyki bytu w ogóle. Podsumowuje je on stwierdze-
niem, że „chrześcijańska wiara w Boga nie zgadza się całkowicie ani z jednym, ani 
z drugim rozwiązaniem” (Ratzinger 2017ł, 133). Ta wiara jest przekonana, że wszyst-
kie byty pochodzą od Boga jako od stwórczej mocy i stwórczej wolności, są przez 
Niego chciane, pomyślane i stworzone, i jednocześnie są obdarzone „wolnością wła-
snego, samodzielnego istnienia”, dlatego chrześcijaństwo przekracza każdy idealizm 
(Ratzinger 2017ł, 133). Ratzinger pisze, że dla chrześcijaństwa każdy byt jest „praw-
dziwym samodzielnym bytem” (Ratzinger 2017ł, 134) i cała rzeczywistość jest praw-
dziwą, naprawdę samodzielną rzeczywistością. Nie ma tu mowy o bytowaniu pozor-
nym (będącym złudzeniem), o metafizycznym determinizmie lub chaosie („czystej” 
przypadkowości i bezcelowości), lub o jakiejś wewnętrznej sprzeczności (dualizmie) 
w bycie i bytowaniu. Dla Ratzingera jednym z głównych filarów chrześcijańskiego 
rozumienia rzeczywistości jest wolność jako „forma strukturalna wszelkiego bytu” 
(Ratzinger 2017ł, 134). Dla wiary chrześcijańskiej, dla której jedną z naczelnych idei 
jest wolność, u początku wszystkiego jest Bóg jako Duch stwórczy, stwórcza Myśl 
i stwórcza wolność, która stwarza realne wolności27.

Tego – wskazuje Ratzinger – ani innych ważnych prawd nie widzą nauki em-
piryczne. Zredukowały one byt tylko do wymiaru empirycznego. Ich badania są 
wprawdzie coraz dokładniejsze, lecz redukcja rzeczywistości do warstwy empirycz-
nej (i matematycznej) oznacza uchylenie się od poznania bytu w ogóle i całej prawdy 
o rzeczywistości. Ta redukcja przytłoczyła także filozofię do tego stopnia, że porzu-
ciła ona ontologię i stała się tylko fenomenologią (Ratzinger 2017l, 160). Interpreta-
cja świata, która z tego wynika, oczywiście nie widzi Boga. Nie widzi Go dlatego – 
pisze Ratzinger – ponieważ widzi tylko empiryczność, przemijalność bytów i „grę 
cieni podlegających rozpadowi rzeczy”; nie widząc, ani nie pytając o nieprzemija-
jący (innymi słowy: prawdziwy) grunt całej rzeczywistości i „prawdziwą substancję 
wszystkich rzeczy” (Ratzinger 2014b, 394), ta interpretacja wyklucza nadzieję i po-
pada w smutek płynący z determinizmu i nihilizmu. Nadto, jak zauważa Ratzinger, 
scjentystyczna interpretacja świata separuje wszechświat i człowieka. Coraz częściej 
wynika z niej to, że istnieje tylko ogromny wszechświat, w którym malutka drobinka, 

27	 Ratzinger pisze: „Na początku wszelkiego bytu wiara nie stawia jakiejkolwiek świadomości, tylko stwór-
czą wolność, która tworzy znowu wolności. Dlatego w  najwyższym stopniu można by określić wiarę 
chrześcijańską jako filozofię wolności. Według niej, całej rzeczywistości nie tłumaczy wszystko obejmują-
ca świadomość czy też jedna jedyna materia. U szczytu stoi raczej wolność, która myśli, a myśląc, stwarza 
wolności, i tak sprawia, iż wolność jest formą strukturalną wszelkiego bytu” (Ratzinger 2017ł, 134).



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 627

jaką jest człowiek, nic nie znaczy, jakby w ogóle człowiek nie istniał. Temu Ratzinger 
przeciwstawia wiarę biblijną i chrześcijańską28. Dla niej „świat i ludzkie bytowanie 
z konieczności do siebie należą, tak że wydaje się, iż jest nie do pomyślenia ani ludz-
kie bytowanie bez świata, ani też świat bez ludzi” (Ratzinger 2017i, 255). Kosmos nie 
jest „przypadkową areną ludzkiego bytowania” (Ratzinger 2017i, 255); istnieje tylko 
jedna, wspólna historia całego wszechświata i ludzkości. Ratzinger pisze, że takie my-
ślenie zostało współcześnie wyartykułowane przez Pierre’a Teilharda de Chardina. 
Można zapytać, czy jest ono naprawdę aż tak trudne dla nauk przyrodniczych, które 
tak często mówią o ewolucji, która chyba przecież uznaje swoiste zespolenie wszech-
świata i ludzi. A propos ewolucji – to właśnie w wywiadzie-rzece Bóg i świat Ratzin-
ger w następujący sposób powiązał ewolucję z istnieniem Boga:

Wiara chrześcijańska przyjmuje, że świat powstał w następstwie skomplikowanego proce-
su ewolucyjnego, ale w swojej głębi wywodzi się z Logosu. Dlatego zawiera w sobie rozum, 
przy czym nie tylko rozum matematyczny – nie sposób zaprzeczyć, że świat ma strukturę 
matematyczną – zatem zupełnie neutralny, rzeczowy rozum, lecz także, jako Logos, rozum 
moralny (Ratzinger 2017b, 522).

Podsumowując ten punkt artykułu warto przypomnieć jedną z podstawowych 
zasad czy struktur chrześcijaństwa opisanych przez Ratzingera, a mianowicie zasadę 
„definitywność i nadzieja” (Ratzinger 2017f, 211–14; por. Szymik, 2013, 15). Głosi 
ona, że chrześcijaństwo patrzy na całą rzeczywistość przez pryzmat definitywności, 
która już nastąpiła w Jezusie Chrystusie. Gdy On przyszedł na świat, wtedy pojawiła 
się ostateczność (definitywność), która otworzyła człowiekowi i światu pozytywną 
przyszłość silniejszą od śmierci. Wraz z otwarciem tej przyszłości pojawiła się w świe-
cie niezachwiana nadzieja (Ratzinger 2017f, 213). Ratzinger pisze, że wiara chrześci-
jańska liczy się z możliwością rozpadu kosmosu i jednocześnie żywi nadzieję na to, 
że gdy zakończy się jego własna droga, wyjdzie mu na spotkanie Chrystus, Logos, 
który jest zarówno początkiem stworzenia, jak i pełnią „przychodzącej z zewnątrz 
nowej mocy” (Ratzinger 2014g, 186). Wiara chrześcijańska wie, że właśnie dzięki 
Chrystusowi Logosowi, który był u początków stworzenia, sens nie jest ubocznym 
produktem bytu (Ratzinger 2017ł, 129–30) lub jakimś przypadkiem albo mrzonką, 
lecz realnością. Z wielu tekstów Ratzingera, zwłaszcza o tematyce eschatologicznej, 
wyłania się nie tylko wielka, niezachwiana nadzieja, lecz także sens, który przepełni 
całą rzeczywistość w „dniu ostatecznym”. O tym sensie, który stanowi przedmiot na-
stępnego punktu tego artykułu, Ratzinger pisze następująco:

28	 Warto w tym miejscu przypomnieć myśl Ratzingera zawartą w punkcie trzecim niniejszego artykułu: „Dla 
Tego, który jako Duch utrzymuje i ogarnia wszechświat, duch, serce człowieka, zdolne do miłości, jest 
czymś większym niż wszystkie galaktyki Drogi Mlecznej” (Ratzinger 2017c, 125–26).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638628

Jeśli kosmos stanowi historię, a materia moment w historii ducha, to nie istnieje neutralne 
istnienie materii obok ducha, tylko ostateczna kompleksyfikacja, w której świat znajduje 
swą ostatnią literę Omega i swą jedność. Wówczas zaistnieje ostateczny związek między 
materią i duchem, w którym spełnia się los człowieka i świata, chociaż dziś nie możemy 
określić, jakiego rodzaju jest to związek. Wówczas nastąpi dzień ostateczny, w którym los 
każdego człowieka zostanie spełniony, gdy spełni się los ludzkości (Ratzinger 2017e, 282).

5.	 Wielki Sens

Szymik pisze, że wiara chrześcijańska pozwalała ojcom Kościoła znaleźć mądrość 
(filozofię) polegającą na „całościowym, pełnym najgłębszego sensu oglądzie rze-
czywistości”, i że Ratzinger świadomie dążył do tego samego (Szymik 2012, 12–13). 
W świetle twórczości Ratzingera chrześcijańska nadzieja jawi się jako droga do od-
krycia „najgłębszego sensu” rzeczywistości, która to droga wiedzie przez chrześcijań-
ski obraz Boga oraz chrześcijańskie, niepowtarzalne rozumienie całej rzeczywistości. 
Proponuję, by ten „najgłębszy sens” nazywać Wielkim Sensem i pisać wielkimi lite-
rami. Określenie Wielki Sens jest dość nowatorskie. W takim brzmieniu pojawia się 
w  literaturze teologicznej bardzo sporadycznie i  sam Ratzinger wprost go nie sto-
sował. Jednak oczywiste jest, że przekonanie o rozumności świata jako dzieła Boga 
Stwórcy, o pozytywnej celowości i istotnym znaczeniu całej rzeczywistości oraz o jej 
zbawczym przeznaczeniu występuje w jego twórczości bardzo często i jest różnorako 
wyrażane. Tak też jest u wielu chrześcijańskich myślicieli. Wielki Sens oraz „najgłęb-
szy sens” rzeczywistości trzeba traktować jako synonimy, a w twórczości Ratzinge-
ra funkcjonują i inne określenia tego sensu, np.: „pełnia wiecznego Sensu”29 i „sens 
wszelkiego bytu”30. Notabene, określenie Wielki Sens (bez cudzysłowu i wielkimi li-
terami) pojawiło się w  monografii Ruseckiego poświęconej teologii rezurekcyjnej. 
W paragrafie Finalne spełnienie dziejów nawiązuje on do tekstu Apokalipsy św. Jana 
Apostoła o  Nowym Jeruzalem (Ap 21,3), pisząc: „To jest cel dziejów, wszystkich 
ludzi, czyli zwieńczenie wszystkiego w Bogu, finalnej partycypacji w Jego życiu, eg-
zystowaniu w Wielkim Sensie całej rzeczywistości, którym jest Bóg. W Nim znajduje 
usensownienie całość dziejów, na które składają się losy pojedynczego człowieka, po-
koleń, narodów, cywilizacji” (Rusecki 2006, 246–47). Rusecki dodaje, że Wielki Sens 

29	 Notabene, słowo Sens pisane jest wielką literą: „za sprawą Chrystusa wszystko otrzymało sens, że w przej-
ściu od Stwórcy do stworzenia, z ruchu w próżnię dokonał się ruch ku pełni wiecznego Sensu” (Ratzinger 
2017g, 339).

30	 Ratzinger pisze: „W drugim artykule Credo dokonuje się wręcz niesłychane połączenie Logosu i  sarks, 
sensu i jednej postaci z historii. Myśl, będąca podstawą wszelkiego bytu, stała się ciałem, to znaczy weszła 
w historię i stała się jedną z jej postaci; nie tylko obejmuje historię i stanowi jej podstawę, ale jest w tej 
historii jednym punktem. A zatem sensu wszelkiego bytu nie można by już znaleźć w spojrzeniu ducha 
wznoszącego się ponad to, co jednostkowe, i tylko ułamkowo w nich się odzwierciedla; sens ten można by 
odnaleźć w czasie, w obliczu jednego człowieka” (Ratzinger 2017l, 159).



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 629

zajaśnieje w pełni wtedy, gdy dokona się ostateczny sąd nad ludzkimi czynami i całą 
historią, i gdy czyniący dobro otrzymają wieczną nagrodę, a czyniący zło – wiecz-
ną karę31. Tenże teolog na VIII Kongresie Teologów Polskich w 2010 roku wygłosił 
referat, którego główną myślą było to, że wśród wszystkich religii chrześcijaństwo 
wyróżnia się i posiada szczególny sens, ponieważ głosi Wielki Sens całej istniejącej 
rzeczywistości (Rusecki 2012)32.

W tym punkcie artykułu podjęta zostanie próba szerszego uzasadnienia pojęcia 
Wielki Sens na kanwie twórczości Ratzingera, a także próba jego charakterystyki. 
Już na początku trzeba podkreślić, że dla Ratzingera określenie to jest ściśle związa-
ne z chrześcijaństwem i tylko w nim występuje. Podłożem i racją bytu tego pojęcia 
jest wiara chrześcijańska oraz chrześcijańska, wielka nadzieja. To oznacza, że – jak 
pisał św. Paweł Apostoł – ci, którzy nie mają tej nadziei, nie znają także Wielkiego 
Sensu. Jeden z najpiękniejszych tekstów Ratzingera, który objaśnia Wielki Sens i jed-
noznacznie wiąże go z chrześcijańską nadzieją, brzmi następująco:

Nadzieja jest owocem wiary, tak powiedzieliśmy; w niej nasze życie rozciąga się ku całości 
tego, co rzeczywiste. Ku bezgranicznej przyszłości, która staje się dla nas dostępna w wierze. 
Ta pełnia bytowania, do której klucz daje wiara, jest miłością bez zastrzeżeń – miłością, która 
jest wielkim tak dla mojej egzystencji i która otwiera dla mnie w jej bezgraniczności i głębi, 
pełnię wszelkiego bytowania. W niej Stwórca wszystkich rzeczy mówi do mnie: wszystko 
moje do ciebie należy (Łk 15,31). Bóg jest jednak wszystkim we wszystkim (1 Kor 15,28): 
komu udziela z wszystkiego, co posiada, dla tego nie istnieją już żadne granice ani końce. 
Miłość, ku której zmierza w świetle wiary chrześcijańska nadzieja, nie jest czymś tylko pry-
watnym, indywidualnym, nie zamyka mnie w  małym, własnym świecie. Miłość otwiera 
przede mną cały wszechświat, który przez miłość staje się rajem (Ratzinger 2017h, 400).

Według Ratzingera istnieją „potężne pytania, które nam się narzucają i z który-
mi nie potrafimy sobie poradzić”: co jest istotą Boga? Co było przed stworzeniem 
świata? Co znajduje się poza widzialnym światem? (Ratzinger 2014a, 419). Ratzinger 
dodaje, że odpowiedzi na nie zna tylko Duch Święty, a człowiek musi zachować tu 
pokorę. Z pewnością dla Ratzingera jedno z takich potężnych pytań ma szczegól-
ne znaczenie: w jaki sposób odrębne, cząstkowe sensy (sens życia danego człowie-
ka, sens ludzkości, sens danego momentu dziejów i sens całej historii, sens określo-
nego fragmentu wszechświata i sens całego wszechświata), włącznie z momentami 
załamań i zanegowania sensu, łączą się i w finalnej przyszłości złączą się w jeden 

31	 Rusecki pisze: „Ci dobrze czyniący, widzący w potrzebujących Chrystusa, z którymi On się utożsamia, 
zasługują na wieczną nagrodę, ci zaś którzy nie czynili dobra człowiekowi, będącemu ikoną Chrystusa, 
na wieczną karę. Istnienie nie-proegzystencjalne, nie-prospołeczne nie zasługuje na finalne spełnienie” 
(Rusecki 2006, 247).

32	 W tym tekście Rusecki przedstawił rangę pojęcia sens i  jego główne znaczenia: Rusecki 2012, 193–97. 
Dwukrotnie użył określenia Wielki Sens: Rusecki 2012, 196–97.



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638630

sens – najgłębszy sens wszystkiego, czyli właśnie Wielki Sens? Nie można podać 
wyczerpującej odpowiedzi na to pytanie (i należy zachować pokorę), lecz także nie 
można stracić z oczu wielkich chrześcijańskich obietnic – obietnicy miłości bez za-
strzeżeń i bez jakichkolwiek granic oraz obietnicy pełni bytowania w bezgranicz-
nej przyszłości (Ratzinger 2017h, 400). Na podstawie twórczości Ratzingera można 
podać dodatkowe uzasadnienie dla pojęcia Wielkiego Sensu. Nie ulega wątpliwo-
ści, że tematyka sensu jest w jego myśleniu często obecna i jest traktowana z całą 
powagą. Gdy Ratzinger pragnie uwypuklić wysoką rangę czy kluczowe znaczenie 
czegoś, stosuje przymiotnik „wielki”. Jako ilustrację można podać wiele przykładów. 
O wielkiej nadziei już mówiono w tym artykule. Ratzinger pisze też o wielkiej miło-
ści (Ratzinger 2017h, 400), wielkim celu (Ratzinger 2017h, 386), wielkiej obietnicy 
(Ratzinger 2017h, 398) i „prawdziwej wielkości życia” (Ratzinger 2014e, 113). Skoro 
tak, a zważywszy na powagę, jaką ten teolog przypisywał słowu „sens”, można uznać 
pojęcie Wielki Sens za w pełni zgodne z jego myśleniem.

Czym zatem jest Wielki Sens według Ratzingera i na czym polega? Wielki Sens 
jest ściśle związany z eschatologicznym finałem całej rzeczywistości, ku któremu – jak 
głosi chrześcijańska nadzieja – rzeczywistość zmierza. Wielki Sens to skutek eschato-
logicznego finału. Zgodnie z myśleniem Ratzingera wielkim absurdem (bezsensem) 
byłoby to, gdyby wszechrzeczywistość, która „wyewoluowała” człowieka, kiedyś za-
padła się w nicość lub poruszała się w naprzemiennych cyklach, które niczego pozy-
tywnego (żadnego ontologicznego postępu) nie wnosiłyby do świata. Chrześcijań-
stwo już przez samo oczekiwanie eschatologicznego finału jako czegoś pewnego jest 
przekonane o sensie całej rzeczywistości, a zważywszy na to, czego dokładnie ono 
oczekuje, można mówić o Wielkim Sensie. Chrześcijaństwo oczekuje bowiem, że 
Bóg w finale dziejów uczyni „ostateczny i najwyższy skok mutacji” człowieczeństwa 
i całej rzeczywistości, że nastąpi „zjednoczenie skończonego z Nieskończonym, zjed-
noczenie człowieka z Bogiem, pokonanie śmierci”33. Oczekuje, iż „historia na koniec 
dojdzie do jednego kresu, że ludzkość jako całość tym samym się spełni i że świat 
materii nabierze w tym ostatecznego znaczenia” (Ratzinger 2014f, 345), że pojawi się 
wówczas nowy człowiek i relacje między człowiekiem a przyrodą będą uzdrowione 
(Ratzinger 2014b, 401), przywrócona zostanie harmonia oraz wolność, które istniały 
na początku stworzenia. Dla Ratzingera racją bytu Wielkiego Sensu jest zbawienie 
świata – istnieje Wielki Sens, ponieważ „istnieje zbawienie świata”34.

33	 Ratzinger pisze: „Jeśli Bóg istnieje, to czy nie może On stworzyć również nowego wymiaru człowieczeń-
stwa, rzeczywistości w  ogóle? Czy stworzenie nie czeka właściwie na ten ostateczny i  najwyższy skok 
mutacji? Na zjednoczenie skończonego z Nieskończonym, na zjednoczenie człowieka z Bogiem, na poko-
nanie śmierci?” (Ratzinger 2015a, 552).

34	 Ratzinger pisze: „Nowy świat, którego przedstawieniem w obrazie ostatecznego Jeruzalem kończy się Bi-
blia, nie jest utopią, tylko pewnością, ku której przez wiarę zdążamy. Istnieje zbawienie świata – to jest 
niezachwiana nadzieja, która podtrzymuje chrześcijanina” (Ratzinger 2017e, 282).



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 631

Według Ratzingera sens, który będzie polegać na eschatologicznym zbawieniu, 
dotyczyć będzie całego stworzenia – całego wszechświata i całej ludzkości. Także 
z tego powodu ten sens zasługuje na przymiotnik Wielki. Podczas gdy współcześnie 
sens życia bywa najczęściej rozumiany indywidualistycznie – jako nadanie sensu 
wyłącznie własnemu istnieniu, bez pytania o to, czy życie ludzkie jako takie, życie 
innych ludzi czy sam świat mają sens – Ratzinger pisze z naciskiem: „Celem chrześci-
janina nie jest prywatna szczęśliwość, tylko całość. Wierzy on w Chrystusa i dlatego 
wierzy w przyszłość świata, nie tylko we własną przyszłość. Wie, że ta przyszłość 
jest czymś większym niż to, czego sam potrafi dokonać. Wie, że istnieje sens, które-
go zniszczyć nie zdoła” (Ratzinger 2017e, 282). Innymi słowy, „prywatny”, zwłaszcza 
podszyty egoizmem i wygodnictwem sens to „mały” sens, którego granice nie mogą 
sięgać daleko, natomiast Wielkim Sensem jest ostateczne przeznaczenie całej ludz-
kości. Ratzinger ujmuje to krótko: „przyszłość każdego człowieka wówczas dopiero 
będzie pełna, gdy spełni się przyszłość ludzkości” (Ratzinger 2017e, 278; por. Ratzin-
ger 2017e, 276). Dla Ratzingera właśnie spełnienie się przyszłości całej ludzkości bę-
dzie warunkiem nastania Wielkiego Sensu. Ten sens ujawni się wtedy, gdy – mówiąc 
za św. Augustynem – cała ludzkość stanie się civitas redempta, gdy wskrzeszona do 
nieśmiertelnego życia i odnowiona przez Sąd Ostateczny będzie ona Ciałem Chry-
stusa, i gdy wraz z Chrystusem Synem przekroczy siebie w kierunku Ojca (Ratzinger 
2012b, 345). Ratzinger przypomina, że tylko chrześcijańska wiara i nadzieja oczekują 
tak wzniosłej, pięknej i sensownej przyszłości – ostatecznego „skoku mutacji” całego 
bytu. Zresztą tylko taka przyszłość może być gwarantem Wielkiego Sensu, gdyż – 
według Ratzingera – człowiek ma i musi mieć realne „odniesienie do nieskończono-
ści” (Ratzinger 2017ł, 134). Jest on „istotą ukierunkowaną na ostateczność”35. Chce 
wiedzieć, że może przekroczyć granice empiryczności, i że jest Ktoś, kto ostatecznie 
wypełni braki jego bytu, a jeśli to wie, to jednocześnie wie, że „człowiek jako byt ma 
sens” i to – dopowiedzmy – Wielki Sens (Ratzinger 2014b, 392–93).

W niniejszym artykule przedstawiono już hipotezę, iż dla Ratzingera chrześci-
jańska nadzieja choć jest jedna, posiada dwie nieco odmienne formy, a mianowicie 
nadzieję eschatologiczną i przed-eschatologiczną. Wydaje się, że analogicznie jest 
z Wielkim Sensem. Choć jest on jeden, posiada dwie formy: eschatologiczną i przed-
-eschatologiczną. Wielki Sens w formie eschatologicznej stanie się rzeczywistością 
w dniu ostatecznym, lecz według Ratzingera istnieje także Wielki Sens przed Escha-
tonem, w każdej teraźniejszości egzystencji chrześcijańskiej, oczywiście zbudowanej 

35	 Ratzinger pisze: „Wiara chrześcijańska, jako wiara w ostateczność decyzji Boga w stosunku do człowie-
ka w Chrystusie i jako wiara w ostateczność ludzkich decyzji dotyczących ich życia podejmowanych na 
wieczność, jest przekonaniem o tym, że w rozwoju istnieje ostateczność i że człowiek to istota ukierunko-
wana na ostateczność. Wiara w to, że przez Chrystusa w historii wydarzyła się ostateczność pochodząca od 
Boga, niezbywalnie obejmuje także obraz świata i człowieka, do którego konstytutywnie należy przekona-
nie, że tam, gdzie jest rozwój, jest ostateczność, i że człowiek jest istotą zdolną i przeznaczoną do podjęcia 
ostatecznej decyzji i tylko w niej prawdziwie odnajduje samego siebie” (Ratzinger 2012b, 360–361).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638632

na chrześcijańskiej nadziei. Nie jest on jeszcze finalną rzeczywistością, lecz jej an-
tycypacją, początkiem i wstępnym urzeczywistnianiem. To urzeczywistnianie w te-
raźniejszości jest konieczne. Dla eschatologicznego Wielkiego Sensu konieczna jest 
natura, ludzkie zaangażowanie i działanie. Ratzinger pisze:

Nadprzyrodzoność, wielka obietnica, nie usuwa natury na bok, wręcz przeciwnie: wywołu-
je ona zaangażowanie wszystkich naszych sił dla całkowitego otwarcia naszego bytowania, 
dla rozwoju wszelkich jego możliwości. Mówiąc inaczej: wielka obietnica wiary nie niszczy 
naszego działania i nie czyni go zbytecznym, lecz nadaje mu dopiero jego odpowiednią 
postać, jego miejsce i jego wolność (Ratzinger 2017h, 398).

Można to wytłumaczyć na przykładzie biblijnego ziarna pszenicy (J 12,24), po który 
Ratzinger często sięgał, gdy chciał wyjaśnić istotę wielu fundamentalnych kwestii 
(Ratzinger 2017g, 337). Dla niego los ziarna pszenicy obrazuje los i  zarazem sens 
całego wszechświata, który musi obumrzeć, musi zakończyć swą drogę, by wyłoniła 
się nowa, eschatologiczna rzeczywistość. Tak jak nowa roślina i ziarna w jej kłosie, 
będące skutkiem obumarcia ziarna, uzasadniają jego sens i konieczność, tak samo 
jest z  Wielkim Sensem. Eschatologiczny Wielki Sens uzasadnia konieczność całej 
przed-eschatologicznej egzystencji i nadaje jej sens. Ziarno pszenicy jako obraz ca-
łego bytu pozwala także zrozumieć, że Wielki Sens nie jest bytem zmyślonym, nie-
rzeczywistym, że nie jest tylko jakąś mrzonką. Każde prawdziwe ziarno jest bez wąt-
pienia czymś rzeczywistym. Czy jego potencjalny skutek po obumarciu, czyli nowa 
roślina wraz z nowym kłosem jest też czymś rzeczywistym czy czymś zmyślonym? 
Na pewno nie można tu mówić o zmyśleniu, urojeniu, lecz o potencjalnej, zaczątko-
wej i narastającej realności.

Podsumowując ten punkt artykułu, trzeba zwrócić uwagę na wielkie pytania 
(tzw. big questions), które ludzkość zawsze stawiała: jak powstała i po co istnieje cała 
rzeczywistość? Jakie mamy jako ludzie znaczenie i sens w tej rzeczywistości? Ratzin-
ger nazywa wielkie pytania potężnymi pytaniami. Wraz z ojcami Kościoła i całą jego 
Tradycją odpowiada na nie, mówiąc o najgłębszym sensie całej rzeczywistości – 
o Wielkim Sensie. Jest nim przede wszystkim przeznaczenie świata i całej ludzkości 
do eschatologicznego zjednoczenia z Bogiem, do którego zmierza każda teraźniej-
szość całego stworzenia. Wielkim Sensem jest wolność i pełne szczęście stworzenia 
w eschatologicznej jedności z Bogiem. Na pytanie o to, czy człowiek ustanawia sens 
życia, czy go wybiera (pośród różnych możliwości), a może go odnajduje, Ratzinger 
odpowiada, że ponieważ istnieje Logos, czyli Sens, to ludzie nie mogą dowolnie usta-
nawiać ani wybierać sensu życia, bo prędzej czy później zawiodą się. Powinni zatem 
odnaleźć sens życia w Logosie, a potem przyjąć go jako dar i powierzyć się mu36. 

36	 Ratzinger pisze: „Wierzyć po chrześcijańsku znaczy pojmować nasze istnienie jako odpowiedź na Słowo, 
Logos, które wszystko utrzymuje i ogarnia. Oznacza to zgodę na to, że sens, którego nie możemy sami 



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 633

Chrześcijaństwo niesie człowiekowi pocieszającą wieść o tym, że sens jego życia, 
który wykracza poza śmierć, już istnieje, jest wielkim darem Boga, że w ten sens trze-
ba się zaangażować, by już w teraźniejszości zrozumieć „najwyższą i najistotniejszą” 
(Ratzinger 2017ł, 136) wartość i godność ludzkiego życia, i by w ten sposób odczuć 
Wielki Sens istnienia. Ratzinger krótko to podsumowuje: „Sensem świata jest Ty, 
oczywiście tylko to, które samo nie jest czymś problematycznym, lecz jest oparciem 
dla wszystkiego niewymagającym żadnego innego oparcia” (Ratzinger 2017k, 79).

Zakończenie

W artykule podjęty został problem związków, jakie zachodzą między nadzieją a sen-
sem życia w świetle twórczości Ratzingera, jednego z największych teologów nadziei. 
Przeprowadzone badania potwierdziły hipotezę, że nadzieja jest konieczna dla trwa-
łego sensu życia. Według Ratzingera chrześcijańska nadzieja wyróżnia się od innych 
nadziei tym, że sięga poza śmierć i materialno-empiryczny obszar świata. Jest wielką 
nadzieją osadzoną na wierze w Boga oraz w Jego miłość i moc. Ta nadzieja prowadzi 
w konsekwencji do odkrycia Wielkiego Sensu, czyli pozytywnej celowości, zbawcze-
go przeznaczenia i  wielkiej wartości całej rzeczywistości w  każdym momencie jej 
dziejów. W świetle myśli Ratzingera droga od chrześcijańskiej nadziei do Wielkiego 
Sensu wiedzie przez dwa istotne „punkty”: chrześcijański obraz Boga i chrześcijań-
skie (niepowtarzalne) rozumienie całej rzeczywistości. Podobnie jak chrześcijańska 
nadzieja wyróżnia się spośród innych nadziei, tak Wielki Sens odróżnia się od in-
nych proponowanych sensów istnienia. Te ostatnie stają się coraz rzadsze w czasach 
kryzysu antropologicznego i kryzysu sensu.

Przeprowadzone analizy doprowadziły do wniosku, że zarówno nadzieja chrze-
ścijańska, jak i Wielki Sens nie są tylko rzeczywistościami eschatologicznymi, lecz 
także przed-eschatologicznymi. Ma to istotne znaczenie. Nie jest bowiem prawdą, że 
chrześcijaństwo lekceważy ziemskie życie, oczekując prawdziwego życia (królestwa 
Bożego) dopiero w Eschatonie, i że tylko tą obietnicą uzasadnia swą wiarygodność. 
Ratzinger wyjaśnia, iż wielka nadzieja i Wielki Sens, choć staną się pełną realnością 
w dniu ostatecznym, już teraz mają faktyczny i bardzo pozytywny wpływ na życie. 
Scalają w jedno rozdrobnienie życia, rekompensują potknięcia czy porażki i poma-
gają usuwać trudy egzystencji. „Stąd też dla wiary chrześcijańskiej nie istnieje życie 
niewarte życia” (Ratzinger 2014e, 112). Nawet jeśli życie jest przyćmione przez cier-
pienie czy inne trudy, to „nawet wtedy pozostaje ono darem Bożym i także w ten spo-
sób otwiera jeszcze nowe możliwości bytu i sensu” (Ratzinger 2014e, 112). Okazuje 

nadać, lecz który tylko możemy przyjąć, już został darowany, tak iż wystarczy go przyjąć i mu się powie-
rzyć” (Ratzinger 2017k, 74).



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638634

się, że wiara chrześcijańska ma zawsze przesłanie pełne niezachwianej nadziei i Wiel-
kiego Sensu, dlatego także dzisiaj – pointuje Ratzinger – „warto być chrześcijaninem” 
(Ratzinger 2017e, 282).

Bibliografia

Bachanek, Grzegorz. 2013. “Encyklika Spe salvi Benedykta XVI jako próba dialogu z człowie-
kiem niewierzącym.” Warszawskie Studia Teologiczne 26 (2): 27–37.

Benedykt XVI. 2007. Encyklika Spe salvi. (= SpS).
Borto, Paweł. 2023. “The Limits of Rational Knowledge of God According to Joseph Ratzinger.” 

Verbum Vitae 41 (3): 735–49. https://doi.org/10.31743/vv.16333.
Ferdek, Bogdan. 2020. Logos nadziei: Camino jako laboratorium nadziei. Wrocław: Papieski Wy-

dział Teologiczny we Wrocławiu.
Franciszek. 2018. “Address to Bishops Participating in the Course Promoted by the Congre-

gation for Bishops” (September 13, 2018). http://w2.vatican.va/content/francesco/en/
speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180913_nuovi-vescovi.html.

Franciszek. 2024. Bulla Spes non confundit.
Gardocki, Dariusz. 2023. “Christian Hope as Seen by J. Ratzinger/Benedict XVI.” Verbum Vitae 

41 (2): 271–90. https://doi.org/10.31743/vv.14581.
Gniadek, Jacek. 2020. Moralna moc nadziei chrześcijańskiej a wolność: Społeczny wymiar Encykli-

ki Benedykta XVI Spe Salvi. Accessed May 24, 2025. https://www.jacekgniadek.com/moral-
na-moc-nadziei-chrzescijanskiej-a-wolnosc-spoleczny-wymiar-encykliki-benedykta-xvi-
-spe-salvi-2/.

Góźdź, Krzysztof. 2024. “Introduction to Joseph Ratzinger’s Opera Omnia.” Verbum Vitae 42 (Spe-
cial Issue): 63–79. https://doi.org/10.31743/vv.16843.

Grochowska, Irena. 2010. “Nadzieja w Spe Salvi Benedykta XVI.” Kwartalnik Naukowy 1:32–40.
Jucewicz, Antoni. 2010. “Dynamika życia chrześcijańskiego w  perspektywie nadprzyrodzonej 

nadziei w świetle encykliki Spe salvi.” In Zbawienie w nadziei: Wokół encykliki “Spe salvi” Be-
nedykta XVI, edited by Katarzyna Parzych-Blakiewicz, 115–26. Biblioteka Wydziału Teologii 
Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego 48. Olsztyn: Studio Poligrafii Komputerowej SQL.

Kowalczyk, Mirosław. 2015. “Nadzieja jako motor dziejów według Benedykta XVI (Josepha 
Ratzingera).” Roczniki Teologiczne 62 (2): 109–22.

Kozakiewicz, Martyna. 2022. “Uzasadnienie chrześcijańskiej nadziei eschatologicznej w pismach 
Josepha Ratzingera/Benedykta XVI.” Studia Elbląskie 23:337–53.

Kraśnicki, Rafał. 2024. “Sens życia i sens wszechświata według Josepha Ratzingera i Steve’a Stewarta-
-Williamsa: Studium porównawcze.” Studia Ełckie 26 (1): 85–97.

Lewandowski, Jerzy. 2008. W  nadziei jesteśmy odkupieni: Komentarz do encykliki Benedyk-
ta XVI “Spe salvi.” Warszawa: Wydawnictwo Archidiecezji Warszawskiej.

Łysiak, Małgorzata. 2025. “Samobójstwa wśród dzieci – czy to nasza wina?” Interview by Wojciech 
Andrusiewicz. Accessed April 14, 2025. https://www.kul.pl/samobojstwa-wsrod-dzieci-czy-
-to-nasza-wina,art_110355.html.

Mastej, Jacenty. 2011. “Sperancyjna wiarygodność chrześcijaństwa w świetle encykliki Benedyk-
ta XVI Spe salvi.” Roczniki Teologii Fundamentalnej i Religiologii 3 (58): 17–35.

https://doi.org/10.31743/vv.16333
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180913_nuovi-vescovi.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2018/september/documents/papa-francesco_20180913_nuovi-vescovi.html
https://doi.org/10.31743/vv.14581
https://www.jacekgniadek.com/moralna-moc-nadziei-chrzescijanskiej-a-wolnosc-spoleczny-wymiar-encykliki-benedykta-xvi-spe-salvi-2/
https://www.jacekgniadek.com/moralna-moc-nadziei-chrzescijanskiej-a-wolnosc-spoleczny-wymiar-encykliki-benedykta-xvi-spe-salvi-2/
https://www.jacekgniadek.com/moralna-moc-nadziei-chrzescijanskiej-a-wolnosc-spoleczny-wymiar-encykliki-benedykta-xvi-spe-salvi-2/
https://doi.org/10.31743/vv.16843
https://www.kul.pl/samobojstwa-wsrod-dzieci-czy-to-nasza-wina,art_110355.html
https://www.kul.pl/samobojstwa-wsrod-dzieci-czy-to-nasza-wina,art_110355.html


Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 635

Mastej, Jacenty. 2024. Jezus jest Sensem: Fundamentalna chrystologia sensu inspirowana twórczo-
ścią Josepha Ratzingera. Lublin: Wydawnictwo KUL.

McGregor, Peter John. 2024. “The Theological Virtues.” In The Cambridge Companion to Joseph 
Ratzinger, edited by Daniel Cardó and Uwe Michael Lang, 296–312. Cambridge Compa-
nions to Religion. Cambridge: Cambridge University Press.

Parzych-Blakiewicz, Katarzyna. 2010a. “Eschatyczny wymiar doczesności w świetle encykliki Spe 
salvi.” In Zbawienie w nadziei: Wokół encykliki “Spe salvi” Benedykta XVI, edited by Kata-
rzyna Parzych-Blakiewicz, 127–42. Biblioteka Wydziału Teologii Uniwersytetu Warmińsko-
-Mazurskiego 48. Olsztyn: Studio Poligrafii Komputerowej SQL.

Parzych-Blakiewicz, Katarzyna, ed. 2010b. Zbawienie w nadziei: Wokół encykliki “Spe salvi” Be-
nedykta XVI. Biblioteka Wydziału Teologii Uniwersytetu Warmińsko-Mazurskiego 48. Olsz-
tyn: Studio Poligrafii Komputerowej SQL.

Ratzinger, Joseph. 2012a. “…być posłanym do służby, aby posłannictwo Jezusa było skuteczne: 
Jubileusz 25-lecia sakry biskupiej dr. Huberta Luthego, Essen 1994.” In Głosiciele Słowa i słu-
dzy Waszej radości: Teologia i duchowość sakramentu święceń, edited by Krzysztof Góźdź and 
Marzena Górecka, translated by Marzena Górecka and Monika Rodkiewicz, with annota-
tions by Joachim Kobienia and Dominik Petruk, 722–27. Opera Omnia 12. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2012b. “Pytanie o sens posługi kapłańskiej.” In Głosiciele Słowa i słudzy Wa-
szej radości: Teologia i duchowość sakramentu święceń, edited by Krzysztof Góźdź and Ma-
rzena Górecka, translated by Marzena Górecka and Monika Rodkiewicz, with annotations 
by Joachim Kobienia and Dominik Petruk, 330–363. Opera Omnia 12. Lublin: Wydawnic-
two KUL.

Ratzinger, Joseph. 2012c. “Słudzy waszej radości: Medytacje o duchowości kapłańskiej.” In Gło-
siciele Słowa i  słudzy Waszej radości: Teologia i  duchowość sakramentu święceń, edited by 
Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Marzena Górecka and Monika Rodkie-
wicz, with annotations by Joachim Kobienia and Dominik Petruk, 437–99. Opera Omnia 12. 
Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2012–22. Opera Omnia. 14 vols. Edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Gó-
recka. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014a. “Boża władza – naszą nadzieją.” In Zmartwychwstanie i życie wieczne: 
Studia o  eschatologii i  teologii nadziei, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, 
translated by Joachim Kobienia, 403–23. Opera Omnia 10. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014b. “O nadziei: Jej duchowe podstawy z perspektywy teologii franciszkań-
skiej.” In Zmartwychwstanie i życie wieczne: Studia o eschatologii i teologii nadziei, edited by 
Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Joachim Kobienia, 387–402. Opera 
Omnia 10. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014c. “Przedmowa Papieża Benedykta XVI do nowego wydania 2007.” 
In Zmartwychwstanie i życie wieczne: Studia o eschatologii i teologii nadziei, edited by Krzysz-
tof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Joachim Kobienia, 27–31. Opera Omnia 10. 
Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014d. “Spełniona nadzieja: Na uroczystość Wszystkich świętych.” In Zmar-
twychwstanie i  życie wieczne: Studia o  eschatologii i  teologii nadziei, edited by Krzysztof 
Góźdź and Marzena Górecka, translated by Joachim Kobienia, 629–31. Opera Omnia 10. 
Lublin: Wydawnictwo KUL.



Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638636

Ratzinger, Joseph. 2014e. “Teologia śmierci.” In Zmartwychwstanie i życie wieczne: Studia o escha-
tologii i  teologii nadziei, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by 
Joachim Kobienia, 86–113. Opera Omnia 10. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014f. “Zmartwychwstanie Chrystusa i chrześcijańska nadzieja tamtego świa-
ta.” In Zmartwychwstanie i życie wieczne: Studia o eschatologii i  teologii nadziei, edited by 
Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Joachim Kobienia. 344–48. Opera 
Omnia 10. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2014g. “Życie przyszłe.” In Zmartwychwstanie i życie wieczne: Studia o escha-
tologii i  teologii nadziei, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by 
Joachim Kobienia, 161–202. Opera Omnia 10. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2015a. Jezus z Nazaretu: Studia o chrystologii. Edited by Krzysztof Góźdź and 
Marzena Górecka. Translated by Marzena Górecka and Wiesław Szymona. Vol. 1. Opera 
Omnia 6.1. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2015b. “Odkupienie – coś więcej niż frazes?” In Jezus z Nazaretu: Studia o chry-
stologii, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Marzena Górecka 
and Wiesław Szymona, 2:863–72. Opera Omnia 6.2. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017a. “Biblijna wiara w Boga.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyzna-
nie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated 
by Robert Biel and Marzena Górecka, 104–18. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017b. “Bóg i świat.” In W rozmowie z czasem, edited by Krzysztof Góźdź and 
Marzena Górecka, translated by Zyta Oryszyn, Jan Chrapek, Grzegorz Sowinski, Piotr Napi-
wodzki, and Marzena Górecka, 2:417–758. Opera Omnia 13.2. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017c. “Bóg wiary i Bóg filozofów.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wy-
znanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated 
by Robert Biel and Marzena Górecka, 119–28. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017d. “Chrześcijaństwo.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – 
chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Ro-
bert Biel and Marzena Górecka, 303–18. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017e. “Dwa główne zagadnienia artykułu o Duchu Świętym i Kościele.” In 
Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysz-
tof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Robert Biel and Marzena Górecka, 267–82. 
Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017f. “Ekskurs: Struktury chrześcijaństwa.” In Wprowadzenie do chrześcijań-
stwa: Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, 
translated by Robert Biel and Marzena Górecka, 197–218. Opera Omnia 4. Lublin: Wydaw-
nictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017g. “O sensie bycia chrześcijaninem.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: 
Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, trans-
lated by Robert Biel and Marzena Górecka, 319–48. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnic-
two KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017h. “Patrzeć na Chrystusa: Ćwiczenie się w wierze, nadziei i miłości.” In 
Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof 
Góźdź and Marzena Górecka, translated by Robert Biel and Marzena Górecka, 356–435. 
Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017i. “Rozwój wyznania wiary w Chrystusa w chrystologicznych artykułach 
wiary.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by 



Chrześcijańska nadzieja jako droga do Wielkiego Sensu

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )     615–638 637

Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Robert Biel and Marzena Górecka, 
219–61. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017j. “Spojrzenie wstecz na Synod Biskupów z 1980 roku poświęcony mał-
żeństwu i rodzinie.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – chrzest – naśladowa-
nie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Robert Biel and Marzena 
Górecka, 560–585. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017k. “Wiara w dzisiejszym świecie.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: 
Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, trans-
lated by Robert Biel and Marzena Górecka, 49–79. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnic-
two KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017l. “Wierzę w  Jezusa Chrystusa, Syna Jego Jedynego, Pana naszego.” 
In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyznanie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysz-
tof Góźdź and Marzena Górecka, translated by Robert Biel and Marzena Górecka, 159–97. 
Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Ratzinger, Joseph. 2017ł. “Wyznanie Boga dzisiaj.” In Wprowadzenie do chrześcijaństwa: Wyzna-
nie – chrzest – naśladowanie, edited by Krzysztof Góźdź and Marzena Górecka, translated 
by Robert Biel and Marzena Górecka, 129–36. Opera Omnia 4. Lublin: Wydawnictwo KUL.

Rusecki, Marian. 2006. Pan zmartwychwstał i żyje: Zarys teologii rezurekcyjnej. Warszawa: Insty-
tut Wydawniczy Pax.

Rusecki, Marian. 2010. “Nadzieja zawieść nie może (Rz 5,5): Argument sperancyjny.” In Traktat 
o wiarygodności chrześcijaństwa: Dlaczego wierzyć Chrystusowi?, 281–90. Źródła i Monogra-
fie 355. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL.

Rusecki, Marian. 2012. “Sens chrześcijaństwa a pluralizm religijny: Zarys problematyki.” In Mię-
dzy sensem a bezsensem ludzkiej egzystencji: Teologiczna odpowiedź na fundamentalne pyta-
nia współczesnego człowieka. VIII Kongres Teologów Polskich, Poznań, 13–16 września 2010, 
edited by Damian Bryl et al., 189–216. Poznań: Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Po-
znaniu; Wydział Teologiczny.

Rusecki, Marian, Jacenty Mastej, and Krzysztof Kaucha. 2019. Metodologia teologii fundamental-
nej. Lublin: Towarzystwo Naukowe KUL.

Sada, Alejandro. 2021. “Cristianismo y sentido de la vida: Una reflexión a  partir del pen-
samiento de Joseph Ratzinger.” Scripta Theologica 53 (3): 595–624. https://doi.org/
10.15581/006.53.3.595-624.

Sada, Alejandro. 2024a. “Albert Camus: The Meaning of Life.” In Joseph Ratzinger in Dialogue 
with Philosophical Traditions: From Plato to Vattimo, edited by Alejandro Sada, Tracey Row-
land, and Rudy Albino de Assunção, 315–24. London: Clark.

Sada, Alejandro. 2024b. “J.-P.  Sartre: Truth, Freedom, and Responsibility.” In Joseph Ratzinger 
in Dialogue with Philosophical Traditions: From Plato to Vattimo, edited by Alejandro Sada, 
Tracey Rowland, and Rudy Albino de Assunção, 299–314. London: Clark.

Smentek, Izabella. 2013. “Wiara jest nadzieją: Teologiczne implikacje encykliki Spe salvi.” Rocz-
nik Teologii Katolickiej 12 (1): 61–80.

Stewart-Williams, Steve. 2014. Darwin, Bóg i sens życia: Dlaczego teoria ewolucji zmienia wszystko, 
co (myśleliśmy, że) wiemy. Translated by Piotr J. Szwajcer. Stare Groszki: Wydawnictwo CiS.

Szymik, Jerzy. 2012. Theologia benedicta. Vol. 2. Katowice: Księgarnia św. Jacka.
Szymik, Jerzy. 2013. “Religio vera: Rzeczywistość chrześcijaństwa – chrześcijański wymiar rze-

czywistości według Josepha Ratzingera/Benedykta XVI.” Teologia w Polsce 7 (2): 5–22.

https://doi.org/10.15581/006.53.3.595-624
https://doi.org/10.15581/006.53.3.595-624


Krzysztof Kaucha 

V E R B U M  V I TA E  4 3 / 3  ( 2 0 2 5 )    615–638638

Szymik, Jerzy. 2015. “Cnoty teologalne: Wiara jako nadzieja na miłość.” In Theologia benedicta, 
3:243–72. Katowice: Księgarnia św. Jacka.

Wojtyra, Agnieszka. 2024. “Meaning in Life Among Young People in Poland: A Sociological and 
Theological Perspective.” Studia Ełckie 26 (2): 207–23. https://doi.org/10.32090/SE.260214.

Wolsza, Kazimierz. 2008. “Metafizyka versus historia zbawienia? Zagadnienia metafizyczne 
w teologii Josepha Ratzingera – Benedykta XVI.” In W kręgu teologii Josepha Ratzingera – 
Benedykta XVI: Wykłady otwarte w zamiejscowym ośrodku Wydziału Teologicznego Uniwer-
sytetu Opolskiego (2006/2007), edited by Kazimierz Wolsza, 231–60. Uniwersytet Opolski. 
Wydział Teologiczny 73. Opole: Redakcja Wydawnictw Wydziału Teologicznego Uniwersy-
tetu Opolskiego.

Woźniak, Robert J. 2024. “Mutuality of Scripture, Metaphysics and Dogmatics: A Basic Herme-
neutical Insight in Pope Benedict XVI’s Jesus of Nazareth.” Verbum Vitae 42 (Special Issue): 
199–216. https://doi.org/10.31743/vv.17657.

https://doi.org/10.31743/vv.17657

